
 

 457 

Sensuri şi funcţii ale intertextului religios în proza lui Marin Preda 

Claudia CIOBANU 

La présence de l’intertexte religieux dans la prose du Marin Preda a, à côté de la fonction 
structurante au niveau de sens et du son rôle compositionnel, une signification profonde pour le 
lecteur contemporain. Le texte nonfictionel, Jurnal intim, aussi bien que le texte fictionel, Viaţa ca 
o pradă, Marele singuratic, Cel mai iubit dintre pămînteni, dévoile une haute vibration, une 
remarcable vocation pour les grandes questions et pour l’observation que situe l’écrivain Marin 
Preda tout près de la morale chrétienne, sans pourtant l’inglober. Dans leur angoisse, les 
personnajes de Preda invoquent le texte de la Bible en lui reconnaissant comme une instance 
suprême dont ils attendent, même par comparaison ou contrast, ou similitude, une réponse. 

 
Explorarea intertextului religios din proza lui Marin Preda poate părea un 

demers lipsit de substanţă, atîta vreme cît scriitorul este perceput drept ateu, 
dacă este să ne raportăm la mesajul transmis de eroii săi, autentici purtător i 
ai ideologiei prozatorului. Apropierea de gîndirea acestora, dar şi de 
însemnările din jurnalul intim predist dezvăluie însă o realitate spirituală 
simptomatică a ultimei jumătăţi de veac XX: fiinţa umană aflată în faţa 
propriei conştiinţe, tulburată de neputinţa regăsirii echilibrului interior, 
dezamăgită de întinarea idealurilor sociale, însingurată şi nefericită, evocînd 
cu nedumerire modelul christic, inaccesibil în semnificaţia sa de adîncime. 
Este justificată, în aceste date, incursiunea în intertextul de factură 
religioasă aşa cum este el întreţesut în proza lui Marin Preda. Am avut în 
vedere, alături de însemnările din jurnal (care conturează, de fapt, un 
preambul util spre a înţelege mentalitatea prozatorului), volumul Viaţa ca o 
pradă şi romanele Marele singuratic şi Cel mai iubit dintre pămînteni. 

Dimensiunea morală a personalităţii scriitorului Marin Preda devine 
evidentă, pentru cititorul care mai avea îndoieli după lectura prozei sale de 
ficţiune, în Jurnalul intim. Există, în însemnările diaristului, o vibraţie 
înaltă, o vocaţie pentru marile întrebări şi pentru observaţia profundă care îl 
situeză în proximitatea moralei creştine, fără a-l îngloba însă acesteia. 
Concepţia sa despre suferinţă poate fi un prilej de conectare a acestei 
mentalităţi cu gîndirea creştină: „Nu e indicat să scutim oamenii de 
suferinţele care îi aşteaptă, sînt ale lor, să-i lăsăm să le îndure ca să se facă 
mai buni” (Preda, 2004: 3).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:00:56 UTC)
BDD-A91 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 458 

În relaţie cu sentimentul de vinovăţie, Preda notează în jurnal: „Actele 
omului sînt sancţionate de propria lui conştiinţă, mai devreme sau mai tîrziu 
– bagă de seamă cum trăieşti! Dacă suferi, nu căuta să scapi de suferinţă, 
indiferent prin ce mijloace, nu vei scăpa de ea decît pentru a te prăbuşi în 
remuşcări”. Vocaţia pentru puritate morală îl urmăreşte pe omul Marin 
Preda şi poate fi observată  deopotrivă la eroii săi. Preocupat de menţinerea 
spiritului în echilibru, încercînd să rămînă departe de presiunea imoralităţii, 
scriitorul conştientizează faptul că „ordinea morală este o ordine a simţirii şi 
gîndirii, şi n-o poţi călca fără a produce dezordine în tine însuţi”(Preda, 
2004: 38). El citează chiar, în jurnal, din romanul lui Dostoievski, 
Adolescentul: „Il faut aimer la vertu et fuir le vice”.  

Comentînd intenţia lui Nietzche de a funda o nouă religie cu Aşa grăit-a 
Zarathustra, tînărul cititor-narator din Viaţa ca o pradă constată că acestă 
scriere nu-i oferă nici o soluţie, în timp ce, „Evanghelia după Matei, avea 
doar patruzeci de pagini, în care găseai o nouă religie, pe concret, cu 
parabole clare, o viaţă, o răstignire şi o înviere” (Preda, 2003: 235). La o 
nouă religie, ca o cale oferită în căutarea binelui, dar în absenţa lui 
Dumnezeu, reflectează nu o dată personajele lui Preda, semn al unui 
„smintit orgoliu”, căci rezultatele sînt mereu eşecuri. 

Astfel, Niculae din Marele singuratic, pornit în căutarea unei „căi 
sfinte”, a unei soluţii pentru el şi pentru oameni, în general, constată că 
pentru a o găsi e nevoie de o vocaţie întemeietoare şi că aceasta nu este 
atributul strict al „celor zişi cu carte”: „ca şi cînd toată morala noastră 
creştină, care a ţinut lumea în frîu aproape două mii de ani, n-ar fi fost 
întemeiată de Cristos cu ajutorul unor pescari...”, gîndeşte tînărul, 
polemizînd cu o mentalitate care face din intelectuali o clasă favorizată 
spiritual. Spre a găsi răspunsul la întrebarea „de ce se schimbă pescarul, de 
ce devine vînător?”, Niculae recurge tot la textul biblic: „Veniţi, le-a zis 
Cristos, şi vă voi face pescari de oameni. Sună nevinovat. Dar vînători?” 
(Preda, 1972/I: 84). Intertextul are aici funcţia de a susţine personajul în 
gîndirea sa, dar şi de a trimite lungi rezonanţe cu întrebarea privitoare la 
„vînători”. Animat de dorinţa de a aduce lumii o nouă religie, care să facă 
omul mai bun, mai liber şi mai încrezător în destinul său, Niculae 
descoperă, după cîţiva ani că visul său este irealizabil pentru că omul are o 
adevărată vocaţie în a-şi întina idealurile. Ceea ce se promitea luminos a 
devenit meschină hărţuială şi luptă pentru putere. Astfel, pescarii aşa-zisei 
„noi religii” s-au îndepărtat de la statutul lor inofensiv, devenind o 
ameninţare pentru ceilalţi, deci vînători. „Noua religie” a lui Niculae are 
tangenţe cu preceptele comunismului, căutînd să schimbe ceea ce era deja 
solid aşezat în tradiţia satului; un exemplu este schimbarea generată de 
ideea egalităţii sociale, fapt care a dus la alterarea valorilor bazate pe 
meritul personal. De altfel, toate preceptele pe care se funda „noua religie” 
şi-au pierdut sensul în practica istorică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:00:56 UTC)
BDD-A91 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 459 

Lectura Bibliei pe mirişte, în apropierea cailor, îi prilejuieşte lui Niculae 
o incursiune meditativă în orizontul sacru al Vechiului Testament: „Am 
găsit, cu surprindere, aceeaşi violenţă pe care o cunoşteam din mica mea 
viaţă. Era însă mult mai sîngeroasă, şi extinsă la un popor întreg, în numele 
lui Dumnezeu. În cîteva săptămîni mi-am pierdut credinţa pe care atît 
familia, cît şi biserica unde mă ducea şcoala mi-o insuflase ca un lucru 
firesc, aşa cum există soare şi copaci. Stăteam cu faţa în sus şi nu-mi 
reveneam din puternicul şoc pe care mi-l provocase istoria plină de cruzime 
a poporului ales. Nu-mi luam gîndul de la un ofiţer care fusese ucis de ai săi 
fiindcă salvase de la unul din numeroasele lor măceluri o tînără femeie cu 
copilul ei. Toate simbolurile pe care le ghiceam în spatele acestor crunte 
istorii, simboluri înalte, de expansiune a unei idei mari, a Dumnezeului unic, 
se stingeau în vărsările de sînge care trebuiau să le-o impună celor care nu 
credeau în El... . Într-un tîrziu, cînd a apărut apoi un om simplu şi luminos, 
cu totul diferit de ei, şi care cerea aruncarea sabiei şi a trufiei şi plecarea cu 
umilinţă a frunţii în faţa violenţei, ca o expresie a credinţei adevărate şi a 
mîntuirii, nu m-am mai mirat că l-au răstignit repede pe cruce. Dar nu 
înainte ca el să-şi facă numele şi parabolele cunoscute unui număr oarecare 
de oameni, care au avut grijă să le păstreze şi cu ajutorul lor să întemeieze 
apoi o nouă religie” (Preda, 1972/I: 194). 

Acest fragment, extras din amplul monolog al lui Niculae din Marele 
singuratic (partea a doua) configurează, în linii mari, raporturile gîndirii 
autorului cu Vechiul şi Noul Testament. Respectînd convenţiile specifice 
ficţiunii literare, se schiţează astfel profilul spiritual al personajului Niculae, 
în care citim portretul spiritual al scriitorului însuşi la tinereţe. Intertextul 
are aici mai ales funcţie semantică şi de structurare a portretului moral al 
personajului, dar nu se poate ignora nici manifestarea sa compoziţională, ca 
verigă secvenţială într-un monolog de proporţii – acesta se întinde pe 
aproape un capitol. Băiatul, lector al Bibliei, observă că Poporul ales este 
departe de a fi exemplar în credinţa sa şi în manifestarea convingerilor, a 
trăirilor. Astfel citit, Vechiul Testament reprezintă, pentru un profil spiritual 
în formare, o lectură tulbure, întunecată de mulţimea crimelor înfăptuite sub 
scutul unei mari idei. Figura blîndă a celui care va schimba cruda istorie se 
impune prin atitudine şi prin substanţa învăţăturilor sale, a acelor parabole 
care îi provoacă cititorului de pe mirişte exclamaţii de entuziasm: 
„excepţional gîndit”. Ambiţios, Niculae visează să inventeze „o nouă 
religie”, parabole noi, cu care să cucerească lumea, anticipîndu-l aici pe 
eroul-narator din ultimul roman predist, Victor Petrini. Există însă o 
deosebire între tînărul cercetător care dorea să elimine din filosofie „etica 
bazată pe ideea de Dumnezeu” (Preda, 1984/I: 67), să aducă în locul ei 
cunoaşterea pe baza descoperirilor ştiinţifice şi băiatul plecat din sat ca să 
schimbe lumea. Această deosebire constă în raportarea la doctrina 
comunistă. Niculae vede în comunism o soluţie, în vreme ce Petrini este o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:00:56 UTC)
BDD-A91 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 460 

victimă a acestui sistem pe care nu-l agreează dintru început. Oricum, atît 
proiectul lui Niculae, cît şi cel al lui Victor Petrini eşuează. Autorul îşi pune 
personajele în situaţii care probează ticăloşia lumii şi neputinţa credinţei în 
faţa acestei ticăloşii, dar şi faptul că sisteme ideologice gîndite ca 
alternative la creştinism sînt neviabile. Sînt analizate sever manifestările 
meschine ale unei umanităţi secularizate, iar situarea eroilor în postura de 
„fondatori de noi religii” tinde să devină o strategie de provocare a crizelor 
pe care aceştia le vor parcurge, dar şi de dezvăluire a lipsei de perspectivă şi 
de sens a oricărei negări a învăţăturii christice. În zbuciumul lor, personajele 
lui Preda recurg la textul biblic ca la suprema instanţă de la care prin 
potenţare, comparaţie, contrast, similitudine, aşteaptă răspuns. 

Ultimele cuvinte din Cel mai iubit dintre pămînteni fixează sensul 
romanului prin intermediul unei microsecvenţe de intertext biblic – 
cunoscutul fragment din Întîia epistolă a Sfîntului Apostol Pavel către 
Corinteni. După cum se ştie, un capitol din acestă parte a Noului Testament 
se intitulează Dragostea şi evidenţiază marile atribute ale comuniunii 
sufleteşti. Marin Preda citează (mai exact, parafrazează) din respectivul 
capitol cu aproape douăzeci de pagini înainte de final, în secvenţa în care 
Petrini, redevine narator: „Da, gîndeam, iubire vinovată, dar iubire! Nu ura 
ne-a despărţit pe mine şi Matilda, ci faptul că iubirea ei de la început 
dispăruse total. Da, îmi şoptea gîndul, iubirea poate să fie oricum, numai să 
fie! Poţi să arăţi ca un chimval răsunător, dar dacă dragoste nu e... spune 
evanghelistul. E vorba, desigur, de dragostea divină, dar a noastră, cea 
profană, are oare vreo limită care s-o împiedice să atingă graniţa divinului? 
Lăcaşul ei nu e tot inima umană? Şi îmi apăreau în minte cuvintele Matildei, 
despre iubirea pricăjitului Artimon pentru fatala Tamara, cuvinte care îmi 
păruseră atunci ridicole şi rîsese de ele toată lumea, că o iubeşte pentru că n-
o iubeşte. Pentru ce, pentru nece, fapt e că o iubea, restul nu mai avea 
importanţă. Şi nici Acojocăriţei şi muierea lui nu-mi mai păreau abjecţi. Ar 
fi fost dacă n-ar fi ţinut unul la altul, dar eu ştiam că ţineau, aveau clipele 
lor de pace simplă, aşa cum îmi aminteam că îi surprinsesem cînd mă 
trimisese tata să-i cer vecinului nostru o tezlă” (Preda, 1984/III: 300). 

Comparînd textul din Epistolă cu „citatul” lui Petrini, constatăm 
inexactitatea preluării textului evanghelic, dar şi faptul că această 
inexactitate serveşte mai bine personajului: „chiar dacă aş vorbi în limbi 
omeneşti şi îngereşti, şi n-aş avea dragoste, sînt o aramă sunătoare sau un 
chimval zîngănitor”1 sună cuvintele din Biblie. Privind în urmă, Petrini 
înţelege că iubirea este condiţia ca omul să aibă acces la dimensiunea sa de 
esenţă divină; fie şi iubirea profană, sugerează naratorul, dacă ea scoate la 
iveală ce este bun şi frumos în noi. La întrebarea lui Petrini dacă dragostea 
noastră profană are vreo limită care s-o împiedice să atingă graniţa divinului 

                                                
1 Biblia, Întîia epistolă a lui Pavel către Corinteni, 13. 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:00:56 UTC)
BDD-A91 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 461 

răspund chiar cuvintele din Întîia epistolă a Sfîntului Apostol Pavel înscrise 
în Noul Testament, pentru că ele pun în lumină tocmai atributele 
fundamentale ale iubirii: 

„Dragostea este îndelung răbdătoare, este plină de bunătate: dragostea 
nu pizmuieşte; dragostea nu se laudă, nu se umflă de mîndrie, nu se poartă 
necuviincios, nu caută folosul său, nu se mînie, nu se gîndeşte la rău, nu se 
bucură de nelegiuire, ci se bucură de adevăr, acopere totul, crede totul, 
nădăjduieşte totul, sufere totul. 

Dragostea nu va pieri niciodată”2. 
Arcul de sens care leagă cele două secvenţe intertextuale din roman 

situate la distanţă de cîteva pagini încadrează soluţia dilemei în care s-a 
găsit, la un moment dat, eroul narator din Cel mai iubit dintre pămînteni. Cu 
toate că ultima frază a textului relevă o perspectivă încrezătoare asupra 
iubirii „descrise aici” şi nu a „iubirii aproapelui”, dizolvarea sentimentului 
care a subjugat o vreme protagonistul, aducîndu-l în vecinătatea fericirii 
supreme, dovedeşte că iubirea „noastră, cea profană”, e o iluzie. Ea nu 
eternizează, ca dragostea divină despre care Apostolul spune „dragostea nu 
va pieri niciodată”, ci „moare şi renaşte perpetuu”, după cum notează în 
confesiunea sa personajul narator.  

Proza lui Marin Preda pare să fi intrat într-un con de umbră, dar aici 
intervine deja o altă chestiune, cea a canonului literar, care nu face obiectul 
observaţiilor noastre de faţă. Cu toate acestea, dacă literatura autentică este 
aceea care spune lucruri fundamentale despre Om, Preda a semnat literatură 
autentică şi a reuşit să surprindă în proza sa angoasele şi nefericirea 
individului care trăieşte într-o lume fără viaţă spirituală. Golul sufletesc al 
eroilor săi rămîne suspendat, în absenţa unei soluţii pe care scriitorul nu are 
cum să o dea, atîta vreme cît el însuşi este răvăşit de existenţa fără vibraţie 
creştină. A parcurs textul sacru, îl citează, dar nu şi-l poate apropia, 
asemenea seminţei din parabolă care a căzut pe teren neprielnic. Cititorul de 
azi al prozei prediste este provocat să cunoască realităţile unei epoci tulburi, 
înstrăinate de dimensiunea înaltă a omului privind spre divin, cu toate 
consecinţele care decurg din această atitudine. Prezenţa intertextului religios 
în creaţia lui Marin Preda subliniază tocmai oscilaţia dureroasă a celui 
înstrăinat între asumarea naturii sale de om religios şi negarea acesteia. 
 
Bibliografie 
 
Preda, Marin, 1972, Marele singuratic, vol. I, Editura Cartea Românească, Bucureşti  
Preda, Marin, 1984, Cel mai iubit dintre pămînteni, vol. I, Editura Cartea Românească, 

Bucureşti 

                                                
2 Biblia, Întîia epistolă a lui Pavel către Corinteni, 13, 4-8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:00:56 UTC)
BDD-A91 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 462 

Preda, Marin, 1984, Cel mai iubit dintre pămînteni, vol. III, Editura Cartea Românească, 
Bucureşti 

Preda, Marin, 2003, Viaţa ca o pradă, Editura Cartex Serv, Bucureşti 
Preda, Marin, 2004, Jurnal intim, Editura Ziua, Bucureşti 
. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:00:56 UTC)
BDD-A91 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

