
 91

Valoarea sacramentală a cuvîntului 

Ioan C. TEŞU 

„Doamne, la cine ne vom duce ? 
Tu ai cuvintele vieţii veşnice” 
 (In. 6, 68) 
 
The word is the fundamental way of dialog between God and man, and among 

human beings. The present study underlines the spiritual value of human words. 
They can build the spiritual world and the life of man, or, on the contrary, they 
have the power to destroy. The Christian meaning of the word is positive: to build 
and to elevate, not to pervert or to move away. 

 
Creştinismul este o religie a cuvîntului. Acesta constituie pentru religia iubirii o 

modalitate fundamentală de comunicare a idealului desăvîrşirii. Fie ca descoperire 
a adevărurilor revelate, fie ca mărturisire de credinţă sau ca rugăciune, ca 
modalitate de sporire în viaţa morală şi în comuniune interumană, el constituie 
instrumentul prin care Dumnezeu Se coboară la oameni, pentru a-i înălţa pe aceştia 
la Sine, adică la înălţimea şi sublimitatea adevărurilor Sale, şi a-i introduce în 
spiritualitatea Împărăţiei promise.  

Prezenta lucrare doreşte să prezinte cîteva din valenţele cuvîntului creştin.  
 
Crearea lumii prin Logosul divin 
„La început a fost Cuvîntul şi Cuvîntul era la Dumnezeu şi Dumnezeu era 

Cuvîntul. Acesta era întru început la Dumnezeu. Toate prin El s-au făcut; şi fără El 
nimic nu s-a făcut din ce s-a făcut.” (In. 1,  1-3). Prin aceste cuvinte, Sfîntul Ioan 
Evanghelistul, fire poetică şi filosofică, sintetizează întreaga revelaţie 
veterotestamentară şi realitatea pregătirii omenirii pentru întruparea Logosului 
divin.  

Lumea şi tot ceea ce există în ea, cu excepţia răului şi a tot mai numeroaselor 
forme pe care acesta le îmbracă, sînt opere ale iubirii - „nebune”, ar spune Nicolae 
Cabasila şi Paul Evdokimov, ale iubirii supraesenţiale şi infinite a lui Dumnezeu. 
Sînt opere ale iubirii treimice - „structură a supremei iubiri”1, manifestate ad extra, 
adică în afara Fiinţei divine. Iar modul creării ei îl constituie puterea creatoare a 
                              

1 Vezi studiul cu acelaşi titlu al lui Dumitru Stăniloae, Sfînta Treime, structura supremei iubiri, în 
„Studii Teologice”, anul XXII (1970), nr. 5-6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 92

cuvîntului dumnezeiesc, pentru că pe toate, în afară de om, Dumnezeu le-a zidit 
prin cuvîntul Său.  

„Şi a zis Dumnezeu” este expresia prin care autorul biblic al cărţii Facerii - 
Moise - precizează modalitatea de aducere la fiinţă, la realitate, a tuturor 
existenţelor ce compun lumea, cu excepţia omului. 

Observăm, astfel, că, în nemărginita Sa bunătate şi înţelepciune, Dumnezeu-
Iubire a ales şi preferat cuvîntul ca modalitate de descoperire a Sa şi de intrare în 
legătură cu omul - „cununa” creaţiei sale (Dura, 1998: 34). 

Făcînd distincţie între paradigmele divine şi logosul sau raţiunea primă, 
dumnezeiască şi duhovnicească a existenţelor, teologia ortodoxă arată că fiecare 
realitate concretă îşi are un suport ideatic în Fiinţa divină, în acea paradigmă a sa, 
care a existat şi există veşnic în Dumnezeu şi care se imanentizează, intră în timp şi 
în spaţiu, în compoziţia sau în alcătuirea respectivei realităţi, în momentul genezei 
ei, prin acel logos şi prin acei tropoi, manifestări concrete ale trăsăturilor lucrului 
sau realităţii generate. 

Potrivit Sfîntului Maxim Mărturisitorul († 662), atunci cînd a zidit lumea, 
Dumnezeu a aşezat în toate realităţile create un sens special sau o raţiune - un 
logos. Raţiunile dumnezeieşti sînt gîndurile inteligibile, inexprimabile, inefabile ale 
lui Dumnezeu, cu privire la creaţia Sa. Ele nu sînt coeterne cu Dumnezeu, dar sînt 
totuşi veşnice, de o veşnicie relativă, actualizată într-un anumit moment bine 
definit. Ele nu sînt identice cu fiinţa divină, nici nu se confundă cu aceasta, ci sînt 
expresia lucrării ei iubitoare faţă de lume şi faţă de om, a voinţei Sale creatoare şi 
proniatoare. Raţiunile divine subzistă unitar în Sfînta Treime, actualizîndu-se, 
devenind raţiuni ale lucrurilor, prin creaţie sau prin aducerea realităţii respective la 
existenţă.  

Întreaga creaţie este, astfel, în fiinţa ei, un mediu de reflectare, de străvedere a 
transcendenţei2. Lumea, în ansamblul ei, precum şi fiecare lucru creat de 
Dumnezeu, au deci o raţionalitate, au fost create cu un scop şi spre o anumită 
finalitate. Scopul general al creaţiei, dat încă de la facerea ei, îl constituie înălţarea 
acesteia pînă la treapta de suport pentru viaţa duhovnicească, prin intermediul şi cu 
ajutorul omului. Precum lumea, în ansamblul ei, are vocaţia de a se înălţa spre 
îndumnezeire prin om, la fel, fiecare din elementele ce intră în componenţa ei 
trebuie să slujească drept ajutor în dobîndirea desăvîrşirii şi a îndumnezeirii. 
Creaţia şi omul au, prin voinţa divină, o vocaţie solidară. Descifrînd creaţia, omul 
se înalţă pe sine pe treptele spiritualului, ale duhovnicescului, atrăgînd după sine şi 
antrenînd în acest dinamism al sfinţirii şi lumea sau creaţia. 

Toate lucrurile, împreună cu raţiunile sădite în ele, au menirea de a participa, 
alături de om, la epectaza către desăvîrşire, creaţia fiind absolut necesară în acest 
urcuş neîncetat omului, după cum şi creaţia are absolută trebuinţă de conducere sau 
guvernare din partea omului. Epectaza creaţiei spre om are sens şi finalitate numai 

                              
2 Dumitru Stăniloae, Simbolul ca anticipare şi temei al posibilităţii icoanei, în „Studii Teologice”, 

anul VII (1957), nr. 7-8, p. 438. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 93

dintr-o perspectivă antropocentrică, după cum şi lucrarea umană are o adîncă 
implicaţie în plan cosmologic.  

Descoperirea acestor raţiuni îl ajută pe om să progreseze duhovniceşte, pînă la 
îndumnezeire, iar în acest urcuş continuu spre Dumnezeu este atrasă şi lumea 
materială. Astfel, lumea devine o adevărată scară spre cele cereşti, un rai şi o 
biserică, iar întreaga lucrare a omului - o adevărată liturghie. 

 
Omul - preot şi rege al creaţiei 
Spre deosebire de restul lumii, care a fost creată prin cuvîntul lui Dumnezeu, 

omul s-a bucurat de o grijă specială din partea Creatorului său, fiind creat prin 
sfatul şi intervenţia întregii Sfinte Treimi. „Şi a făcut Dumnezeu pe om, notează 
Sfînta Scriptură cuvintele lui Dumnezeu - după chipul său” (Fac. 1, 27). 

Această grijă aparte arătată omului din însuşi actul creării sale denotă 
demnitatea şi sublimitatea fiinţei umane. Acelaşi Sfînt Maxim Mărturisitorul, în 
celebra sa lucrare Mystagogia, vorbeşte despre om în calitate de împărat şi rege al 
creaţiei şi de preot al întregii lumi, săvîrşind acea liturghie cosmică şi unificînd în 
sine cele cinci diviziuni fundamentale ale creaţiei: a) între Dumnezeu şi creaţia Sa; 
b) între creaţia sensibilă şi cea inteligibilă; c) între cer şi pămînt; d) între rai şi 
lumea locuită de oameni; e) între bărbat şi femeie sau cele două genuri ale firii 
umane3. În mod similar, Sfîntul Vasile cel Mare subliniază demnitatea omului, 
arătînd că, dintre toate existenţele sau vieţuitoarele create, doar omul are poziţie 
verticală şi posibilitatea îndreptării privirii sale spre ceruri, spre Părintele său 
ceresc.  

De altfel, nuanţînd această idee, nu puţini au fost Sfinţii Părinţi care au derivat 
denumirea generică de „om” -  o anthropos - nu doar de la substantivul o anir, tou 
andros – cu sensul de „bărbat”, în sensul că viaţa, aşa cum a spus Sfîntul Apostol 
Pavel, este o luptă permanentă, un război neîncetat, care se încheie doar odată cu 
noi, ci au derivat-o simbolic şi de la prepoziţia ano, care înseamnă „sus”. Prin 
aceasta s-ar sublinia, pe de o parte, superioritatea omului şi locul său special în 
ordinea creaţiei, iar pe de altă parte, dorinţa sa de desăvîrşire, dorul său de 
împlinire nu doar în lumea aceasta materială, mult prea limitată în forme şi 
manifestări pentru a-i putea acoperi nevoile sale spirituale, ci într-o lumea 
spirituală, „nostalgia” sa după paradisul iniţial, pe care l-a pierdut.  

 
Cuvîntul în Liturghie şi în rugăciunea personală 
Vorbirea, în forma ei cea mai înaltă, este cuvîntare liturgică. Aceasta 

înfăptuieşte comunicarea mesajului divin, deci operează cu cuvintele sfinte (Dura, 
1998: 26). 

                              
3 Sfîntul Maxim Mărturisitorul, P.G. 91, 1304 D- 1305 A, în Lars Thunberg, Antropologia 

teologică a Sfîntului Maxim Mărturisitorul. Microcosmos şi Mediator, traducere din limba engleză de 
Anca Popescu, Editura Sophia, Bucureşti, 2005, p. 162-163.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 94

După cum însuşi luceafărul poeziei româneşti - Mihail Eminescu - nota în 
caietele sale, noţiunea de cuvînt vine de la convenio, -ire, -veni, -ventum şi 
înseamnă a aduna, a veni cu toţii, a se hotărî de comun acord (Dura, 1998: 29). 

Sfînta Liturghie, taina coborîrii cerului pe pămînt şi a înălţării fiinţei umane la 
cer, are un caracter comunitar prin excelenţă, ea neputîndu-se săvîrşi decît în 
prezenţa „laosului”, a poporului lui Dumnezeu. În Sfînta Liturghie, credincioşii 
prezenţi descoperă misterul liturgic al prefacerii euharistice, dar, în acelaşi timp, se 
şi experiază unii pe alţii în calitate de fii iubiţi ai Aceluiaşi Părinte bun şi iubitor şi 
de fraţi şi surori întru Domnul. 

În cadrul memorialului liturgic, prin intermediul cuvintelor şi a gesturilor 
sacramentale, dispar distanţele de timp şi de spaţiu dintre „actorii” lui, Acelaşi 
Hristos fiind prezent în fiecare biserică şi la fiecare Sfîntă Liturghie, neîmpărţit, 
nedespărţit, neamestecat şi neschimbat. 

La rîndul lor, cei prezenţi descoperă valoarea unificatoare şi vindecătoare a 
Sfintei Liturghii, trăiesc „taina fratelor”, adică taina comuniunii, a adunării 
împreună şi a armonizării gîndurilor şi simţămintelor lor, această stare fiind creată 
şi întreţinută şi cu ajutorul cuvîntului. 

Sfînta Liturghie este considerată „inima Ortodoxiei”, centrul cultului divin, iar 
cea de-a doua parte a ei se numeşte Liturghia catehumenilor sau Liturghia 
cuvîntului. Ea are în centrul său lecturarea şi tîlcuirea unor texte din Sfînta 
Scriptură a Vechiului şi a Noului Testament şi se adresa iniţial catehumenilor sau 
neofiţilor, avînd un pronunţat scop instructiv sau pedagogic. Numeroasele citiri din 
pasaje scripturistice, inclusiv sub forma Apostolului şi a Evangheliei, au rolul de a 
iniţia în „tainele” credinţei creştine, de a introduce în misterul creştin.  

Citirile biblice, avînd în centrul lor cuvîntul lui Dumnezeu – Sfînta Scriptură – 
au fost rînduite în aşa fel încît, pe parcursul anului bisericesc, „cei ce vin regulat la 
biserică să cunoască momentele importantele ale vieţii şi faptele mîntuitoare ale lui 
Hristos, ca şi învăţăturile Lui esenţiale care sînt îndemnuri pentru viaţa care ne 
duce la înviere” (Stăniloae, 1986: 198). 

Însă, nicăieri cuvîntul nu îşi descoperă sacralitatea şi sacramentalitatea sa, ca în 
Sfînta Liturghie. Cuvîntul liturgic este sacru, pentru că izvorăşte din Dumnezeu, de 
la Sfinţii Apostoli şi Sfinţii Părinţi şi ne pune în legătură cu Izvorul sfinţeniei. Dar, 
în acelaşi timp, cuvîntul liturgic este sacramental pentru că prin el, în mod tainic, 
sînt consacrate şi sfinţite elementele ce alcătuiesc opera creaţiei lui Dumnezeu. 
Această valoare a sa se împlineşte culminant în rugăciunea de invocare a Duhului 
Sfînt, în epicleza euharistică, prin care speciile euharistice – pîinea şi vinul – sînt 
prefăcute, prin harul lui Dumnezeu, în Însuşi Scumpul Trup şi în Însuşi Scumpul 
Sînge ale Domnului, spre împărtăşirea şi sfinţirea credincioşilor.  

Sfîntul Nicolae Cabasila, scriitor mistic medieval, în celebra sa lucrare Tîlcuirea 
Dumnezeieştii Liturghii - învaţă că toate cele ce se săvîrşesc în cadrul memorialului 
liturgic: rugăciunile, cîntările şi citirile - „toate ne duc cu gîndul la lucrarea 
mîntuitoare a lui Hristos” (Cabasila, 1997: 10-11), iar această anamneză sau 
aducere aminte a evenimentelor mîntuitoare din viaţa Domnului Hristos are ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 95

obiect „prefacerea darurilor de pîine şi vin în dumnezeiescul Trup şi Sînge, iar ca 
scop, sfinţirea credincioşilor, care, prin acestea, dobîndesc iertarea păcatelor şi 
moştenirea împărăţiei cerurilor; iar mijloacele, care pregătesc şi înlesnesc 
împlinirea acelui efect şi acelui scop, sînt rugăciunile, cîntările, citirile din Sfînta 
Scriptură şi, în general, toate cele ce se săvîrşesc şi se rostesc, cu sfîntă rînduială, 
înainte şi după sfinţirea darurilor” (Cabasila, 1997: 7). 

Alături de rugăciunea comunitară sau eclesială, liturgică, pe care creştinul o 
experiază în ambianţa duhovnicească pe care o crează locaşul bisericesc, centru al 
creaţiei, Ortodoxia acordă o importanţă deosebită şi rugăciunii individuale sau 
personale. 

Fie că se realizează prin citirea, dar mai ales prin trăirea sau simţirea 
formularelor de rugăciune consacrate, alcătuite de Sfinţii Părinţi şi alţi scriitori 
creştini, fie sub forma improvizaţiilor personale, adaptate nevoilor specifice ale 
fiecăruia, toate acestea au în centrul lor cuvîntul. 

Vorbind despre rugăciune, Sfinţii Părinţi s-au întrecut unul pe altul în a o defini 
şi a-i sublinia valoarea în viaţa duhovnicească. Dintre aceştia, Evagrie Monahul sau 
Ponticul (sec. al IV-lea), autor al unei lucrări despre rugăciune, intitulate Cuvînt 
despre rugăciune împărţit în 153 de capete, şi inclusă în colecţia filocalică, 
defineşte rugăciunea a fi: „urcuşul minţii spre Dumnezeu”4, „vorbirea minţii cu 
Dumnezeu”5. Ea îl face pe om „împreună vorbitor cu Dumnezeu”6, unindu-l cu 
Părintele său ceresc. 

Deşi implică şi alte gesturi religioase: închinăciuni, metanii, rugăciunea are în 
centrul ei cuvîntul. Însă adevăraţii rugători constată că rugăciunea este, aşa cum o 
definea Sfîntul Ioan Scărarul, un mijloc foarte puternic de înfruntare a necazurilor. 
Este adevărat că lumea contemporană, preocupată adeseori pînă la robie de cele 
materiale, se roagă tot mai puţin, dar cu toate acestea, cei ce o fac descoperă 
valoarea unificatoare a rugăciunii.  

Avînd în vedere aceste aspecte, putem spune că rugăciunea constituie în lumea 
şi pentru omul contemporan, un adevărat colac de salvare din valurile ei agitate, tot 
mai înalte şi tot mai înspăimîntătoare, o reală „gură” de oxigen spiritual, de care 
lumea are atîta nevoie, chiar dacă nu înţelege totdeauna acest lucru. 

Cuvintele rugăciunii, fie că sînt efecte ale inspiraţiei dumnezeieşti, fie, pur şi 
simplu, alcătuiri ale unor minţi unificate şi ancorate în transcendent, ele conduc 
spre sacru şi au valoare sacramentală, adună, întăresc şi înduhovnicesc. 

În cuvintele rugăciunilor, nu există nimic care să ispitească, să instige sau să 
tulbure, ci totul alină şi mîngîie, înduhovniceşte şi înalţă. Ele sînt astfel alese şi 

                              
4 Evagrie Ponticul, Cuvînt despre rugăciune împărţit în 153 de capete, în Filocalia românească, 

vol. I, traducere de Dumitru Stăniloae, membru al Academiei Române, ediţia a IV-a, Editura Harisma, 
Bucureşti, 1995, p. 109. 

5 Ibidem, p. 104. 
6 Nichita Stithatul, Cele 300 de capete despre făptuire, despre fire şi despre cunoştinţă. Suta a 

treia a capetelor despre cunoştinţă, despre iubire şi despre desăvîrşirea vieţăii, în Filocalia 
românească, vol. VI, p. 286.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 96

înşiruite, încît au puterea de a conduce spre Izvorul lor - Dumnezeu, aducînd 
liniştea şi pacea sufletească, pentru că oricine se roagă în duh de smerenie şi 
credinţă, simte folosul duhovnicesc al cuvintelor rugăciunii, al stării de rugăciune 
curată şi neîmprăştiată. 

De asemenea, o valoare deosebită este acordată, în Ortodoxie, rugăciunii numită 
a lui Iisus, al cărei formular sau text este: „Doamne, Iisuse Hristoase, Fiul lui 
Dumnezeu, miluieşte-mă pe mine, păcătosul”. Cu o origine coborînd în Sfînta 
Scriptură, în strigarea vameşului, dezvoltată de-a lungul veacurilor prin experienţă 
ascetică, rugăciunea lui Iisus sau de toată vremea constuie pentru nevoitorii 
creştini un mijloc extrem de eficient de adunare a minţii şi de pază a gîndurilor. 
Marii asceţi, practicînd această rugăciune, meditînd şi depănînd în minte cuvintele 
ei, au ajuns la stări spirituale extraordinare sau suprafireşti. Pe treptele cele mai 
înalte, cuvintele acestei rugăciuni se retrîng la „Iisuse Hristoase, miluieşte-mă!” 
sau chiar numai la Numele lui Iisus, ca semn al prezenţei şi lucrării divine.  

 
Cuvîntul - mijloc extatic de comunicare a fiinţei 
Cuvîntul este o ieşire din noi, în sensul cel mai frumos şi înalt al cuvîntului o 

revărsare de fiinţă şi de viaţă, un extaz şi o dăruire din propria noastră interioritate.  
Precum Dumnezeu S-a revelat prin cuvînt, în mod similar şi omul îşi descoperă 

interiorul său, existenţa sa, în ceea ce aceasta are profund, prin cuvînt.  
Prin intermediul acestuia primim informaţii nu doar despre lumea exterioară 

persoanei, despre preocupările şi angajamentele ei formale – cu care poate să se 
identifice doar exterior şi aparent –, ci şi despre preocupările sale spirituale, 
intelectuale, despre convingerile sale, despre sufletul său. 

Cuvîntul este energie care izvorăşte din puterea lăuntrică a omului, din sufletul 
său şi are puterea să influenţeze sufletele. Poate mai bine decît Ortodoxia 
românească, marii duhovnici contemporani greci (Păr. Porfirie, Cuviosul Paisie 
Aghioritul), înţeleg mai mult şi mai precis puterea şi încărcătura pozitivă a gîndului 
sau a cuvîntului constructiv şi puterea negativă, distructivă, a gîndului şi a 
cuvîntului rău.  

Cuvîntul este, deci, o revelare a realităţii şi o autorevelare a fiinţei, o mărturie 
despre om şi lumea sa, deopotrivă exterioară şi lăuntrică.  

 
Cuvîntul - unealtă a păcatului 
Prima cădere a oamenilor, a protopărinţilor Adam şi Eva, s-a făcut prin cuvînt şi 

de atunci fiecare nouă cădere este o nouă pervertire şi trădare a sensurilor autentice 
ale vieţii, mai întîi prin gînd, iar apoi prin faptă şi cuvînt.  

Putem vorbi astfel nu numai despre o funcţie creatoare şi restauratoare a 
cuvîntului, în plan spiritual, ci şi despre o folosinţă pervertită şi distructivă a lui, 
spre falsificare şi ruinare a realităţii obiective, sub multiplele ei aspecte.  

Cuvîntul nu crează doar lumi fidele realităţii, ci şi unele imaginare, fantastice, 
chiar false, anormale. Este suficient să facem referire la minciuna, demagogia, 
ipocrizia, falsitatea în care a trăit România o jumătate de veac, în secolul trecut, şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 97

să menţionăm faptul că am asistat la o pervertire şi inversare a valorilor, la crearea 
unei false ierarhii, în care a suferit şi s-a pervertit şi cuvîntul. Într-o epocă a 
variatelor încorsetări, se trîmbiţa mincinos libertatea de conştiinţă şi de exprimare a 
acesteia şi se raporta în mod fals bunăstarea. Efectele acestei perioade se resimt 
încă în mentalitatea tributară vechilor clişee şi în limbajul de lemn, plin de vanitate, 
izolat de contextul realităţii imediate, în ipocrizia şi lipsa de sinceritate şi program 
moral real a cuvîntului. Lipsa de substanţă, consistenţă şi consecvenţă, rostirea 
cuvintelor cu un zîmbet pe buze fad şi cinic, rod au unor calcule fixe, promisiuni, 
minciuni, divagări şi deraieri de la realităţile obiective prezente ale existenţei 
concrete, toate acestea caracterizează încă, din nefericire, societatea românească, 
aflată într-o lungă şi imprecisă tranziţie. 

 
Cuvîntul - piatră de hotar în viaţa oamenilor 
„Cuvîntul omenesc, argumenta Părintele Stăniloae, are, într-adevăr, o mare, o 

misterioasă, putere. El mişcorează sau face să dispară realităţi mari şi poate crea 
altele. Uneori, lumile pe care le face să dispară sînt reale, iar cele pe care le crează 
sînt imaginare, dar, de multe ori, realitatea e în cel mai propriu înţeles ceea ce 
crează el. Un cuvînt bun, adresat cuiva în faţă sau prin altul, crează în el stări şi 
virtuţi reale, care îi prelungesc viaţa sau chiar i-o mîntuie în veci. Cuvîntul adună 
sau dezbină pe oameni, influenţînd decisiv soarta colectivităţii sociale” (Stăniloae, 
1993: 233). El este o armă în plan spiritual. O armă care apără, dar şi una care 
poate răni şi ucide. Este un leac duhovnicesc ce poate alina şi vindeca, dar şi care 
poate otrăvi şi îmbolnăvi.  

Cuvîntul are o încărcătură duhovnicească de o extraordinară capacitate de 
infuenţare şi determinare. Printr-un cuvînt bun, bine ales şi frumos rostit, într-un 
moment dificil sau într-o situaţie limită din viaţa unei persoane, o putem smulge 
din ghearele disperării şi ale morţii fizice şi spirituale, rechemîndu-o şi readucîndu-
o la viaţă, după cum, printr-un cuvînt plin de răutate, aruncat cu viclenie sau 
iresponsabilitate, putem trînti sufletul unei persoane în braţele deznădejdii şi putem 
provoca ravagii la nivelul întregii fiinţe umane. Altfel spus, cuvîntul „e cea mai 
mare putere de pe lume, nu întrucît zugrăveşte realităţi statice, ci întrucît determină 
voinţele omeneşti, modifică temeiurile spirituale ale lumii” (Stăniloae, 1993: 235). 

Cuvîntul poate zidi o lume sau o poate ruina şi nărui, poate înălţa şi sublima sau 
poate lovi şi coborî. El este putere spre dăinuire sau spre risipire. Am putea spune 
că el se înfinge ca o piatră de hotar în istoria universală a lumii şi a popoarelor, dar 
şi în cea particulară a fiecărei fiinţe. „Printr-un cuvînt – spunea Părintele Profesor 
Dumitru Stăniloae – poţi pune piatră de hotar pentru renaşterea sau salvarea unui 
om sau îl poţi împinge la pieire. Prin cuvînt pot fi trezite neamuri întregi la o nouă 
viaţă. De cuvîntul pe care îl rosteşti nici nu ştii soarta cîtor oameni atîrnă şi în ce 
măsură” (Stăniloae, 1993: 234). 

Din acest motiv, Biserica ne îndeamnă să conştientizăm valoarea cuvîntului şi 
responsabilitatea ce atîrnă asupra noastră pentru cuvintele rostite, odată ce la 
Judecata de Apoi vom da seama nu numai pentru faptele noastre şi efectele lor în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 98

istorie, ci şi pentru cuvintele noastre şi pentru reverberaţiile produse de ele de-a 
lungul timpului.  

 
Tăcerea - taină a veacului viitor 
Dincolo de toate aceste valenţe ale sale, creatoare şi restauratoare în ordinea 

morală sau duhovnicească, registrul cel mai înalt al vieţii fiinţei umane, cuvîntul 
are totuşi neputinţele şi insuficienţele sale.  

Aici şi acum, multe din cuvinte se lovesc de carapacea formalismului, 
verbalismului sau a indiferenţei semenilor, acoperind realitatea ultimă a fiinţei - 
sufletul. Dincolo, ele vor pătrunde mai uşor şi mai adînc în cele lăuntrice, tocmai 
datorită acestei structuri spiritualizate a fiinţei noi, înviate spre nemurire.  

Sfîntul Isaac Sirul, autor creştin din veacul al VII-lea, care ne-a lăsat poate cea 
mai frumoasă operă creştină privind valoarea şi conduita în necazuri şi încercări - 
Cuvinte despre sfintele nevoinţe - ne spune despre cuvînt că este „unealtă a lumii 
acesteia”7. Tăcerea este „taina veacului viitor”8. 

Referindu-ne la limbajul mistic, observăm că, pe treptele cele mai înalte ale 
trăirii creştine, cuvintele sînt neputincioase în a exprima înălţimea şi bogăţia 
experienţelor duhovniceşti. Pe aceste trepte de vieţuire duhovnicească, modalităţile 
cele mai potrivite de exprimare sînt limbajul poetic sau lirismul şi muzica.  

Înţelegînd acest lucru, un sfînt precum Simeon Noul Teolog († 1022), 
considerat a fi cel mai mare mistic răsăritean al Evului Mediu, şi-a cîntat 
sentimentele în celebrele sale Imne ale iubirii dumnezeieştii, iar Biserica şi-a 
înveşmîntat şi împodobit învăţătura în imagine, adică în icoane, şi în muzică sau 
cult.  

Referindu-se la stările duhovniceşti de culme, spiritualitatea ortodoxă distinge 
două etape sau trepte ale apofatismului: apofatismul teologic de gradul întîi, a 
experienţelor duhovniceşti suprafireşti care se pot experia şi transmite; şi un 
apofatism de mai sporită intensitate - a experienţelor pentru a căror exprimare 
limba omenească nu are categoriile şi cuvintele adaptate înălţimii sau profunzimii 
lor.  

Lumea prezentă este antecameră a vieţii viitoare, laborator în care ne lucrăm şi 
ne pregătim viaţa viitoare, iar în faţa realităţilor culminante ale vieţii ce va să vină, 
anticipată în stările de culme ale vieţii acesteia, omul participă prin extaz şi 
contemplare, prin tăcere şi cinstire.  

Marii mistici, Părinţii adevăratei rugăciuni, spun că pe treptele cele mai înalte 
ale vieţii duhovniceşţi şi ale rugăciunii, atunci cînd toate cuvintele tac, despre 
tainele pe care le trăieşte sufletul dau mărturie lacrimile, care exprimă mult mai 
curat şi mai înalt decît cuvintele, ceea ce vede şi simte sufletul.  

 
 
 

                              
7 Sfîntul Isaac Sirul, Cuvinte despre sfintele nevoinţe, în Filocalia românească, vol. X, p. 474. 
8 Ibidem.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 99

Spre o „asceză a cuvîntului” sau despre redescoperirea sacralităţii şi 
sacramentalităţii limbajului 

Într-o astfel de epocă a verbalismului şi a devalorizării limbajului, lumea este 
chemată să redescopere valorile iniţiale, sacre, ale limbajului, ca mijloc de 
pătrundere şi de afirmare a esenţei realităţilor.  

Cea mai bună soluţie o poate oferi morala creştină. A existat o perioadă în care 
se vehicula pînă la ostentaţie sintagma „asanare morală a neamului românesc”, însă 
aceasta nu este posibilă, în opinia noastră, decît printr-o reformă morală, în centrul 
căreia să se afle cunoşterea şi împlinirea Evangheliei creştine, o Evanghelie, 
precum am văzut, a iubirii şi a îmbunătăţirii morale.  

În acest sens şi pornind de la cuvintele Mîntuitorului Hristos: „Ci cuvîntul 
vostru să fie: Pentru ceea ce este da, da; pentru ceea ce este nu, nu; iar ce e mai 
mult decît acestea, de la cel rău este” (Mt. 5, 37), credinţa ortodoxă ne recomandă 
să redescoperim valoarea ontologică a cuvintelor, cea care mărturiseşte şi conduce 
spre raţiunea primă a realităţii lor, dar şi spre logosul suprem şi ultim al cuvintelor 
şi al limbajului - îndumnezeirea, adică să le restaurăm în ontologia lor, astfel încît 
vorbirea noastră, izvorîtă din prea plinul inimii sau al fiinţei noastre, să devină o 
punte de apropiere între noi, oamenii, dar şi între noi şi Dumnezeu.  

Credinţa creştină solicită redescoperirea dimensiunii morale, revelatoare şi 
creatoare a cuvintelor şi utilizarea lor ca mijloace sau instrumente de comunicare şi 
mai ales de comuniune interumană, de sporire în frumos, adevăr şi bine moral, a 
noastră şi a semenilor noştri.  

La Sfînta Liturghie, diaconul cere de la preotul slujitor, de la protos, 
binecuvîntare pentru a binevesti Evanghelia, iar preotul cere, la rîndul său, de la 
Dumnezeu să îi dăruiască acestuia „cuvînt cu putere multă, spre plinirea 
Evangheliei Iubitorului Său Fiu”. 

Pentru Biserică, darul acesta al „cuvîntului cu putere multă” este o harismă, 
expresie a unei vieţi duhovniceşti înalte. Ea nu este apanajul unei îndelungi 
meditaţii şi hermineutici asupra textului sacru, ci al unei trăiri şi împliniri a 
cuvîntului scripturistic. Expresie a înduhovnicirii creştinului, cuvîntul acesta are 
puterea de a descrie stări sufleteşti înalte, de a anticipa şi descoperi stări viitoare.  

Marii experimentali creştini din vechime aveau o vorbă extrem de adîncă: „Să 
tăcem noi, şi să vorbească faptele noastre”, iar experienţa contemporană a Bisericii 
demonstrează că predica de care are nevoie lumea actuală nu este una doar prin 
cuvinte, oricît de meşteşugită ar fi această, ci mai ales prin sfinţenia vieţii, prin 
exemplul personal.  

Relaţia dintre vorbă şi faptă, dintre învăţătură şi practică se numeşte în 
spiritualitatea răsăritului ortodox „ortopraxie”, adică legătura dintre „dreapta” 
credinţă - Ortodoxia - şi dreapta sau deplina împlinirea a acesteia. În acest mod, 
redescoperim sacralitatea cuvîntului, ca unul ce izvorăşte din Dumnezeu, şi 
conduce şpre sfinţenie, spre sacramentalitate.  

Asceza limbajului, dacă putem introduce o astfel de expresie, presupune 
redescoperirea continuităţii dintre gînd şi sentiment, pe de o parte; cuvînt, gest şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 100

fapta sensibilă sau propriu-zisă, pe de altă parte, astfel încît finalitatea morală 
pozitivă a faptei să corespundă intenţionalităţii duhovniceşti a gîndului.  

Asceza limbajului vizează redescoperirea valorii morale şi a funcţiei 
moralizatoare a cuvîntului, utilizarea lui spre zidirea duhovnicească a noastră şi a 
semenilor noştri.  

Un astfel de limbaj, restaurant el însuşi, are puterea de a lumina şi înfrumuseţa 
tot ceea ce cuprinde şi îmbrăţişează, de a le reaşeza în legătură unele cu altele şi de 
a le închina pe toate lui Dumnezeu, de a le uni şi înduhovnici, implicîndu-le în acea 
liturghie cosmică, despre care vorbeşte Sfîntul Maxim Mărturisitorul.  

În acest sens, putem spune că finalitatea esenţială a limbajului şi a cuvîntului 
este una morală, ziditoare, aceea de a pune în legătură cu sfinţenia şi de a ne 
conduce spre ea. În acest mod, creştinul ajunge să săvîrşească „liturghia minţii”, în 
„templul sau în sanctuarul cuvintelor”. 

 
Bibliografie 
 
Cabasila, Nicolae, 1997, Tîlcuirea dumnezeieştii Liturghii, traducere din limba greacă de 

Ene Branişte, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
Bucureşti 

Dura, Nicolae, 1998, Propovăduirea cuvîntului şi Sfintele Taine. Valoarea lor în lucrarea 
de mîntuire, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
Bucureşti 

Stăniloae, Dumitru, 1970, Sfînta Treime, structura supremei iubiri, în „Studii Teologice”, 
anul XXII, nr. 5-6 

Stăniloae, Dumitru, 1957, Simbolul ca anticipare şi temei al posibilităţii icoanei, în „Studii 
Teologice”, anul VII, nr. 7-8, p. 438 

Stăniloae, Dumitru, 1986, Spiritualitate şi comuniune în Liturghia ortodoxă, Editura 
Mitropoliei Olteniei, Craiova 

Stăniloae, Dumitru, 1993, Iisus Hristos sau restaurarea omului, ediţia a II-a, Editura 
Omniscop, Craiova 

Stăniloae, Dumitru, 1995, Filocalia românească, traducere, vol. I, ediţia a IV-a, Editura 
Harisma, Bucureşti 

Thunberg, Lars, 2005, Antropologia teologică a Sfîntului Maxim Mărturisitorul. 
Microcosmos şi Mediator, traducere din limba engleză de Anca Popescu, Editura 
Sophia, Bucureşti 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:43 UTC)
BDD-A9 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

