
 
 
 

Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 
 

Hans GEHL 
 
 

Keywords: inter-ethnical relations, positiv images, Danube Swabians, Romanians, 
Hungarians, Serbians, colonists 
 
 

Die donauschwäbische Siedlungsgeschichte in Südosteuropa, im historischen 
Ungarn und nach 1920 in den Nachfolgestaaten der Donaumonarchie (Ungarn, 
Rumänien, Jugoslawien), war mit 250-300 Jahren nur eine kurze Episode im Strom 
der Geschichte. Die ungewohnten klimaterischen und Bodenverhältnisse und die 
Beziehungen zur neuen multinationalen und multikulturellen Umwelt gestalteten den 
Neubeginn – trotz mancher Erleichterung durch die Behörden – nicht gerade einfach. 

Durch häufige Seuchen in dem unkultivierten, nach der Türkenherrschaft 
häufig überschwemmten Land und infolge der noch anhaltenden Türkenkriege in der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, bewahrheitete sich der alte Kolonistenspruch 
„Der Erste hat den Tod, der Zweite die Not und erst der Dritte das Brot”, auch an 
den Donauschwaben. Doch dank ihres unermüdlichen Fleißes und ihres 
Kinderreichtums (bis ins 20. Jahrhundert), wurde der fruchtbare Humusboden urbar 
gemacht, brachte bereits im 19. Jahrhundert reiche Ernten und ermöglichte den 
Export von Getreide und Mastvieh. Zugleich entwickelte sich das Handwerk mit 
verlässlichen Zunftregelungen, es wurden Manufakturen und später auch Industrie-
betriebe gegründet und viele Produkte exportiert. 

1. Von Fremden zu Nachbarn und Partnern 

Die ursprünglich Fremden in den ostmitteleuropäischen Siedlungsgebieten 
wurden durch ihre strebsame Arbeit zu Einheimischen und akzeptierten Partnern. Zu 
Störungen im zwischennationalen Verhältnis kam es nur selten durch übertriebenen 
Neid gegen die erfolgreichen Nachbarn, die nationalistische Verblendung (konsequente 
Magyarisierungsbestrebungen) seit dem Ende des 19. Jahrhunderts und die unbe-
gründete, kollektive Verurteilung der Deutschen nach dem Zweiten Weltkrieg. 

Die Akzeptanz und Wertschätzung der eingelebten Fremden und verlässlichen 
Partner beschreibt der aus dem Banat stammende Schriftsteller Hans Diplich in 
einem Essay über die Sicht der Rumänen auf ihre deutschen Nachbarn, das weiter 
unten übernommen wird (Diplich 1975: 206-212). Es kann nur als besondere 
Wertschätzung angesehen werden, wenn Rumänen sich so äußern: „nu sunt nemţi, ci 
şvabi de-ai noştri”. Ihre Aussiedlung wurde oft von vielen Rumänen bedauert, und 
Besucher in der alten Heimat in Rumänien und Ungarn (heute auch bereits in 

„Philologica Jassyensia”, Anul V, Nr. 1 (9), 2009, p. 103–129 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Serbien) werden in der Regel von Nachbarn und früheren Arbeitsgenossen freudig 
begrüßt und aufgenommen. Man feiert sogar gemeinsame Dorffeste (Kirchweih). 

Die gesamten Erfolge und das gute Zusammenleben wurde (nicht nur bei den 
Deutschen) durch die kommunistischen Enteignungen und Entrechtungen nach 1945 
in Frage gestellt. Die Arbeits- und Vernichtungslager im titoistischen Jugoslawien – 
als Gipfel der Menschenverachtung –, die brutalen Vertreibungen in Ungarn und die 
Deportationen der Rumäniendeutschen in den Bărăgan und in die Sowjetunion 
vernichteten viele Menschenleben, brachten in jede Familie unsägliches Leid und 
drängten die Menschen zur Aussiedlung und zu einem Neuanfang um jeden Preis, 
auf deutschem Sprachgebiet und in vielen Staaten der Welt. 

Donauschwäbische Begegnungsstätten, Dachorganisationen, aber auch Internet-
seiten versuchen den Zusammenhalt der weltweit zerstreuten Ethnie und ihre 
nationale Identität zu gewährleisten. Doch die Einwirkungsmöglichkeiten sind beschränkt. 
Die Integration der Folgegenerationen in die verschiedene Sprachgemeinschaft und 
in das neue kulturelle Umfeld, in dem sie sowohl in den früheren Siedlungsgebieten, 
als auch in den neuen Gastländern leben, ist eine Gesetzmäßigkeit, der nur das 
Interesse der Enkelgenerationen nach der Wurzelsuche, nach der Andersartigkeit 
und dem besonderen Kulturerbe der Vorfahren, entgegensteht. 

1.1. Gemeinschaftsarbeiten, die Klack 

Seit der Ansiedlung hat sich in Dörfern des Banats, der Batschka und der 
Schwäbischen Türkei aus existentieller Notwendigkeit eine gegenseitige, unent-
geltliche Hilfeleistung unter Nachbarn, Verwandten und guten Freunden bei 
größeren Arbeiten eingebürgert, die für die Einzelfamilie all zuviel Arbeitsaufwand 
erforderte. Dazu zählten: Hausbau, Drusch, Hanfbearbeitung, Auslieschen der 
Maiskolben, Federschleißen, Schweineschlacht und Hochzeitsvorbereitung. Beim 
Hausbau halfen (bis vor wenigen Jahrzehnten) viele Erdarbeiter und Fuhrleute, die 
Grund, Ziegel, Sand und Holz herbeischafften und die Mauern aufstampften. Im 19. 
Jahrhundert wurden alle Helfer beim Bauherrn zu einem gemeinsamen Mahl 
geladen, das in letzter Zeit nur mehr ein Imbiss war. (Ähnlich entwickelte sich der 
ursprüngliche Leichenschmaus zum „Totenimbs” für die nächsten – besonders die 
auswärtigen – Verwandten). Allerdings durfte der Schnaps während der gesamten 
Arbeit nicht fehlen. Karl Reb berichtet aus seinen Umfragen, dass früher beim 
Hausbau in Bakowa Tanzmusik aufgespielt wurde, damit der Lehmfußboden beim 
Tanzen festgetreten wurde. In Hatzfeld/ Jimbolia feierte man das Richtfest bis zum 
Zweiten Weltkrieg mit gemeinsamem Essen für alle Familienmitglieder, den 
Maurermeister und alle freiwilligen Helfer (Reb 1978: 145-147). 

Die Hochzeitsvorbereitung war immer eine Gemeinschaftsarbeit der Familie 
und aller Verwandten. Geselligkeit und Gastfreundschaft kam dabei schon einige 
Tage vor dem Fest zur Geltung. Die Helfer erhielten die Mahlzeiten im Hochzeitshaus; 
in einigen Ortschaften allerdings bloß eine Jause. Die Schweineschlacht war ein 
wichtiges Familienereignis, denn dabei musste sich die Bauernwirtschaft den 
Fleischvorrat für das ganze Jahr sichern. Wenn die Arbeit am Abend beendet war, 
feierten alle Helfer den Sautanz, die Wurstsuppe, einen fröhlichen Festschmaus, 
häufig mit Ziehharmonikamusik, Gesang und auch mit einem kurzem Tanz. 

 104

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

Wenn die Frauen genügend Gänsefedern gerupft hatten, riefen sie weibliche 
Verwandte an einigen Winterabenden zum Federschleißen, das mit Kuchen und 
Kaffee abgeschlossen wurde. Da man die Deckblätter der Maiskolben zum Füllen 
der Strohsäcke (als Bettunterlagen) und zum Flechten von Zeckern (österr. für 
Einkaufskörbe), Teppichen oder Schuhsohlen und als Bindemittel für die Wein-
gärten benötigte, pflegte man die samt Deckblättern abgebrochene Maiskolben nach 
Hause zu fahren, im Wirtschaftshof aufzuhäufen und abends in geselliger Runde, 
mit Scherz, Gesang und Neckereien zu entlieschen. Die Hausfrau reichte dabei den 
fremden Helfern in der Milchreife gekochte Maiskolben oder Trauben. Beim 
Getreidedrusch halfen oft die Söhne oder Knechte von Verwandten, die Getreide-
säcke von der Tenne heim zu schaffen und auf den Hausboden zu tragen. Nach getaner 
Arbeit erhielten die Helfer ein gemeinsames Mahl (Gehl/ Purdela Sitaru 1994: 37). 

Gemeinschaftsarbeiten gab es bei allen Banater Ethnien, sie sind bei den 
Deutschen, Rumänen, Ungarn und Serben bekannt. Das deutsche Dialektwort Klack, 
Klacka, Klacke übernimmt rum. clacă in der Bedeutung: ‘gegenseitige bäuerliche 
Hilfe bei Gemeinschaftsarbeiten mit gleichzeitiger oder anschließender Unterhaltung’. 
Das rumänische Wort wurde in ung. dial. kaláka in derselben Bedeutung über-
nommen und geht selbst auf bulgarisch tlaka zurück, das auf weitere Zusammen-
hänge im balkanischen Raum verweist. 

Anton Peter Petri bezeichnet die Klack als „eine der liebenswertesten 
Entlehnungen aus dem Sprach- und Lebensbereich unserer rumänischen Nachbarn” 
und vermerkt als Bedeutung ‘Nachbarschaftshilfe beim Hausbau’, während das rum. 
Etymon clacă ‘Frondienst, Spinngesellschaft, freiwillige Feldarbeit’ bedeutet. 
Daraus hat sich die Wortgruppe de clacă ‘unentgeltlich’ entwickelt. Zur 
Bedeutungsentwicklung des Wortes zitiert Petri aus einem bemerkenswerten Bericht 
des Geologen Bernhard von Cotta (1808-1879) aus dem Jahre 1856 (ohne 
Quellenangabe):  

Die griechische Religion [d. h. die griechisch-orthodoxe der Rumänen, Anm. d. 
Verf.] zählt ohnehin mehr Fest- und Fasttage als irgendeine andere, das Volk hat diese 
aber noch reichlich vermehrt, durch seine Familientage, Wolfs- und Beerentage, an 
denen überhaupt, oder wenigstens mit bestimmten Werkzeugen, nicht gearbeitet 
werden darf, wenn nicht das Dorf, die Familie oder den einzelnen ein Unglück treffen 
soll. Arbeit darf an solchen tagen nur unentgeltlich und für andere (nicht für eigene 
Zwecke) erfolgen, man nennt das Klaka; am Abend gibt dann der, für welchen die 
Arbeit geschehen [ist], freies Essen und Trinken, das unter Musik, Gesang und Tanz 
verzehrt wird... 

Petri kennt das Wort die Klack für die freiwillige Hilfe beim Hausbau aus acht 
Banater Ortsdialekten. Den Bewohnern von Lowrin und den lebenslustigen 
Weinbauern aus Marienfeld/ Teremia Mare gefiel das anschließende, vom Bauern 
bezahlte Fest so gut, dass sie jede größere Unterhaltung mit anschließendem 
Trinkgelage Klackmachen nannten1. 

Der rumänische Ethnologe Ion Vlăduţiu zählt diese Form der gemeinsamen 
Tätigkeiten neben der Spinnstube zum uralten und bis heute anzutreffenden Arbeits-

                                                 
1 Anton Peter Petri, Die „Klack” in unseren Mundarten. Ein Begriff mit verschiedenen Bedeutungs-

inhalten (= Kleine Wortkunde 39), in „Banater Post” (München) vom 5.09.1991, S. 5. 

 105 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

brauchtum im landwirtschaftlichen Lebensraum. Er unterscheidet zwei Arten der 
rumänischen clacă: 

1. die clacă oarbă, eine „blinde”, also ‘gegenseitige Hilfe’ der ärmeren Dorf-
bevölkerung, gewöhnlich im Herbst und Winter, beim Maislieschen, Wollespinnen 
und ähnlichen Arbeiten; 

2. die clacă cu joc, eine ‘Arbeitsleistung mit Tanzunterhaltung’, die im 
Sommer, Herbst und Winter stattfinden konnte. Dabei luden Großbauern die ärmere 
Dorfbevölkerung zu unbezahlten Gemeinschaftsarbeiten ein, wofür die Helfer nur 
Speise und Trank und am Abend eine Tanzunterhaltung mit geladenen Musikanten 
erhielten (Vlăduţiu 1973: 427). 

Diese Form der Arbeitsteilung war bei den Banater Schwaben nicht bekannt. 
Bei ihrer Klacke nahmen reihum alle Verwandten und Nachbarn teil, auch wenn sie 
Rumänen, Ungarn oder Serben waren. Genauso wurden sie in gemischtsprachigen 
Gemeinden zu den kirchlichen Festen (wie Ostern, Kirchweih) und Familien-
ereignissen (Taufe, Hochzeit, Begräbnis) der Nachbarn geladen und begrüßten diese 
wieder bei sich als Gäste. 

 Ähnliches gilt für die Beziehungen zwischen Deutschen und Rumänen nicht 
nur im Banat sondern auch in Siebenbürgen und in anderen Regionen Rumäniens. 
Heinrich Mantsch sieht als wesentliche Voraussetzung für die intensiven rumänisch-
sächsischen Sprachkontakte das Jahrhunderte lange Zusammenleben und die 
dauernde Berührung der Siebenbürger Sachsen mit dem rumänischen Volk: in der 
Kindheit beim Spiel, während der Schulzeit und des Militärdienstes, bei der Feld- 
und Waldarbeit, in den Fabriken, im Handel und Gewerbe, auf der Straße und auf 
dem Markt, im Gasthaus, bei geselligen und sozial-kulturellen Veranstaltungen, mit 
anderen Worten in allen Lebenslagen, die sich aus dem Nebeneinander und 
Miteinander der beiden Volksgemeinschaften ergeben können (Mantsch 1973: 427). 

1.2. Durch Handel zur Mehrsprachigkeit 

Voraussetzungen für das Auftreten von Sprachinterferenzen und regen 
Warentausch schufen bereits die zahlreichen Wanderhandwerker und -händler, die 
seit dem Mittelalter ganz Europa durchzogen um ihre Waren und Dienstleistungen 
anzubieten. Von den Gottscheer Wanderhändlern, die noch im 20. Jahrhundert ganz 
Mitteleuropa durchzogen, ist die Bezeichnung Kutschewer bzw. Kutschewerin, 
manchmal auch in pejorativem Sinn, in den donauschwäbischen Dialekten erhalten 
geblieben. Europaweit bekannt waren die slowakischen Wanderhändler, die als 
vozari ‘Fahrer’ mit warenbeladenen Planwagen oder mit Buckelkasten oder 
Bauchladen durch die Dörfer zogen und ihre Waren feilboten, die von Textilien über 
Haushaltsgeräte und Schmuck bis zu Kalendern und Gebetbüchern reichten. Sie 
übten auch Wandergewerbe aus, als oblokari die ‘Fenstereinschneider und Glas-
händler’, als knihari ‘Buchbinder’ als Klempner und Kesselflicker, die als 
Reindlbinder oder ungarisch drótos tót ‘slowakischer Drahtbinder’ durch die Dörfer 
der Banater Ebene zogen (Lammert 1984: 173). 

Zu den Wanderhändlern gehörten auch fahrende Obst- und Gemüseverkäufer. 
In die Banater Ebene brachten rumänische Gebirgsbauern aus den Westkarpaten im 
Herbst mit ihren Plachenwagen, die sie mit dem Ruf hai la mere!, rumänisch für 

 106

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

‘komm zu den Äpfeln’ (‘kauft Äpfel!’) feilboten und deshalb in der Arader Region 
als die Hailamere bekannt waren. In den Banater Dialekten nannte man sie auch 
Äpplmoj bzw. Bieremoj, wenn sie Birnen feilboten. Dem Wortteil -moj liegt die 
häufig gebrauchte rum. Interjektion mă(i) ‘heda!’, ‘hör mal!’ zugrunde. Durch 
Bedeutungserweiterung wird moj auch als Appellativ für alle Rumänen gebraucht. 
Weiterbildungen von Äpplmoj sind Äpplmosch, in Anlehnung an rum. moş ‘alter 
Mann’ und Äpplmotz, in Anlehnung an rum. moţ ‘Gebirgsbauer aus den Westkarpaten’ 
(Gehl/ Purdela Sitaru 1994: 40). 

Fahrende Obst- und Gemüseverkäufer waren als Fujaker oder Fratschler 
bekannt. Frühgemüse wurde im Banat zuerst von bulgarischen, später auch von 
deutschen oder ungarischen Wanderhändlern verkauft. Von Walther Konschitzky 
stammt ein Interview über diese Fratschler oder Fujaker: 

Die Fujakre, des ware die Fratschler, meh[r] die arme Leit, was sich mit 
Gemiesebau beschäftigt han. Schun in de neinzicher Johr rum [in den 1890er Jahren, 
Anm. d. Verf.] han sie angfang mit Milone, Paprika, Friehkrumbre un Parideis zu 
fahre. Die sin aa bis Kikinda un Szegedin un sogar noch weider uf de Mark gfahr ... 
Heit hat schun bal jeder zweider Triebsweddremer [aus Triebswetter/ Tomnatic, Anm. 
d. Verf.] a eigene Elektromotor im Garte, un unser Parideis gin uf ganz Europa 
gfujekert, aber heit geht des im große Stil! Viel Export! (Konschitzky 1982: 356 f.)  

Ein weiteres Interview desselben Autors mit einem Sprecher aus Tschanad/ 
Cenad trägt den Titel „Ich war Fujaker” und berichtet über diese handeltreibenden 
Banater Kleinbauern (Konschitzky 1982: 362 f.). 

Die verbale Ableitung des Lexems Fujaker ist fujakre ‘handeln’, ‘verkaufen’. 
Die Grundbedeutung ‘Fahrer, Kutscher’ (wie das slowakische vozari) stammt vom 
österreichischen Fiaker ‘Bezeichnung für ein mit zwei Pferden bespanntes Lohn-
fuhrwerk (Mietkutsche), aber auch für dessen Lenker’. Solche Kutschen waren den 
Dorfbewohnern aus dem Stadtbild aller größeren Städte unseres Untersuchungs-
gebietes bis nach dem Zweiten Weltkrieg bekannt. Die Bezeichnung Fiaker stammt 
aus Paris und rührt von einem Haus zum heiligen Fiacrius (Hôtel Saint Fiacre), dem 
Schutzpatron der französischen Gärtner, her. Hier hatten um 1650 die Lohnkutschen 
eines Nicolas Sauvage ihren Stand, die in Paris als „Wagen des Heiligen Fiacrius” 
oder einfach als fiacres bezeichnet wurden.  

Von Paris kam die Bezeichnung schon 1778 mit der Sache nach Berlin, von 
dort nach Wien, Budapest usw., während in Berlin der Fiaker bald durch Droschke 
(und Droschkenkutscher) verdrängt wurde, das aus russisch drožki (Pl.) ‘leichtes 
Fuhrwerk’ stammt, das auch in polnisch dorozka und tschechisch drožka ‘Straßen-
fuhrwerk’ erscheint (Schuster 1985: 52 f.). Vermutlich ist das Verb fujakre ‘Handel 
treiben, verkaufen’ eine Wortkreuzung zwischen dem dialektalen fuckre und Fiaker. 
Als fuggere, in der Bedeutung ‘Tauschhandel treiben, schachern’, ist das Wort im 
gesamten süddeutschen raum, nämlich im pfälzischen, hessischen, saarländischen, 
elsässischen und badischen, schwäbischen und bairischen Sprachbereich anzutreffen2. 

 Die zweite Bezeichnung für ‘Marktverkäufer’ Fratschler und das daraus 
abgeleitete Verb fratscheln, fratschle kommt von bairisch-österreichisch fra[t]scheln 
‘indiskret ausfragen, tratschen’, eine Intensivbildung zu fragen hat aber durch 
                                                 
2 Pfälzisches Wörterbuch, Bd. II, Sp. 1632. 

 107 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Bedeutungserweiterung in der Umgangssprache den Sinn von ‘auf dem Markt 
verkaufen, verhökern’ erlangt (Wolf 1987: 135). Die ursprüngliche Bedeutung 
‘neugierig ausfragen’ hat das Wort in der städtischen Umgangssprache von Orawitza 
bewahrt. Ein sinnverwandtes Wort Schweinskupetz ‘Schweinehändler’ geht auf ung. 
kupec, rum. reg. cupeţ zurück. Beide Benennungen des Händlers kommen ihrerseits 
von slawisch kupici, kupiti ‘kaufen’, das mit germanisch bzw. gotisch kaupon 
‘kaufen’ zusammenhängt (Skok Band II: 239).  

Enge Handelsbeziehungen mit der fremdvölkischen Umgebung bildeten auch 
in der Batschka – in Ungarn und Jugoslawien – die wichtigste Quelle zur Übernahme 
fremder Gerätschaften und Waren, zugleich auch der fremden Bezeichnungen, 
soweit sie in der eigenen Sprache fehlten. So waren Miletitscher Handwerker mit 
ihren Waren auf den meisten Wochenmärkten nicht nur in der Batschka, sondern 
auch im benachbarten Syrmien und Slawonien anzutreffen. Umgekehrt erschienen 
ungarische und serbische Händler jeden Dienstag auf dem Wochenmarkt der 
Batschkaer Großgemeinde Miletitsch. Neben dem Handel mit Kleidungsstücken, 
Fußbekleidung und verschiedenen Haushaltsgeräten spielte dabei der Pferdehandel 
eine bedeutende Rolle. Während in Miletitsch noch Ende des 19. Jahrhunderts 
Pferde gezüchtet wurden, mussten die schwäbischen Bauern nach dem Ersten 
Weltkrieg immer in die slawischen und ungarischen Nachbargemeinden zum 
Pferdekauf fahren. Natürlich behielten die gekauften Pferde die Namen, auf die sie 
von klein an hörten. So kam es dazu, dass die früheren deutschen Pferdenamen 
durch ungarische und serbische ersetzt wurden, wie: Swetko ‘der Helle, Schimmel’, 
nach serbokroatisch svjetlo ‘das Licht’; Tschesar, nach ungarisch császár ‘Kaiser’; 
Jantschi, nach ung. Jancsi ‘Hänschen’ usw. (Schneider 1989: 96). 

Auch im Banat ist – infolge intensiver Handelsbeziehungen – eine massive 
Entlehnung ungarischer bzw. rumänischer Haustier-, besonders Pferdenamen 
festzustellen wie: der Puiu ‘Pferde- und Hundename’, nach rum. puiu, aus pui 
‘Junges’; die Liska ‘Pferdename’, nach Lis, Diminutuv zu ‘Elisabeth’, mit ung. Suffix 
-ka; die Marischka ‘Kuhname’, aus ung. Mariska, Diminutiv zu Mária, Maris, mit 
ung. Suffix -ka; der Kesche ‘Pferdename’, aus ung. kesely ‘Pferd mit weißem Fleck 
am Bein’, neben dem deutschen Pferdenamen der Pless ‘Pferd mit weißem Stirnfleck’, 
aus mhd. blasse ‘weißer Fleck, Blesse’ gebildet usw. (Gehl 1991: 108, 198). 

Bezeichnend ist – in diesem Zusammenhang – auch die Schilderung des 
Schriftstellers Hans Diplich von der Lage seiner Heimatgemeinde Großkomlosch/ 
Comloşul Mare in der Zwischenkriegszeit:  

So lebten in meiner Zeit neben dreitausend Rumänen tausend Deutsche 
ursprünglich nach Gassen getrennt, seit zwei bis drei Generationen in buntem 
Gemenge. Die Spielgemeinschaften der Kinder in den Dorfgassen waren 
zweisprachig. Wir nahmen wechselseitig an den Festen der Familien und an den 
großen Kirchenfeiertagen teil, und an einem Tag des Jahres, wenn wir die Aufer-
stehung des Herrn feierten, ging die Prozession der Katholiken nach altem Brauch um 
die Kirchen der griechisch-unierten und der griechisch-orthodoxen Gemeinden herum, 
gleichsam bezeugend, dass sie hineingenommen wurden in unsere Gemeinschaft, und wir 
mit ihnen einig waren im Zeichen des Kreuzes (Diplich 1975: 170).  

Somit erscheint es natürlich, dass bis heute in der Banater Hauptstadt 
Temeswar unter einem Dach drei staatliche Theaterbühnen: das rumänische, ungarische 

 108

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

und deutsche Staatstheater (und ein serbisches Tanzensemble) nebeneinander 
bestehen, oder wenn im Eingang der katholischen Wallfahrtskirche in Vinga ein 
viersprachiger (bulgarischer, ungarischer, deutscher und rumänischer) Gebetstext zu 
lesen ist: 

– Guspudine Bože, učistime ud mojte grehve! 
– Uram, tisztits meg engem bűneímtől! 
– Herr, reinige mich von meinen Sünden! 
– Doamne, curăţă-mă de păcatele mele! (Schenk/ Weber-Kellermann 1973: 44).  

 1.3. Tauschkinder und Wanderhandwerker 

Eine wichtige in der Entstehung von kulturellen und Sprachinterferenzen 
spielten in gemischtsprachigen Gebieten außer den fremden Knechten und Dienst-
mädchen auch die so genannten Tauschbuben, d. h. deutsche Kinder, die sich 
während der zweimonatigen Sommerferien in ungarischen oder serbischen Nachbar-
dörfern aufhielten, um die fremde Sprache zu erlernen, während junge Serben und 
Ungarn in Batschkaer Dörfer wie Miletitsch kamen, um Deutsch zu lernen. Ein 
Austausch war auch zwischen deutschen und serbischen Handwerkslehrlingen 
üblich. Hier hatten sich ähnliche wirtschaftliche Beziehungen und soziale 
Bindungen wie unter den Banater prieteni, d. h. ‘Freunden’ in verschieden-
sprachigen Dörfern, herausgebildet. Fremde Ausdrücke brachten auch Miletitscher 
Mädchen ins Dorf, die zeitweise bei ungarischen oder serbischen Beamten in der 
Stadt dienten und ihnen den Haushalt führten. Junge Männer brachten vom 
Militärdienst an Fremdwörtern vor allem Kraftausdrücke, Schimpfwörter und 
Höflichkeitsfloskeln mit nach Hause (Schneider 1989: 96). 

Das System der Tauschkinder war auch in Ungarn üblich. Wudersch/ Budaörs 
war eine rein deutsche Gemeinde, wenngleich sie nahe bei Budapest liegt. Hier war 
es Sitte, die ältesten Söhne der deutschen Familien in ungarische Dörfer zu schicken, 
damit sie dort ungarisch lernten. Bekanntschaften und Freundschaften, die auf diese 
Weise entstanden, wurden sehr lange, oft sogar über Generationen gepflegt und 
bestanden vor allem darin, dass sich die Familien gegenseitig zu den Kirchweihtagen 
einluden. Dabei war die Konversation immer freundlich, doch keiner beherrschte die 
Sprache des anderen richtig (Ritter 1996: 33).  

Wie aus einer Untersuchung in Nadwar/ Nemesnádudvar hervorgeht, wurde 
hier im 20. Jahrhundert auch in der Schule Ungarisch unterrichtet. Da aber in diesem 
Batschkaer Dorf fast ausschließlich Ungarndeutsche wohnten, sprach man im Dorf 
nur selten madjarisch, so dass man die Staatssprache nur unzureichend beherrschte. 
Die größeren Bauern, die ihre Produkte regelmäßig auf Märkten verkauften, waren 
aber aus wirtschaftlichen Gründen auf die Beherrschung des Ungarischen angewiesen. 
Deshalb schickten sie ihre Söhne beginnend mit dem Schuleintritt und oft bis zum 
14. Jahr für einige Wochen im Jahr zu einer bekannten ungarischen Bauernfamilie 
im Nachbardorf, damit die Kinder dort die ungarische Sprache erlernten. Sie wurden 
gut aufgenommen und fühlten sich wohl. Ab und zu schickten auch die ungarischen 
Tauschfamilien ihre Söhne nach Nadwar, damit sie dort die deutsche Sprache 
erlernten. Diese Praxis wurde selbst während des Zweiten Weltkriegs fortgesetzt. 
Seltener gaben deutsche Familien auch ihre Töchter als Tauschkinder zu den ungarischen 

 109 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Bekannten. Ungarisch konnte man zudem auch in Nadwar von den ungarischen 
Knechten und Mägden aus benachbarten Dörfern erlernen. Dennoch kam es zu 
keinen ethnischen Mischehen. Das endogame Heiratsverhalten wurde wohl durch 
das bäuerliche Besitzdenken begründet: Der Feldbesitz des zukünftigen Paares sollte 
nicht nur gleich groß sein, sondern auch möglichst nah beieinander, also unbedingt 
innerhalb der Dorfgemarkung, liegen. Deshalb kamen Heiraten – auch mit deutschen 
Partnern – aus fremden Ortschaften kaum zustande (Ludewig 1994: 110-112).  

Kulturvermittler waren auch die zahlreichen Wanderhandwerker und 
Wanderhändler, die seit dem Mittelalter ganz Europa durchzogen um ihre Waren 
und Dienstleistungen anzubieten. In den donauchwäbischen Dialekten ist die 
Bezeichnung Kutschewer ‘Händler’, manchmal auch in pejorativem Sinn, erhalten. 
Sie kommt von den Gottscheer Wanderhändlern, die noch im 20. Jahrhundert ganz 
Mitteleuropa durchzogen. Europaweit bekannt waren die slowakischen Wanderhändler, 
die als vozari ‘Fahrer’, ‘Kutscher’ mit warenbeladenen Planwagen bzw. mit 
Buckelkasten oder Bauchladen durch die Dörfer zogen und verschiedene Waren, 
von Textilien über Haushaltsgeräte und Schmuck bis zu Kalendern und Gebetbüchern, 
feilboten. Sie übten auch Wandergewerbe aus, als oblokari ‘Fenstereinschneider’, 
als knihari ‘Buchbinder’, als Klempner oder Kesselflicker die Reindlbinder oder 
ung. drótos tót ‘slowakischer Drahtbinder’. Nach Mutsching/ Múcsi (Tolnau) 
brachten „Paprika-Weiber” aus entfernten Ortschaften besonders fein gemahlenen 
Gewürzpaprika, andere Händler verkauften Kalk, der Lumpenjude aus Hidjeß/ 
(Hőgyéz) sammelte alte Patschker und Kleider und tauschte sie gegen Nadeln, 
Messer und Teller ein. Oft erschienen im Dorf Fechter, d. h. Zigeuner, die um etwas 
Speck, Brot und um alte Kleider bettelten. Die Muldenzigeuner verkauften 
selbstgefertigte Mulden, Holzlöffel u. a. Haushaltsgegenstände. Manchmal kamen 
Stuhlflechter aus Ohfall/ Ofalu und flochten die Bauernstühle mit Schilf ein 
(Hambuch 1989: 160).  

So wie diese Wörter durch ganz Europa vermittelt wurden, trugen auch die 
Wanderhändler zur Übernahme von fremden Gerätschaften und Waren und zugleich 
der fremden Bezeichnungen bei, soweit sie in der eigenen Sprache fehlten. Margitta 
Schnell Živanović untersuchte kürzlich die wechselseitige Beeinflussung in der 
südosteuropäischen Küchenterminologie, wobei sie ein umfangreiches Kapitel der 
Übernahme deutscher und österreichischer Speisen durch Serben und Kroaten 
widmete (Schnell-Ivanović 1999: 174-204).  

Die Handwerksburschen verbreiteten bis ins 20. Jahrhunderte durch ihre 
Wanderschaft fremde Geräte und Arbeitsweisen – und dazu gewöhnlich die 
österreichischen Bezeichnungen – in ihren Heimatgebieten, aber auch die Meister 
verkauften ihre Waren auf Wochenmärkten in der Batschka, in Syrmien und 
Slawonien. Andererseits erschienen serbische Händler z. B. jeden Dienstag auf dem 
Wochenmarkt in Miletitsch, in der Batschka. Neben dem Handel mit Kleidungs-
stücken, Fußzeug und verschiedenen Haushaltsgeräten spielte der Pferdehandel eine 
bedeutende Rolle. Wurden Tiere aus ungarischen oder slawischen Nachbar-gemeinden 
gekauft, so behielten sie natürlich ihre Namen, auf die sie hörten. Auf diese Weise 
wurden später deutsche Pferdenamen durch ungarische und serbische Namen ersetzt 
(Schneider 1989: 86). Auch im Banat kam es zu einer massiven Entlehnung 
ungarischer bzw. rumänischer Haustiernamen, besonders von Pferde- und Kuhnamen. 

 110

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

1.4. Interethnisches Zusammenleben 

Unter diesen günstigen Rahmenbedingungen sind zahlreiche sprachliche, 
kulturelle und wirtschaftliche Interferenzen zwischen den benachbarten Volks-
gruppen zu erwarten. Eine Umfrage von 1972 und 1973 ergab, dass es im Banat seit 
vielen Generationen freundschaftliche Beziehungen zwischen den zusammen-
lebenden Ethnien gab. Sie erstreckten sich auf alle Lebensbereiche, allerdings mit 
verschiedener Ausrichtung und Intensität. Die Rumänen hatten den Begriff lanţman 
(auch Plural lanţmani) für ‘Landsmann, d. h. Einzelpersonen und Stammesgruppen 
aus demselben Wohngebiet’, genauso wie pauăr ‘Bauer’ und maistur ‘Meister’, mit 
positiver Konnotation übernommen. Die Banater Berglanddeutschen wurden im 
ersten Winter in rumänischen Nachbargemeinden einquartiert, bis ihre Siedlung 
aufgebaut war. Sie wurden von den Rumänen gastfreundlich aufgenommen und 
seither bestehen zwischen vielen deutschen Familien zu ihren rumänischen prieteni 
‘Freunden’ gute wirtschaftliche und zwischenmenschliche Beziehungen, die sich im 
Warentausch, z. B. Kartoffeln, Wagenleitern u. a. Holzwaren, gegen Mais, Heu 
usw., in Besuchen zur Kirchweih, ja sogar Patenschaften äußerten. In der Banater 
Ebene hatten die Schwaben durch ihre Intensivlandwirtschaft ein reicheres Angebot 
an Erzeugnissen und Dienstleistungen. Dafür arbeiteten die rumänischen Pretschins 
mit ihren Familien Tagewerke auf den Feldern der Deutschen oder leisteten 
Fuhrdienste; zuweilen verdingten sie auch einen Sohn oder eine Tochter in einer 
schwäbischen Wirtschaft.  

Andererseits baute der deutsche Maurer den Rumänen Häuser, die nun den 
gleichen Grundriss aufwiesen wie im deutschen Dorf, mit demselben Banater 
Barockgiebel und sogar mit denselben Verzierungen, wobei manchmal sogar der 
Name des Besitzers in deutscher Orthografie auf den Giebel geschrieben wurde. 
Entsprechend ihrer Gewohnheit verlangten die Rumänen mehr Ziermotive als die 
Deutschen. Schwäbische Frauen malten auch rumänische Häuser mit ihren üblichen 
Schablonenmustern aus, deutsche Wagner fertigten ihnen oft Wagen und Arbeits-
geräte. Dagegen verkauften die Rumänen und Ungarn Pferde, Ferkel u. a. Haustiere. 

Die Beziehungen zwischen ethnischen Gruppen mehrsprachiger Nachbar-
dörfer gingen – vor allem am Rande der Banater „Heide”3 – weit über das 
wirtschaftliche Element hinaus. Das beweisen Ehen zwischen den konfessionell 
verschiedenen Rumänen (orthodox) und Schwaben (katholisch), wobei die 
eingeheirateten Partner die Sprache und Lebensweise des neuen Umfeldes annahmen.  

Im Umgang zwischen den Ethnien wurde die Eigenart der anderen geachtet. 
Die Bezeichnungen Walachen für Rumänen bzw. şvabi ‘Schwaben’ für Deutsche 
hat nicht, wie andernorts üblich, eine abwertende Nuance. Wenn auch Neckereien 
bezüglich der Kleidung und Sitten üblich waren, wurden doch fremde Kleidungs-
stücke samt ihren Bezeichnungen entlehnt und man hatte im allgemeinen 
Verständnis für das ethnische, kulturelle und geistige Anderssein. Freilich reichte 
dieses Verständnis für manche Eigenart im Weltbild des Anderen doch nicht aus. So 
haben die Schwaben ihr Aldemarsch aus ung. áldomás ‘Kauftrunk’ übernommen 
und volksetymologisch an „alt” und „Marsch” angeglichen, und die Rumänen ihr 
aldămaş gleichfalls aus ung. áldomás entlehnt. Bei den Schwaben wurde die 
                                                 

3 Gemeint ist die fruchtbare zentral-Banater Ebene, nicht wie die norddeutsche Heidelandschaft. 

 111 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Einigung durch Handschlag und der Kauf eines Haustieres oder Wirtschaftsgeräts 
mit einem ungezwungenen Umtrunk, d. h. Aldemarsch besiegelt. Für den Rumänen 
bedeutet dies mehr: Es ist eine rituelle Gepflogenheit. Der rumänische Käufer oder 
Verkäufer hatte bei dem Umtrunk immer Beschwörungsformeln, als Abwehr- und 
als Fruchtbarkeitszauber - bereit. Er war imstande, den Umweg über mehrere Dörfer 
zu machen, um diese Handlung vorzunehmen, für die der Schwabe nur ein 
verständnisloses Kopfschütteln übrig hatte (Konschitzky 1975: 61).  

Die Identität jeder Volksgruppe blieb trotz vieler Annäherungen bewahrt. Das 
kommt im Sprichwort zum Ausdruck: Mr soll sei Nochbre geere han (lieben), awer 
de Zaun net abreiße (Das heißt: ‘Verständnis ja, doch mit gehörigem Abstand’). 
Ähnlich wie die Donaumonarchie manchmal als Modell für ein einiges Europa 
bezeichnet wird, kann auch das Zusammenleben der Ethnien im Banat und in den 
übrigen donauschwäbischen Siedlungsgebieten als Vorbild zur Lösung vieler 
Konflikte in unserer Zeit genannt werden. Gerade wer in Temeswar gelebt hat und 
jetzt lebt, wird das bestätigen können. 

2. Das Deutschenbild bei den Nachbarn 

Zur Beschreibung wesentlicher Charakterzüge und Verhaltensweisen der 
Deutschen in den mittelosteuropäischen Siedlungsgebieten sollen zuerst außen-
stehende Beobachter, Vertreter anderer Ethnien zu Wort kommen. Von ihnen ist 
anzunehmen, dass sie einen schärferen, von Selbstwertgefühlen ungetrübten Blick 
für die Vorzüge und Schwächen ihrer schwäbischen Nachbarn mitbringen und daher 
objektivere Aussagen machen können.  

2.1. Ungarn und Deutsche 

Beginnen wir mit der Sicht des ungarischen Volkskundlers Bertalan 
Andrásfalvy, der 1993 vergleichende Modelle für die sozialen Kategorien: Status, 
Wirtschaftsführung, Arbeitsstil, Arbeitsteilung innerhalb der Familie, Familie und 
allgemeine Charakteristik der Deutschen und Ungarn Südtransdanubiens im 18. und 
19. Jahrhundert entwirft. Aus diesem Vergleich geht die deutsche bäuerliche 
Bevölkerung durchaus positiv hervor. Bereits 1987 verweist Andrásfalvy auf typisch 
schwäbische Charakterzüge, die er einem Interview mit einem schwäbischen Bauern 
in Kismányok (Schwäbische Türkei) entnimmt. Die Gewährsperson erzählte dem 
Forscher, dass er eine Bauernwirtschaft bearbeite, im Winter wie viele andere 
Landsleute in die Kohlengrube gehe und dazu noch das Dorf als Wagner bediene. Er 
erzählte folgendes Ereignis aus seinem Leben: 

Einmal kam ich von der Grube nach Hause und mußte den Wagen des Richters 
reparieren. Der Richter kam zu mir und fragte: „Nicht wahr, du arbeitest noch im 
Bergwerk?” - „Jawohl”. „Deine Landwirtschaft ist sehr schön. Ich habe sehr schöne 
Pferde bei dir gesehen”. - „Jawohl”. Und dann sagte der Richter: „Du bist ein 
richtiger hungriger Schwabe”. 

Indem der alte Mann das erzählte, traten ihm Tränen in die Augen. Es war das 
größte Lob, dass er in seinem Leben erhalten hatte: „Du bist ein richtiger hungriger 
Schwab”. Nicht deshalb hungrig, weil er nichts zu essen hatte, sondern weil er 
immer suchte, zu arbeiten und sich nützlich zu machen. Also „hungrig auf Arbeit, 

 112

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

hungrig auf Erfolg, hungrig auf wirtschaftliches Vorwärtskommen”. Unterschiede 
zwischen Ungarn und Deutschen werden in einer Fragebogenaktion in der Tolnau 
aus dem Jahre 1829 festgehalten. Hier heißt es z. B. „Sie [die Schwaben, Anm. d. 
Verf.] stehen am Morgen viel früher auf als die Magyaren und ihr Leben ist schon 
seit der Kindheit nichts anderes als Streben nach Wohlstand, ohne Poesie und 
heitere Momente, mit einem bitteren Geiz verbunden”. Und an anderer Stelle: „Die 
Deutschen sind gehorsamere und friedlichere Untertanen als die immer rebellierenden, 
rauflustigen, faulen und verschwenderischen Ungarn”.  

Auf ihren Feldforschungen in den 1950er Jahren in der Gegend von Szekszárd 
erzählte die Marburger Ethnologin Weber-Kellermann Herrn Andrásfalvy einen 
Witz, der damals in Deutschland kursierte:  

Wer ist ein neuer Hausbesitzer? Wer hat eine neuen Industrieanlage gebaut? 
Wer hat ein neues Auto? - Wer ein neues Haus, ein neues Auto oder eine neue Fabrik 
besitzt, das ist ein vertriebener Donauschwabe.  

Das ist eine klare Aussage zur Strategie, der Anpassungsfähigkeit und der 
Durchsetzungskraft dieser Ethnie, wobei nicht die deutsche und die ungarische 
Kultur miteinander verglichen werden, sondern nur eine klar abgrenzbare ungarische 
und deutsche Volksgruppe in ihrer Konfrontation. die Dazu äußert der 
Wissenschaftler seine Überzeugung, dass sich die dargestellten Charakterzüge im 
Laufe von Jahrzehnten und Jahrhunderten in steter Wechselwirkung, als Resultat des 
kulturellen Anpassungsprozesses, ausgeformt hätten. Und das ist gut so, denn eine 
Harmonie in Frieden setze eben die Existenz von Unterschieden und nicht 
Assimilation und Gleichmacherei voraus (Andrásfalvy 1987: 31 f ). 

Diese Einschätzung wurde 1993 weiter ausgebaut und so dargestellt: 
 
Status: 

Deutsche: der deutsche Siedler hat Recht auf freien Umzug.  
Ungarn: Der ungarische Bauer ist ein an die Scholle gebundener ewiger Leibeigener. 

Wirtschaftsführung:  
Deutsche: Hauptgewicht auf dem Ackerbau und marktorientierte Warenproduktion. 

Viehhaltung mit Stallfütterung, Milchproduktion mit Schweizer Rindvieh, schwere 
Zugpferde und feinwollige Schafe.  

Ungarn: Vielseitige, traditionelle Tätigkeiten mit relativer Selbstversorgung, 
weidende Viehhaltung und geringe Bedeutung der Milchproduktion, abgehärtetes, 
sich langsam entwickelndes Fleischrindvieh, leichte Galoppferde für Kutschen-
gespanne, rohwollige Schafe. 

Arbeitsstil: 
Deutsche: auf den nutzbringendsten Wirtschaftszweig konzentrierte, leistungs-

orientierte, intensive Arbeit.  
Ungarn: Vielseitig ausgerichtete, verzettelte Tätigkeiten, abgehärtete Lebensweise, 

doch zerstückelte, bequemere Arbeit. 
Arbeitsteilung in der Familie: 

Deutsche: Die Kinder gehen zur Schule, sind keine Hirten, leisten früh eine 
schwere, produktive Arbeit. Die Arbeitsteilung nach Geschlecht und Alter ist nicht 

 113 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

scharf: Die Frauen nehmen an den landwirtschaftlichen Arbeiten teil, ohne bloß zu 
weben und Leinenwaren herzustellen.  

Ungarn: Das Kind geht weniger zur Schule, da es eine Hirtentätigkeit ausübt und 
leistet nur spät eine schwere Arbeit. Nach Geschlecht und Alter besteht eine scharfe 
Arbeitsteilung: Die Frauen stellen die Leinenwaren her. 

Familie: 
Deutsche: Kleinfamilie, späte Ehe (ist diskutabel! Anm. d. Verf.), viele Kinder. 

Die Arbeitskraft der Familie und das materielle Kapital wird konzentriert. Die 
rationellen, produktiven Ausgaben haben Vorrang.  

Ungarn: Komplexe Großfamilie, frühe Erbfolge und Realteilung, wenig Kinder. 
Die Arbeitskraft der Familie und das Einkommen wird zersplittert. Irrationale, 
lediglich dem Prestige dienende Ausgaben haben Vorrang. 

Allgemeine Charakteristik: 
Deutsche: Verhältnismäßig wenig Schmuck, Kunst, Musik, Tanz und Spiel haben 

eine große Bedeutung. Charaktermerkmale: Geiz, Disziplin, Gehorsam, Vorsicht 
und Verschlossenheit. Als Ideal gilt der „arbeitshungrige”, eisern fleißige, unermüdliche, 
sparsame und erfolgreiche Bürger.  

Ungarn: Recht viel Zierrat, große Bedeutung von Kunst, Musik, Tanz und Spiel. 
Charaktermerkmale: Leichtsinnigkeit, Verschwendung, Undiszipliniertheit, Trotz, 
Unbedachtheit und Offenheit. Als Ideal gilt der großzügige, schöne, kecke, 
bummelnde Edelmann (Andrásfalvy 1993: 44–46). 

 
Bei den Ungarndeutschen werden im Wesentlichen die Kolonistentugenden 

hervorgehoben, die notwendig waren, um das Überleben der Siedler und ihre 
Anpassung der Siedler an die fremde Umwelt zu ermöglichten. Auf die ausgeprägte 
Siedlermentalität, die ein Warenproduzenten-Bewusstsein hervorbringt und damit 
auch zu Merkmale wie Fleiß und Wirtschaftsgeist, aber auch Habgier und 
Misstrauen bei den Deutschen verweist László Kósa in einer vergleichenden Studie 
über die Ungarn, Deutschen und Rumänen im ostungarischen Städtchen Gyula 
(Kósa 1993: 51–55). Im Zusammenhang damit ein Hinweis auf den sprich-
wörtlichen Fleiß der donauschwäbischen Bauern. Der Arbeitstag im Schnitt und bei 
anderen schweren, ausgedehnten Feldarbeiten dauerte bekanntlich bis zu 16 Stunden 
am Tag. Die Bauern waren bereits vor Sonnenaufgang auf dem Feld und beendeten 
sie Arbeit erst beim Anbruch der Nacht4. 

2.2 Das Bild des Deutschen im Blickfeld der Rumänen5

Das Bild, von dem wir sprechen, hat wie eine Münze zwei Seiten. Betrachtet 
man die eine, so sollte man gewärtigt bleiben, dass die andere ebenfalls ein Bild 
zeigt, das gewöhnlich vom ersten ganz verschieden ist. Erst beide in geprägter Form 
machen die Münze aus. Unsere Betrachtung hat sich demnach mit dem in friedlichen 
Verhältnissen entstandenen Freund-Bild und dann mit dessen Kehrseite, mit dem 

                                                 
4 Den zweiten Aspekt, nämlich das Deutschenbild bei den Rumänen, beschreibt der Schriftsteller 

Hans Diplich in einem bezeichnenden Essay. (Der ganze Essay-Band wäre gerade für rumänische 
Leser interessant und verdient es, übersetzt zu werden; es muss sich nur ein Übersetzer dafür finden). 

5 Essay von Hans Diplich (1973), in Diplich 1975: 206–212. 

 114

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

Feind-Bild zu befassen. Dabei sollten wir scharf voneinander trennen, was uns aus 
dem leben früherer Generationen überliefert ist und was neuerdings, durch 
technische Mittel zur Verbreitung von Freund- und Feindbildern beiträgt. Seit 
altersher sind uns verschiedene Komponenten eines Bildes bekannt: sie behaupten 
ihr zähes Dasein durch viele Generationen und treten schließlich immer dort in 
Erscheinung, wo sich das eine Volkstum gegen das andere abgrenzt. Wir bezeichnen 
jenen unsichtbaren Grenzraum als Artschutzschranke. Der friedliche Verkehr der 
Völker untereinander führt häufig über diese Schranke hinweg.  

Durch zeitgenössische Einflussnahme auf breite Volksmassen (Rundfunk und 
Fernsehen, Bild- und Druckwerke) wird das Freundbild und die Artschutzschranke 
oft überlagert und verdeckt von klischierten Freund-Feind-Bildern; sie können das 
alte Zusammenleben erschweren, wenn nicht gar unmöglich machen. Hier tritt als 
wesentliche Komponente, ja als Grundlage zu unserer Betrachtung neu hinzu die 
Macht im Staate. Sie wirkt entscheidend aufs Freund-Feind-Bild ein; sie bestimmt 
oft den vorherrschenden Gebrauch des einen oder des anderen. 

Die letzten Vertreter des katholischen Universalismus im dahinsinkenden Reich 
des 18. Jahrhunderts waren Kaiser Karl VI. und die „patriotischen Anhänger”, die sich 
in den entscheidenden siegen von Zenta bis Belgrad als Schwertträger dieses 
Universalismus bekannten. In meiner alten heimat, im Banat, operierten jene Mächte 
aus der neu geschaffenen Rechtslage heraus, und es gelangt ihnen, in weniger als 
einem Menschenalter die dort lebenden Völkerschaften auf die neuen Verhältnisse 
hinzuordnen. Die meisten der einschlägigen historischen Werke sprechen bloß von der 
österreichischen Verwaltung und übersehen die anonyme Staatsgewalt, die vom 
„allerhöchsten Ärario” herabkommend aus der Machtfülle des Monarchen floß.  

Die Trennungslinien der Gesellschaft verliefen horizontal. Ganz unten 
förderte man eine starke agrarische Siedlerschicht, der man das Wehrbauerntum der 
Militärgrenze hinzuzählen mag. Als Erbpächter des kaiserlichen Grundherrn 
erinnern sie entschieden an die mittelalterlichen Lehens- und Treueverhältnisse. 
darüber erhob sich das gewerbetreibende Bürgertum; es oblag auch dem Handel und 
den eben erst aufkeimenden Industriezweigen, es war von Anfang an dazu 
ausersehen, durch selbständige Berufe Privateigentum zu erwerben. Wir erblicken 
diese Bürger schon ganz in geschwisterlicher Nähe jener Militär- und Beamten-
schicht, aus der sich später das städtische Bürgertum der Nationalstaaten rekrutierte. 
Von diesen beiden Volksschichten wissen wir, daß sie im 18. Jahrhundert, als noch 
kein Nationalstaat existierte quer durch alle Sprachgemeinschaften vorhanden waren. 

Einige Hinweise aus jener Zeit sollen uns von der Macht jenes pränationalen 
Universalismus überzeugen, so wie er von den Völkern verstanden und gelebt wurde. 
Die Rumänen bezeichnen den Bauern seit jeher als ţăran, plugar, clăcaş, neuerdings 
als agricultor. Im 18. Jahrhundert wird das Wort ţăran zwar nicht verdrängt, über 
ihm steht aber der Begriff pauăr (deutsch „Bauer”), der nicht nur die neue Arbeits-
weise des Siedlers, sondern auch den selbstbewußten Stand, eben den Bauernstand, 
anzeigt, dem man zugezählt werden möchte, und dem man schließlich angehört. 

Das gleiche gilt für den Handwerker; die Rumänen des Banats nennen ihn 
maistur nach dem deutschen „Meister” und nicht wie in Siebenbürgen meşter, der in 
die rumänische Hochsprache einging und ebenfalls deutscher Herkunft ist. Gleich-
zeitig mit dem Bauern und dem Handwerksmeister fügte sich der Künstler in die 

 115 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

neuen Verhältnisse ein; der rumänische Ikonenmaler heißt nicht mehr wie bisher 
zugrav sondern molăr (deutsch „Maler”). 

Die drei Wörter pauăr, maistur und molăr mögen für viele andere stehen als 
Zeugen eines Vorgangs von entscheidender geschichtlichen Bedeutung. Die Ein-
verleibung dieser Begriffe zeigt Grundsätzliches an, das sich im neuen staatlichen 
Gemeinwesen abspielte. Wie alles Organische weist es auf Wachstumsverhältnisse 
hin. Und dies geschah, bevor der Nationalismus sich der Südostvölker bemächtigte. 

Im 18. Jahrhundert fehlte zunächst noch der Stolz und die Liebe für die eigene 
Sprache und Kulturgemeinschaft. Man bewegte sich innerhalb des eigenen Standes, 
man kannte die Standesehre quer durch alle Sprachgemeinschaften. Der Rumäne ist 
pauăr, maistur und molăr, so wie der Deutsche und die anderen Umwohnenden. Er 
lebte im Verhältnis der Achtung und Ehrerbietung gegenüber der neuen, als besser 
erkannten Ordnung. Mehr noch: Viele schlossen sich freiwillig an und begründeten 
eine rumänische Bürgerschicht, die bisher dem Volk der Hirtenbauern fehlte und die 
zur Reife in einem kommenden Nationalstaat emporführte. Denn der katholische 
Universalismus des Hauses Habsburg löste sich entkräftet in dem erwachenden 
Nationalismus des 19. Jahrhunderts auf. Das Rumänentum hatte kein kompaktes 
Feindbild des Deutschen. Der Respekt vor diesem blieb erhalten, und damit auch das 
Freundbild bis in unsere Tage. 

Als sich im Nachsommer 1944 die ersten Trecks nach Westen in Bewegung 
setzten, sagte ein Rumäne: Die Deutschen verlassen das Land und nehmen den 
Reichtum des Banats in ihren leeren Händen mit. In der Bărăgan-Steppe kleidete ein 
Rumäne 1952 beim Anblick der überaus hohen Maisernte eines Banater Deportierten 
seine Bewunderung in die Worte: Ihr Schwaben müßt einen anderen Herrgott 
haben! Auch die sprichwörtliche Wendung gehört hierher: Wenn der Deutsche auf 
einen Stein pißt, stehen am nächsten Tag Weizenhalme darauf. 

Einige Beispiele6 aus der Geschichte der Rumänen mögen erhärten, mit 
welcher Dauerhaftigkeit und oft nicht verstandener Treue die Großen dieses Volkes 
jenem Freundbild anhingen. Der rumänische Geschäftsträger Ion Maiorescu überreichte 
1848 der Reichsregierung in Frankfurt a. M. mehrere Denkschriften, in welchen er 
die Vereinigung aller Rumänen in einem Staat und dessen föderativen Anschluss an 
Alt-Österreich befürwortete. Hundert Jahre vor dem tatsächlichen Ereignis zieht 
Maiorescu die Möglichkeit eines russischen Vorstoßes in die Donauländer in Erwägung. 

Die Idee des Anschlusses der Donaufürstentümer an Österreich ist jedoch viel 
älter. Fürst Michael der Tapfere (1593–1601), der die Rumänen für kurze Zeit zum 
ersten Mal einigte, „hatte den aufrichtigen Wunsch, seine Länder mit denen des 
Kaisers (Rudolf II.) zu vereinen”. Sieben Jahre diente er ihm gegen alle Feind edes 
christlichen Glaubens, insbesondere gegen die „nemici acerbissimi”7 der Casa de 
Austria. Und er bat auch den spanischen König um Unterstützung, daß mit Gottes 
Hilfe die Fahne des Heiligen Kreuzes über den mauern Konstantinopels und 
Jerusalems aufgepflanzt werde, wo „der Erlöser um unserer Sünden Willen den Tod 
erlitte. All dies sollte der Größe Gottes, seiner Kirche und des Hauses Österreich 
dienen und hierfür zu leben und zu sterben sei er, niedrigster Diener des Königs, 

                                                 
6 Sie sind den Werken Aurel Popovici: Großösterreich, und (Randa 1964) entnommen. 
7 italienisch ‘ärgste Feinde’ = die Türken. 

 116

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

bereit”. Huldigunsgschreiben an den Kaiser sandte auch Matei Basarab (1632–
1645), dessen Bitte um Hilfe gegen die Türken unbeantwortet blieb. Dem beklagens-
werten Versagen des Deutschen steht dessen hohe Anerkennung durch die Rumänen 
gegenüber. An diesem Punkt die Machtkomponente zu erwägen, scheint unerläßlich. 

 Ans 18. Jahrhundert erinnern übrigens auch die Redewendungen: Pe vremea 
nemţilor cu coadă („Aus der Zeit, als die Deutschen einen Zopf trugen”); L-a apucat 
căcarea nemţească („Er hat den deutschen Durchfall”). In eine rumänischen 
Volksballade aus dem Banat, die dem kaiserlichen General Veterani gilt, werden die 
Rumänen als seine Helfer gegen die Türken geschildert. Und was Professor Nicolae 
Iorga über die Siebenbürger Sachsen sagt, ist ein Ruhmesblatt für das gesamte Deutschtum:  

Die obere Kultur mit sich gebracht, das städtische Wesen auf beiden Seiten der 
Karpaten gepflanzt, das Leben ganz Siebenbürgens endgültig in feste Formen 
gebannt, den Westen mit dem Osten bis zur Donau und zu den fernen tatarischen, 
griechischen und türkischen Ländern mit Handelsbeziehungen verbunden, abend-
ländische, befruchtende Einflüsse auf die morgenländisch gefärbte Kultur der 
Rumänen ausgeübt, den Sieg der nationalen Sprache der Rumänen über die mittel-
alterliche Kulturform des Slawischen gefördert zu haben – das sind die Vorrechte und 
Verdienste der Siebenbürger Sachsen für die allgemeine Kultur und besonders für 
jene der Rumänen, was wir nicht genug anerkennen und schätzen können (Iorga 1929). 

 Ein positives Bild des Deutschen finden wir, bereits vor Iorga, bei Mihail 
Kogălniceanu, Pretru carp, Iacob Negruzzi, Vasile Pogor, Titu Maioresvcu, Mihail 
Eminescu, Ion Slavici, Popovici Bănăţeanu, Ghoerghe Coşbuc, Ştefan Octavian 
Iosif, in der literarischen Bewegung „Junimea” um die Jahrhundertwende an den 
Universitäten. Die Genannten sind die Begründer der rumänischen modernen Kultur; 
ihre Bildung beruht auf deutschen Grundlagen; dafür geben sie selbst zahllose Beweise.  

Ein Passus aus Kogălniceasus Selbstbiographie möge verdeutlichen, in 
welchem maße sich jene Generation dem Deutschtum verpflichtet fühlte: 

Dank meiner Verbindungen mit so vielen bedeutenden Männern Deutschlands 
und dank der Aufnahme, die ich in politischen Kreisen Berlins fand, hatte ich die 
günstige Gelegenheit, meinen Geist mit den Reformideen von damals zu bereichern, 
Ideen, die damals die höchsten Intelligenzen Deutschlands beflügelten. Ja, der 
Friedrich-Wilhelm-Universität in Berlin, meiner Mutter, und dem Beispiel deutscher 
Vaterlandsliebe, die ich allen Schichten der deutschen Gesellschaft vorgefunden hatte, 
verdanke ich die Liebe zu meinem rumänischen Vaterland und den liberalen Geist, 
der mich zu allen taten meines Lebens hinführte. Ich habe es sowohl in meiner 
Jugendzeit als auch in reifem Alter wiederholt bekannt, dass ich der deutschen Kultur, 
der Universität in Berlin, der deutschen Volksgemeinschaft, den Männern und großen 
Patrioten, welche die Wiederherstellung und Einheit Deutschlands bewirkten, alles 
verdanke, was ich in meinem Vaterland geworden bin und daß am Feuer der deutschen 
Vaterlandsliebe sich die Fackel meines rumänischen Patriotismus entzündet hat. 

Knappe zwei Jahrzehnte nach Kogălniceanu mußte sich der Inhaber des 
Bukarester germanistischen Lehrstuhls Simion Mândrescu in seiner Antrittsvorlesung 
1905 gegen ein falsches Bild vom Deutschen in der rumänischen Öffentlichkeit 
wehren (Klein 1938/2), besonders gegenüber der Vorurteile gegenüber der deutschen 
Sprache und Kultur, die der Siebenbürger Mândrescu dort vorfand. Er war ihr 
uneingeschränkter Anhänger – drei Jahrzehnte lang. Mândrescu trug wesentlich 

 117 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

dazu bei, daß sich ein Freundbild des Deutschen in Rumänien festigte. Freilich 
hinderte ihn das 1914 nicht, die nun weniger sympathischen Deutschen als Feinde zu 
betrachten, weil, wie er sagte, der Kampf zwischen Deutschen und Franzosen 
ausgetragen werde, und im übrigen: sânge apă nu se face („Blut wird nicht Wasser”). 

Auch Professor Iorga entwarf in Vorlesungen 1928/1929 ein Feindbild des 
Deutschen8. Um das nationale Erwachen der Banater Schwaben zu dämpfen, 
bezeichnete er ihr Aufbauwerk als eine Leistung von Romanen: Franzosen, Italiener 
und Spanier seien am Werk gewesen, die Deutschen hingegen habe man dorthin 
gebracht, weil Österreich das Banat als ein Cayenne betrachtete. Damit war der 
„Wiener Wasserschub” (Verschickung Wiener Dirnen) eine interessante Freund-
Feind-Verbindung eingegangen. Einige Generationen vorher hatte man auch den 
Rumänen die gleiche Herkunft – von Kriminellen ex toto orbe romano („aus dem 
ganzen Römischen Reich”) – nachgesagt. Man muss gerechterweise dem genialen 
Gelehrten, Politiker und Literaten Iorga zugestehen, daß sein Freundbild des 
Deutschen höher und dauerhafter ist als sein Feindbild. Was er über Goethe, Jean 
Paul, Schille rund seinen Lehrer Karl Lamprecht gelegentlich sagte, sind herrliche 
Bekenntnisse eines überragenden Geistes, dessen Leistung in europäischer Relation 
Bedeutung verdient (Iorga 1970).  

 Professor Gheorghe Murnu war voll Anerkennung für die Lebensarbeit des 
Archäologen Adolf Furtwängler und voll Abscheu für die deutschen Studenten-
verbindungen. Mitten in die feinsinnige Betrachtung übewr einen französischen 
Künstler fügte er einmal den Bericht über seine Reise auf dem Thein ein: Unter 
zahlreichen Fahrgästen trank eine Gruppe von Burschenschaftlern, der schönen 
Landschaft ohngeachtet, Bier und sang „Wacht am Rhein” so laut, daß ihm die 
Ohren dröhnten9.  

 Professor Rădulescu-Motru, der Philosoph und Verehrer der deutschen 
Wissenschaft, zeigte in einer kleinen Schrift10, wie sich Deutschland (um 1922) dank 
nationaler Tugenden aus der Niederlage des Ersten Weltkriegs erheben könne. Die 
mit viel Menschenkenntnis verfaßte Broschüre bot dne jugendlichen Adepten eine 
fachgemäße Analyse der Zeitverhältnisse; jede Seite war gekennzeichnet durch 
bekannte Züge eines Freundbildes. Quer durch alle widrigen Umstände scheint sich 
das alte Freundbild vom Deutschen bei den Rumänen immer wieder durchzusetzen. 

 Der Dichter Alexandru Gregorian schrieb mir in den fünfziger Jahren [des 
20. Jahrhunderts, Anm. d. Verf.] einen Dankesbrief, worin er mich den gläubigen 
„Baumeister der Verständigung und der Freundschaft zwischen der großen Nation 
und rumänischen Volke” nannte. Aus demselben Anlaß drückte mir der ehemalige 
Rektor der Klausenburger Universität, Professor Constantin Daicoviciu, seine 
Freude darüber aus, daß die Dichtungen seines Volkes, weil ich sie übersetzte, in der 
Sprache Goethes zu vernehmen seien. Und weiter: Ce bine-mi pare că sînten 
amîndoi bănăţeni – lanţmani – cum zicem noi. Eu mis depe lângă Caransebeş 
(Cărăvan) („Wie freut es mich, daß wie beide Banater sind – Landsleute, wie wir 
sagen. – Ich komme aus Cărăvan bei Karansebesch”). 

                                                 
8 Augenzeugenbericht des Verfassers. 
9 Augenzeugenbericht des Verf. 
10 C. Rădulescu-Motru: Încotro merge Germania de azi? (o. O., o. J.) 

 118

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

 Hervorheben müßte ich hier den Begriff lanţmani, der über den 
Standesbezeichnungen pauăr, maistur und molăr steht und alle Einzelpersonen und 
Stammesgruppen aus demselben Wohngebiet integriert. „Banater Landsmann” 
heißt, sich auf die gemeinsame Heimat berufen, heißt auch: Wertschätzung herüber 
und hinüber, die sich aufs gleiche Herkommen berufen kann, ohne die verschiedene 
Abkunft zu berühren. 

 Im Deutschenbild des Rumänen scheint sich mitunter etwas zu versammeln, 
was man mit „Heimweh nach dem Zustand von einst” bezeichnen könnte. Während 
des letzten Krieges weilte einer der bedeutendsten Schriftsteller Rumäniens einmal 
in Deutschland. Nach weinselig bewegter Unterhaltung wendete er sich an seinen 
Tischnachbarn und sagte: „Weißt du, Zillich, was ich sein möchte? Ein anständiger 
Mensch!” Verblüfft entgegnete ihm der Angesprochene: „Was fällt dir ein! Du bist 
doch ein wirklicher Poet und ein ganz großes Tier im Leben von Bukarest!” Hierauf 
die Antwort: „Ach was! Ich möchte sein, was mein Ahn war, Feldwebel beim k. k. 
zweiten Walachischen Grenzregiment in Nösen!” Ohne Zweifel stand hier dem 
rumänischen Dichter das alte Bild des deutschen vor Augen, als Hüter der Ordnung 
durch das Grenzregiment, als vorbildlich tüchtiger, fleißiger Bauer und Bürger, als 
nachahmenswerter Lehrmeister, so wie ihn die Rumänen einst kennengelernt hatten11.  

Dieses Bild enthält fast überirdische Züge in einem rumänischen Weihnachts-
lied (colind) aus Siebenbürgen (Amăriuţei 1973). Wir erfahren daraus, wie der erste 
Rumäne Adam aus der paradiesischen Landschaft (plaiu) vertrieben wurde. Er aß 
vom Baum der Erkenntnis und wurde vom Tod gezeichnet (din pom a gustat şi cu 
moarte s’a îmbrăcat). Den Befehl zur Vertreibung sollte ihm ein Ungar namens 
Gábor überbringen. Talpas Gábor (der breitbeinige Gabriel) nahm seine großen 
Tschischmen unterm bett hervor – sie waren mit drei Finger dicken Sohlen versehen 
und mit ellenlangen rostigen Sporen – eilig schlüpfte er in die viel zu enge Hose, 
zog die Stiefel an, warf sich die Attila mit den faustdicken Blechknöpfen um, 
schmierte den Schnurrbart mit Unschlitt (Talg), drehte ihn, daß die Spitzen über den 
Lippen wir Spieße standen, stülpte sich ein lächerliches Hütchen auf, schob seine 
Pfeife hinters Hutband und den Tabakbeutel in die Tasche, so daß die Beutelschnüre 
heraushingen, an deren enden die Widerhaken zum Säubern der Pfeife pendelten – 
so also ging er mit stolz geschwellter Brust zu Adam, den göttlichen Befehl zu 
verkünden. Adams Frau Eva aber kannte Gábors Schwäche: sie wußte, daß er den 
Wein über alle Maßen liebte, und gab ihm zu trinken. No hát – hier fließt ja der 
Wein wie in unserer Donau das Wasser, hier gibt es auch viel zu essen, und eine 
schöne Frau ist da – ich werde lustig zechen, sagte Gábor. Er aß, trank und sank 
unter den Tisch, wo er drei Tage und drei Nächte lang schlief. 

Der Allmächtige war genötigt, einen anderen Engel zu schicken, diesmal den 
Rumänen Florian. Sobald die Stammeltern den Befehl hörten, jammerten sie so, daß 
es Florian ans Herz ging. Und ohne sie zu vertreiben, kehrte er traurig zurück und 
sagte: Herr, zürne mir nicht, ich bitte dich, daß ich unerledigter Dinge zurück-
komme; aber die Bitten und Klagen des Menschenpaares sind mir nahegegangen. 
Sie taten meinem Eingeweide weh, ich brachte es nicht übers Herz und konnte sie 
nicht zwingen, den Zugang zum Himmel (‘gura de raiu’) zu verlassen. Der Herr 

                                                 
11 Freundliche Mitteilung von Heinrich Zillich. 

 119 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

lächelte nur und beauftragte den deutschen Engel (‘înger nemţesc’) Michael. Und 
der wies mit dem Finger auf das Blatt mit dem Befehl, ohne die Klagen des 
sündigen Paares zu beachten. Hier steht geschrieben, sagte er, daß ihr den Himmels-
garten sofort verlassen müßt. 

Abgesehen von der barocken Freude am Detail der Schilderungen, ist diese 
Geschichte geeignet, den Standort des Rumänen in der Welt aufzuzeigen. Seine 
Ursprungslandschaft ist die Hochalm (‘plaiul’); er bezeichnet sie als „gegen den 
Himmel geöffnet”. Zum anderen weiß er, daß er dort nicht bleiben konnte; er wurde 
aus dem Zustand des Anfangs hinausgewiesen. Gewiß ein schuldhafter Vorgang, der 
in der Vertreibung des ersten Menschenpaares aus dem Paradies seine Entsprechung findet. 

Der Ungar erfüllt den göttlichen Auftrag nicht, er ist ein moralischer Schwächling. 
Doch Michael, der Deutsche, eignet sich vorzüglich als Exekutivorgan Gottes. Er 
deutet auf den schriftlichen Befehl und fordert Gehorsam, und der Rumäne Adam 
fügt sich ohne Widerrede. Damit erfüllen beide Gottes Willen. Der deutsche Engel 
überbringt dem Rumänen das Gebot, bindet ihn ans göttliche Gesetz, und weil damit 
der ursprüngliche Zustand der Unschuld verloren geht und mit der Abwanderung 
von der paradiesischen Hochalm eine andere Welt beginnt, muß sich der Rumäne 
neben dem deutschen einrichten. 

Man soll die Charakterbilder, die der anonyme Volksdichter da entwirft, 
gegeneinanderstellen, um das Bild des Deutschen zu verdeutlichen. Beweggründe zu 
solcher Charakteristik der Nachbarn findet man nicht schwer im sozialen zusammen-
leben, im politischen Spielfeld, in der Geschichtswissenschaft und in der gehobenen 
Kunst. Der naive Mensch, hier ein anonymer rumänischer Dichter, entwirft sein Bild 
vom Nachbarn anderer Volkszugehörigkeit aus Anschauung, Erfahrung und lebendigem 
Mit- und Nebeneinander; er zeichnet es stets nach den Bedürfnissen der Artschutz-
schranke. Er integriert, erschließt den anderen in organischer Weise geistig ein, ohne 
ihm den eigenen Willen aufzuzwingen, und ohne ihm nach dem Leben zu trachten 
oder ihm nur nahezutreten.  

Mihail Sadoveanu, der große rumänische Epiker, umreißt das Zusammenleben 
der Völker in Südosteuropa, wohl in Anlehnung an eine Volkserzählung, auf heitere 
Weise in der Einleitung seines Romans Baltagul (‘Das Beil’)12 wie folgt: 

Als Gott der Herr die Welt geschaffen hatte, gab er jedem Volk Ordnung und Zeichen. 
– Den Zigeuner lehrte er auf der Geige spielen. 
– Dem Deutschen gab er die Schraube. 
– Unter den Juden berief er den Moses und befahl ihm: „Du sollst ein Gesetz 

schreiben. Und wenn die Zeit erfüllt ist, sollst du die Pharisäer meinen vielgeliebten 
Sohn Jesus kreuzigen lassen. Und nachher sollt ihr viel Not und Verfolgung leiden; 
aber dafür werde ich auf euch Geld wie Wasser niederfließen lassen”. 

– Er winkte mit dem Finger den Ungarn herbei und wählte ihm Spielzeug aus 
allem, was er neben sich hatte: „Siehe, dir gebe ich Stiefel und Sporen und Harz, 
damit du die Enden deines Schnurrbartes drehen kannst. Du sollst stolz sein und 
Gelage mit Zechgenossen sollen dir gefallen”. 

– Auch der Türke erschien. „Du sollst einfältig sein; aber mit dem Säbel sollst 
du macht haben über andere”.  

                                                 
12 Die deutsche Fassung des Romans von Harald Krasser erschien unter dem Titel Nechifor Lipans 

Weib, 1936, in München: A. Langen-G. Müller. 

 120

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

– Dem Serben gab er die Rodehacke in die Hand. 
– Dem Russen gewährte er, der trunksüchtigste unter allen zu sein und sich auf 

allen Jahrmärkten als guter Bettelsänger zu bewähren. 
– Er lud die Bojaren und Herren ein zur Türkenpfeife und zum Kaffee. „Euch, 

ihr Hochwohlgeborenen, sei es gegeben, dem vergnügen, der Bosheit und der Nichts-
nutzigkeit zu leben; dafür sollt ihr so gut sein, mir Kirchen und Klöster bauen zu lassen”. 

– Zum Schluß kamen auch die Leute aus den Bergen und knieten nieder vor 
dem Thron der Herrlichkeit. Gott der Herr sah voll Mitleid auf sie: „Ihr 
Unglückseligen, weshalb habt ihr euch verspätet?” - „Wir haben uns verspätet, 
Hochgepriesener, denn wir leben mit den Schafen und mit den Eseln. Wir bewegen 
uns langsam; wir steigen die steilen Fußpfade hinan und steigen hinunter in die 
Schluchten. So mühen wir uns Tag und Nacht; wir schweigen, und nur die 
Herdenglocken tönen. Und die Wohnstätten unserer Frauen und Kinder stehen an 
engen Orten zwischen steinernen Felsen. Es blitzt und sonnert über uns und 
Platzregen schlagen nieder. Wir möchten und weite Besitzungen wünschen, Felder 
mit Saaten und sanften Gewässern”. - „Dann seid ihr zu spät gekommen”, sagte der 
Herr mit Bedauern. „Ihr seid mir lieb, aber ich kann nichts für euch tun. Begnügt euch 
mit dem, was ihr habt. Ich kann euch nichts mehr dazu geben als ein leichtes Herz, 
damit ihr euch an dem Euren erfreut. Mit allem sollt ihr zufrieden sein, es soll zu euch 
kommen der mit der Geige und der mit dem Getränk, und ihr sollt schöne und 
liebliche Frauen haben”. 

 Zum Vergleich soll hier auch der Originaltext von Sadoveanu folgen: 
Domnul-Dumnezeu, după ce a alcătuit lumea, a pus rânduială şi semn fiecărui neam. 
Pe ţigan l-a învăţat să cânte cu cetera şi neamţului i-a dat şurubul. 
Dintre jidovi, a chemat pe Moise şi i-a poruncit: „Tu să scrii o lege; şi, când a 

veni vremea, să pui pe farisei să răstignească pe fiul meu cel preaiubit Isus; şi după 
aceea să înduraţi mult năcaz şi prigonire; iar pentru aceasta eu am să las să curgă spre 
voi banii ca apele”. 

A chemat pe ungur cu degetul şi i-a ales, din câte avea pe lângă sine, jucării: 
„Iaca, dumnitale îţi dau botfori, şi pinteni, şi răşină să-ţi faci sfârcuri la mustăţi; să fii 
fudul şi să-ţi placă petrecerile cu soţii”. 

S-a înfăţişat şi turcul: „Tu să fii prost; dar să ai putere asupra altora, cu sabia”. 
Sârbului i-a pus în mână sapa. 
A poftit pe boieri şi domni la ciubuc şi cafea: „Măriilor Voastre vi-i dat să 

trăiţi în dezmierdare, răutate şi ticăloşie; pentru care să faceţi bine să puneţi a mi se 
zidi biserici şi mănăstiri”. 

La urmă, au venit şi muntenii ş-au îngenunchiat la scaunul împărăţiei. Domnul-
Dumnezeu s-a uitat la ei cu milă: 

„Dar voi, năcăjiţilor, de ce aţi întârziat?” 
„Am întârziat, preaslăvite, căci suntem cu oile şi cu asinii. Umblăm domol; 

suim poteci oable şi coborâm prăpăstii. Aşa ostenim zi şi noapte, tăcem, şi dau zvon 
numai tălăncile. Iar aşezările nevestelor şi pruncilor ne sunt la locuri strâmte între 
stânci de piatră. Asupra noastră fulgeră, trăsneşte şi bat puhoaile. Am dori stăpâniri 
largi, câmpuri cu holde şi ape line”. 

„Apoi aţi venit cei din urmă”, zice Domnul cu părere de rău. „Dragi îmi 
sunteţi, dar n-am ce vă face. Rămâneţi cu ce aveţi. Nu vă mai pot da într-adaos decât 
o inimă uşoară ca să vă bucuraţi cu al vostru. Să vă pară toate bune; să vie la voi cel 
cu cetera; şi cel cu băutura; şi s-aveţi muieri frumoase şi iubeţe”. 

 121 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

In Sadoveanus Völkerkosmos wird dem Deutschen „die Schraube” zugedacht, 
die Eignung zum technischen Werk; er beherrscht das Spitzfindige, Knifflige. Eine 
rumänische Redensart sagt: Der Deutsche ist ein verteufelter Kerl, er macht (sogar) 
Uhren mit einem Kuckuck! (‘Al dracu-i neamţu, face ceas cu cuc!’). 

 So war es bis 1945. Den dargelegten Verhältnissen gegenüber steht die weltweit 
gewordene psychologische Anwendung und Verbreitung von Freund-Feind-Bildern 
in der Gegenwart. Man kann von einem psychologisch ausgetragenen Krieg 
sprechen. Dabei spielt das gemachte, künstlich erzeugte Bild eine wesentliche Rolle. 
Es entsteht auf mannigfache Weise: durch Gerüchte, bewußte Entstellung von 
Tatsachen, Wiederholung falscher Informationen, Halbwahrheiten und gezielte 
Anspielungen; durch Unterstützung von alten Feindbildern, Propaganda mittels 
Redensarten, Wörtern und Wendungen; durch Mahnrufe an die Gefühlswelt des 
einzelnen, um Angstvorstellungen zu erzeugen; Verbreitung des modernen Hexenwahns 
und literarische und journalistische Klischees; durch falsche Bildungsziele und –
ideale; ferner durch das fehlen von echten Leitbildern und künstliche Veränderung 
des Bildungsraumes. 

Man spricht heute viel vom wünschenswerten Abbau der Vorurteile, von der 
Bekämpfung und Auflösung der „Stereotype” (Hofstätter 1973/3). Man spricht vom 
Bild als einem Vorurteil, das uns keine zeit läßt, das gute gerechte Endurteil 
abzuwarten. Freund- und Feindbilder formen sich aber aus langem zusammenleben. 
Uralte soziologische Erfahrungen summieren sich darin. Sie als Vorurteile abzutun, 
sei Sache der Verfechter von Ideologien. Die Frage nach der Macht und Ohnmacht 
im Staat steht zuerst zur Diskussion, und dann erst die dabei verwendeten Mittel, zu 
denen wir die Bekämpfung von Vorurteilen zählen. 

Die Psychologie der Reklame und Werbung im Sozialleben legte den 
beteiligten nahe, ähnliche Methoden und Verfahrensweisen zu entwickeln, durch 
welche die Menschenmassen gelenkt und auf gleiche Ziele ausgerichtet werden 
sollen, wobei der Bildungsstand der Angesprochenen und die Effizienz der Apparaturen 
dem Monopol der Macht unterworfen scheinen. 

Zuletzt möchte ich noch darauf hinweisen, daß bedeutende zeitgenössische 
Rumänen bestrebt sind, das Bild ihres eigenen Volkes aus Elementen des Ursprungs, 
der Sprache, Philosophie und Religion völlig neu aufzubauen. Den ersten Entwurf 
dazu leistete vor vier Jahrzehnten Lucian Blaga (Blaga 1959), indem er die Kräfte 
des Kollektivbewußtseins ins Licht der Erkenntnis setzte und damit Wege der 
Verständigung zu den Nachbarvölkern ebnete. Auf den gleichen Fährten bewegen 
sich George Racoveanu (Racoveanu 1962) und Dimitrie G. Amzăr (Amzăr 1973) in 
Deutschland und Constantin Noica (Noica 1972) in Rumänien. Es wäre interessant 
zu erkunden, an welchen Freund-Feindbildern sie sich orientierten, sei es, daß sie 
sich am Vorbild oder an dessen Gegensatz zu eigener Anschauung erhoben (Diplich 
1975: 206–212). 

Im Anschluss an die Überlegungen von Hans Diplich auch ein anschauliches 
Beispiel aus neuerer Zeit. Im Februar 2000 fand in Bukarest anlässlich des 10. 
Jahrestags der Gründung des Demokratischen Forums der Deutschen in Rumänien 
ein Empfang statt, bei dem der frühere Staatspräsident Rumäniens, Emil Constan-
tinescu die Aussiedlung der Deutschen im Zusammenhang mit dem Näherrücken 
Rumäniens an Europa beklagte und anerkennende Worte für die Leistungen der 

 122

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

deutschen Minderheit in Rumänien und ihre Tugenden fand, die gerade in Deutschland 
nicht selten belächelt werden (weil dies als „politisch korrekt” hingestellt wird). Der 
damalige Präsident sagte unter anderem:  

 In mehr als 800 Jahren des Zusammenlebens haben die deutschen Gemein-
schaften in Rumänien sich besondere Hochachtung erworben durch die Werte, die sie 
vertreten und vorgelebt haben: durch Korrektheit und Fleiß, Effizienz und Zuver-
lässigkeit. Jetzt, wo unser Land eine klare Perspektive der Integration in das geeinte 
Europa erzielt hat, brauchen wir alle diese Tugenden... 

2.3 Das Deutschenbild bei den Serben 

Zu ergänzen ist auch, dass die serbische Entlehnung paor gleichfalls vom 
deutschen „Bauer” kommt. Der fähige und selbstbewusste Bauer der Wojwodina 
wollte seit dem 18. Jahrhundert nicht mehr wie bisher seljak heißen, sondern nach 
dem deutschen Vorbild paor, seine Frau war eine paorkinja, die Bauernschaft hieß 
paorija, und sie wollte paorski, nach dem Vorbild der deutschen Bauern, leben und 
wirtschaften. Demnach kann es nicht verwundern, dass die Serben von südlich der 
Donau und der Drau ihre Landsleute aus der Wojwodina švabas ‘şvabi’ nannten, 
wobei diese Bezeichnung eine Wertschätzung der neuen Lebensweise darstellte, 
welche die deutschen Kolonisten in diese Region gebracht hatten. Daran hat sich 
nichts geändert, wenngleich die Bezeichnung švabas nach 1945 häufig als 
Schimpfwort für die Schwaben verwendet wurde, die man ungerechtfertigt einer 
Kollektivschuld bezichtigte.  

Bekanntlich erschienen noch in die 1990er Jahre in Jugoslawien zahlreiche 
hasserfüllte Bücher gegen die Donauschwaben; Antifaschismus wurde vielfach mit 
Antigermanismus gleichgesetzt und die – unhaltbare – Kollektivschuld stand im 
Zentrum der Betrachtung. Friedrich Binder nennt von diesen Veröffentlichungen (in 
Binder 1997) u. a. tendenziöse Bücher über die Deutschen in der Batschka im 
Zweiten Weltkrieg (Mirnić 1990), und über die Deutschen in Jugoslawien von 1945-
1948 (Kačavenda 1991). Erfreulicherweise setzte inzwischen ein Umdenken ein. Im 
Vorwort des Bandes von Stefanović: Ein Volk an der Donau (Stefanović: 1999), 
schreibt der Belgrader Professor Zoran Žiletić, dass die Donauschwaben in der 
Wojwodina nicht wegen ihrer feindlichen Einstellung, sondern hauptsächlich wegen 
ihrer schönen Häuser und ihrem großen Besitz kollektiv als Kriegsverbrecher 
gestempelt worden. Diese sträfliche Politik des AVNOJ-jugoslawischen Gerichtswesens 
habe am 11. November 1945 im Nachhinein die Internierung der deutschen Bevölkerung 
in bewachte Häuserblocks gerechtfertigt, die eigentlich schon ab Herbst 1944 
durchgeführt worden war, um Titos Kolonisten in die enteigneten donauschwäbischen 
Häuser einweisen zu können. Titos Gefolgsleute und Geschichtsfälscher haben diese 
Sachlage und die Vernichtung der Donauschwaben 50 Jahre lang verheimlicht und 
sowohl der Schuljugend als auch der Öffentlichkeit falsche Fakten vorgespiegelt.  

Allerdings suchen junge Intellektuelle aus der Wojwodina heute die Wahrheit 
über ihre Geschichte, an der die Donauschwaben 250 Jahre teilhatten. Zugleich 
normalisieren sich auch in Serbien die Beziehungen zwischen den zusammen-
lebenden Ethnien, und die wenigen Tausend Deutschen, die nach der langen 

 123 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Rechtlosigkeit und Verfolgung im Lande blieben, wurden endlich 2007 offiziell als 
nationale Minderheit in Serbien anerkannt. 

 3. Das interne Bild von der Identität der Deutschen in Mittelosteuropa  

 3.1. In Ungarn 

Zur Identität der Deutschen in Ungarn zählte bis 1918 das regionale 
Zugehörigkeitsgefühl zu ihrer Heimatregion und hier die enge Verbindung mit dem 
geschlossenen Heimatdorf. Dieses stand einem fremden, multiethnischen Umfeld 
gegenüber. Gerhard Seewann beschreibt die Wechselwirkungen aus diesem engen 
Beziehungsgeflecht: 

Unter dem ökonomischen Aspekt ist hier der Aufbau eines feinmaschigen 
Netzes von Arbeitsteilung und Marktbeziehungen anzuführen; unter dem kulturellen 
Aspekt die Entstehung gemeinsamer Bräuche (wie z. B. Wallfahrten) und der 
interethnische Austausch materieller wie geistiger Kulturgüter (in Tracht, Mobiliar, 
Volksdichtung und -lied etc.). Voraussetzung dafür blieb der gegenseitige Respekt 
gegenüber der ethnischen Differenz der Nachbarn, aber auch gegenüber den 
verschiedenartigen Lebensäußerungen... 

Die Loyalität zur Staatsnation und das ausgeprägte Gefühl der Zugehörigkeit 
zum ungarischen Staat ist ein weiteres Merkmal für die Identität der Deutschen in 
Ungarn. Bürger oder Bauern galten immer als „ungarische Bürger deutscher Zunge”, 
die zwar dem deutschen Kulturkreis angehörten, jedoch treue Bürger Ungarns 
waren. Zum Selbstverständnis der Schwaben zählt weiterhin ein von Besitz 
bestimmtes sozio-ökonomisches System. Um die Wende vom 19. zum 20. 
Jahrhundert spielte das bereits magyarisierte Bürgertum, die Intellektuellen und die 
Großbauern mit ihren magyarisch geprägten sozialen Leitbildern für den 
Emanzipationsprozess der Schwaben keine Rolle mehr, so dass die „ungarndeutsche 
Bewegung” vor allem von den Klein- und Mittelbauern innerhalb der Schwaben in 
Südungarn getragen wurde. 

Nach dem österreichisch-ungarischen Ausgleich erhob das ungarische Mehrheits- 
und Staatsvolk die Forderung einer völligen Integration aller nichtmagyarischen 
Völker in den ungarischen Staat und der Durchsetzung des Ungarischen als 
Verwaltungs- und Unterrichtssprache. Die Grenzveränderungen nach 1918 führten 
zur Forderung der neuen Nationalstaaten nach sprachlicher und ethnischer 
Vereinheitlichung. Durch diese Bedrohung entwickelte sich den 1930er Jahren ein 
ethnisches Gruppenbewusstsein der Donauschwaben. Das Beziehungsnetz zum 
Herkunftsland Deutschland wurde nun ausgebaut. Das Merkmal des Deutschseins 
trat in den Vordergrund und dem gemäß wurde das Merkmal Sprache zum 
Abgrenzungskriterium gegenüber anderen ethnischen Gruppen. Daraus ergeben sich 
die folgenden Schlussfolgerungen:  

1. Während durch die Vernichtung eines Großteils der Deutschen in den 
jugoslawischen Internierungslagern offiziell keine deutsche Ethnie mehr bestand 
und auch heute die kleinen deutschen Restgruppen in Jugoslawien und Kroatien 
kaum eine Rolle spielen, veränderte sich die Identität der verbliebenen Deutschen in 
Ungarn nach 1945. Eine Gruppe bewahrt weiter eine duale (zweifache) Identität. Ihr 

 124

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

Vertreter ist Ungarndeutscher als Zugehörigkeit zur deutschen Ethnie und Ungar im 
politischen Bereich. Es gibt zwei Untergruppen: 

1.1 Die erste Untergruppe ist zweisprachig. Ihr Vertreter betont seine Identitäts-
merkmale: Muttersprache und Bräuche, die er aus eigener Überzeugung pflegt. Er 
sieht sich als Teil der ungarischen Nation, hat ein entspanntes Verhältnis zur 
Mehrheitsgesellschaft und steht der Vergangenheit positiv-kritisch gegenüber. Er 
besitzt somit eine Doppelidentität. 

1.2 Die zweite Untergruppe weist eine diffuse Identität auf. Ihr Vertreter hat 
ein gebrochenes Verhältnis zur Vergangenheit und spricht selten deutsch. Seine 
Traditionspflege ist ambivalent: sowohl aus persönlicher Überzeug als auch aus 
gesellschaftlichem Zwang. 

2. Eine weitere Gruppe weist eine singuläre (einzige) Identität auf, als Deutscher 
mit ungarischer Heimat oder als Ungar.  

2.1 Der Vertreter der ersten Untergruppe ist vergangenheitsorientiert, jedoch 
mit unkritischem Verhältnis zur Vergangenheit. Er hat mehr Beziehungen zum 
deutschen Mutterland als zur ungarischen Heimat. Er ist zweisprachig, pflegt die 
Muttersprache und andere Traditionen aber vor allem aus gesellschaftlichem Zwang 
und weniger aus Überzeugung. 

2.2 Eine letzte Gruppe gibt ihre ungarndeutsche Herkunft nur ungern zu, hat 
ein unklares Verhältnis zur Vergangenheit und steht den deutschen Überlieferungen 
gleichgültig gegenüber. Sie spricht ungarisch und ist in der Mehrheitsgesellschaft 
aufgegangen. Diese Gruppe ist im heutigen Ungarn recht zahlreich vertreten. 

3.2. In Rumänien 

Die politischen, wirtschaftlichen und sozialen Umwälzungen der Nach-
kriegszeit die Banater Schwaben in Rumänien zu einer Standortbestimmung 
innerhalb der Gesellschaft, wobei aber die identitätsstiftenden Merkmale Sprache 
und Kultur – anders als bei den Deutschen in Ungarn – niemals in Frage gestellt 
oder aufgegeben wurden. Nach Annemarie Röder, die in ihren Arbeiten die 
Ethnisierungsprozesse (d. h. Entstehung und Entwicklung als Gruppe) der Donau-
schwaben untersuchte, boten sich den Deutschen in Rumänien drei Möglichkeiten 
zu handeln: 

1. Die völlige (und staatlicherseits erstrebte) Assimilation in eine rumänische 
und sozialistische Umgebung, was die Deutschen (abgesehen von Einzelfällen) strikt 
ablehnten. 

2. Das Festhalten an traditionellen Wertvorstellungen, als Rückgriff auf 
Altbewährtes und als Reaktion auf erlittene vielfältige Diskriminierung. Diesen Weg 
schlug die Mehrheit der Banater Schwaben ein. Vertreter der jungen Generation 
wehrten sich manchmal dagegen, doch ohne eine Assimilation im rumänischen 
Umfeld zu akzeptieren. 

3. Die Orientierung an der Bundesrepublik Deutschland, verbunden mit einer 
– zuerst schwierigen und risikoreichen – Aussiedlung, die nach der Grenzöffnung 
von 1989 in einer Aussiedlungslawine mündete. Heute sind die Minderheitenrechte 
gesichert, doch die kleine Gruppe der verbliebenen Rumäniendeutschen ist kaum 
mehr überlebensfähig. 

 125 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Insgesamt kann die Genese der Donauschwaben als Ethnie (Volksgruppe) 
– nach Röder – als Prozess im Spannungsfeld zwischen Akkulturation, Integration, 
Assimilation und der Bildung eines gruppenspezifischen Lebensstils interpretiert 
werden. Entgegen der häufig von Heimatforschern betonten Meinung sei nicht der 
deutsche Anteil an der Produktion materieller Güter und die Lehrmeisterfunktion der 
Deutschen und nicht der oft angesprochene Konservativismus der Donauschwaben 
in der Auseinandersetzung mit ihrem Umfeld für die übrigen Völker ausschlag-
gebend gewesen, sondern die Kreativität, ihr Kolonistengeist. Sie waren jederzeit in 
der Lage, sich den gegebenen Lebensumständen anzupassen und somit auch in der 
Lage, die lebensfeindliche Umwelt der ersten Siedlergenerationen und die 
unwirtlichen Bedingungen der Bărăgansteppe und der Arbeitslager während der 
Deportationen in die Sowjetunion 1945 zu überleben. Die Beziehungen zu anderen 
Volksgruppen gestalteten sich meist als friedlicher Wettbewerb, des Gebens und 
Nehmens, das nicht selten auch Freundschaften, viel Verständnis und Anteilnahme 
für den Nachbarn anderer Konfession und Muttersprache einschloss. 

In der Zwischenkriegszeit befanden sich die Donauschwaben in einem 
Spannungsfeld zwischen Selbstbehauptung und Identitätsfindung. Damals erlebte 
die heimatkundliche Forschungsarbeit ihre Blütezeit, wobei die Ansiedlungs-
geschichte und die Beziehungen zum deutschen Volk in den Mittelpunkt gerückt 
wurde. Dadurch fand ein Teil der fast durchwegs magyarisierten Sathmarer 
Schwaben wieder zu ihrer deutschen Identität zurück. Die Verdienste der Kolonisten-
generation wurden bewusst mit den eigenen wirtschaftlichen Leistungen in 
Verbindung gebracht. In dieser Zeit wurde die Sammelbezeichnung Donauschwaben 
geschaffen und seit damals ist es üblich, idealisierende Einwanderungsjubiläen zu feiern. 

Im Wesentlichen ist die Ethnie Donauschwaben – nach Röder – ein System, 
das einer inneren Dynamik und einem äußeren Wandel unterworfen war. Innere 
Kräfte ermöglichten es der Ethnie, sich auftretenden Veränderungen anzupassen, 
doch durch die Betonung des Wertes der eigenen Gruppe konnte es zu 
Idealisierungen kommen. Durch kulturelle Symbole wie Sprache und Tracht wurde 
eine Trennlinie zu anderen Ethnien gezogen, von denen sich der eigene Stamm 
abhob. Allerdings ist diese Homogenität eine Fiktion; eine eindeutige Abgrenzung 
habe es nicht gegeben und wäre – besonders heute – auch nicht wünschenswert. 

Literatur 

Amăriuţei 1973: Constantin Amăriuţei, Starea d’Intâi. Perspective româneşti. 
Amzăr 1973: Dimitrie C. Amzăr, Rânduiala, München. 
Andrásfalvy 1987: Bertalan Andrásfalvy, Der kulturelle Anpassungsprozess der 

Donauschwaben, in „Suevia Pannonica. Archiv der Deutschen aus Ungarn”, Jahrgang 
5 (15), S. 18–32. 

Andrásfalvy 1993: Bertalan Andrásfalvy, Modell bäuerlicher Lebensformen in Südungarn im 
18. Jahrhundert, in Márta Fata (Hrsg.), Die Schwäbische Türkei. Lebensformen der 
Ethnien in Südwestungarn, Sigmaringen, Thorbecke (= Schriftenreihe des IdGL, Bd. 
5), S. 43–62. 

Binder 1997: Friedrich Binder, Buchbeschreibung “Ein Volk an der Donau” – Gespräche 
und Kommentare, in Geschichte, Gegenwart und Kultur der Donauschwaben, Heft 8, 
Sindelfingen, Landsmannschaft der Donauschwaben, Bundesverband, S. 62–68. 

 126

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

Blaga 1959: Lucian Blaga, Spiritualităţi creştine, cu o întroducere de D.C. Amzăr, 
Wiesbaden , Frăţia ortodoxă. 

Diplich 1975: Hans Diplich, Essay. Beiträge zur Kulturgeschichte der Donauschwaben, 
Ermer KG. Homburg/ Saar. Darin das Essay: Das Bild der Deutschen im Blickfeld der 
Rumänen (1973), p. 206–212. 

Gehl 1991: Hans Gehl, Die oberdeutschen „fescht”–Mundarten des Banats (= Beiheft 67 der 
Zeitschrift für Dialektologie und Linguistik), Stuttgart, Franz Steiner Verlag. 

Gehl 2002, Hans Gehl, Fremddarstellung und Selbstbild der Donauschwaben, in Hans Gehl 
(Hrsg.), Regionale Volkskulturen in Ostmitteleuropa. Abgrenzung – Nachbarschaft – 
Interethnik (= Materialien 13 des IdGL Tübingen), S. 281–313. 

Gehl 2003: Hans Gehl, Donauschwäbische Lebensformen an der Mittleren Donau. 
Interethnisches Zusammenleben und Perspektiven (= Schriftenreihe der Kommission 
für deutsche und osteuropäische Volkskunde Bd. 85), Marburg, Elwert Verlag.  

Gehl/ Purdela Sitaru 1994: Hans Gehl/ Maria Purdela Sitaru, Interferenzen in den Sprachen 
und Dialekten Südosteuropas (= Materialien 4 des Instituts für donauschwäbische 
Geschichte und Landeskunde), Tübingen. 

Gehl/ Ciubotă 2003: Hans Gehl/ Viorel Ciubotă (Hrsg.), Materielle und geistige Volkskultur 
des Oberen Theißbeckens. Einfluss der deutschen Bevölkerung auf die anderen 
Ethnien der Region, Satu Mare/ Tübingen. 

Hambuch 1989: Wendelin Hambuch u. a., Beiträge zur Volkskunde der Gemeinde Mutsching/ 
Mucsi in der Schwäbischen Türkei, Hrsg. von Karl Manherz, Budapest, Schulbuchverlag. 

Hockl 1976: Hans Wolfram Hockl, Unser liewes Banat, Stuttgart. 
Hofstätter 1973: Peter R. Hofstätter, Stereotype und auswärtige Kulturpolitik, in „Zeitschrift 

für Kulturaustausch”, Jahrgang 29/1973/3, Stuttgart. 
Iorga 1929: Nicolae Iorga, Die Geschichte der Rumänen und ihrer Kultur, Sibiu. 
Iorga 1970: Nicolae Iorga, Studii literare. Scriitori străini, Bucureşti. 
Kačavenda 1991: Petar Kačavenda, Nemci u Jugoslaviji 1945–1948, Beograd.  
Klein 1938: Karl Kurt Klein, Simion Mândrescu, Germanistul, in „Revista Germaniştilor din 

România”, 7/1938, nr. 2. 
Konschitzky 1975: Walther Konschitzky, Wirtschaftsbeziehungen zu den „prieteni”, in Hans 

Gehl (Hrsg.), Handwerk und Brauchtum. Beiträge zur Volkskunde der Banater 
Deutschen, Bd. 2, Temeswar, Facla Verlag, S. 61–68. 

Konschitzky 1982: Walther Konschitzky, Dem Alter die Ehr. Lebensberichte aus dem Banat, 
Bd. 1, Bukarest, Kriterion Verlag. 

Kósa 1993: László Kósa, Bauernwirtschaft und Vorurteile, in „Beiträge zur Volkskunde der 
Ungarndeutschen”, 10, Budapest, S. 49–57. 

Lammert 1984: Erich Lammert, Hausierer im 18. und 19. Jahrhundert, in Hans Gehl, 
Schwäbisches Volksgut. Beiträge zur Volkskunde der Banater Deutschen, Bd. 5, 
Temeswar, Facla Verlag, S. 173–182. 

Ludewig 1994: Thomas Ludewig, Leben in Nadwar. Eine biographische Studie zum Wandel 
der Lebensbedingungen und des Bewusstseins von Männern in einem deutschen Dorf 
in Ungarn (= Schriftenreihe der Kommission für deutsche und osteuropäische 
Volkskunde, Bd. 67), Marburg. 

Mantsch 1973: Heinrich Mantsch, Rumänisch-sächsische Sprachkontakte, in Michael Kroner 
(Hrsg.), Interferenzen. Rumänisch-ungarisch-deutsche Kulturbeziehungen in Siebenbürgen, 
Cluj, S. 31–54. 

Mirnić 1990: Josip Mirnić, Nemci u bačkoj u drugom svetskom ratu, Beograd, 1990. 
Noica 1972: Constantin Noica, Rostirea filosofică românească, Bucureşti. 
Pfälzisches Wörterbuch, bearbeitet von Julius Krämer, Rudolf Post, Josef Schwing, Siegrid 

Bingenheimer, Wiesbaden /  Stuttgart, 6 Bände, 1965–1997. 

 127 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

Racoveanu 1962: George Racoveanu, Omenia şi frumuseţea cea dintâi, cu un Cuvânt înainte 
de Mircea Eliade, Freising, Editura Cuvântul. 

Reb 1978: Karl Eugen Reb, Die Freizeitgestaltung durchs Jahr, in Hans Gehl (Hrsg.), 
Schwäbischer-Jahreslauf. Beiträge zur Volkskunde der Banater Deutschen und der 
Sathmarer Schwaben, Bd. 3, Temeswar, Facla Verlag, S. 144–185. 

Röder 1998: Annemarie Röder, Deutsche, Schwaben, Donauschwaben. Ethnisierungs-
prozesse einer deutschen Minderheit in Südosteuropa, Marburg (= Schriftenreihe der 
Kommission für deutsche und osteuropäische Volkskunde, Bd. 78). 

Seewann 1992: Gerhard Seewann, Siebenbürger Sachse, Ungarndeutscher, Donauschwabe? 
Überlegungen zur Identitätsproblematik des Deutschtums in Südosteuropa, in Gerhard 
Seewann (Hrsg.) Minderheitenfragen in Südosteuropa, München, S. 139–155. 

Randa 1964: Alexandru Randa, Pro Republica Cristiana. Die Walachei im „langen 
Türkenkrieg” der katholischen Universalmächte (1593–1606), München, Societatea 
Academică Română. 

Ritter 1996: Michael Ritter, Ein Jahr in Budaörs/ Egynaptári év szokásai Budaörsön. Budaörs, 
Selbstverlag des Verf. 

Schenk/ Weber-Kellermann 1973: Annemie Schenk, Ingeborg Weber-Kellermann, Interethnik 
und sozialer Wandel in einem mehrsprachigen Dorf des rumänischen Banats, Marburg a. L. 

Schneider, Martin 1989: Milititsch. (= Donauschwäbische Beiträge), 3. Aufl., Freilassing. 
Schnell-Ivanovi 1999: Margitta Schnell-Ivanovi, Interferenzen in der südosteuropäischen 

Küchenterminologie, in „Jahrbuch für deutsche und osteuropäische Volkskunde”, Bd. 
42, S. 174–204. 

Schuster 1985: Mauriz Schuster, Alt-Wienerisch. Ein Wörterbuch veralteter und veraltender 
Wiener Ausdrücke und Redensarten der letzten sieben Jahrzehnte, Wien. 

Skok 1971–1973: Pitar Skok, Etimologijski rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika, Zagreb, 
Jugoslawische Akademie der Wissenschaft und Kunst. Bd. 1 – 1971, Bd. 2 – 1972, Bd. 3 
– 1973. 

Stefanović, Nenad (1996): Jedan svet na Dunavu (Ein Volk an der Donau), Beograd. (1999 
auch in deutscher Übertragung erschienen). 

Vlăduţiu 1973: Ion Vlăduţiu, Etnografia românească, Bucureşti, Editura Şiinţifică. 
Wolf 1987: Johann Wolf, Banater deutsche Mundartenkunde, Bukarest, Kriterion Verlag. 

The Germans’Image as Seen by their Romanian,  
Hungarian and Serbian Neighbours

This paper describes the inter-ethnic relations between populations of different 
language groups in Central and Eastern Europe. The transition from the initial separation to 
understanding and coexistence is shown by the example of the Swabian colonists in the 18th 
century. Economic and social needs led to multilingualism, which is a prerequisite for 
productive cooperation between ethnic groups, leading to the use of terms like Landsmann 
(‘fellow-countryman’; ‘compatriot’) and prieten (‘friend’), by both partners. Noteworthy are 
the adoption of the custom of the Klack from the Romanians, the practice of „children 
exchange”, the dissemination of economic innovations and linguistic interferences by 
travelling craftsmen and through regional trade relations. 

 The external image of the Germans seen by their Eastern European neighbours was 
most often a friendly image, in which positive character traits were presented objectively, 
and were accepted as such by the partner. This is shown by, among others, Bertalan 
Andrásfalvy and László Kosa in studies for the Hungarian side, and Hans Diplich (in a fully 
quoted essay) for the Romanian side. 

 128

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Das Bild der Deutschen bei Rumänen, Ungarn und Serben 

 The virtues of the colonists (industriousness, reliability and thriftiness) dominated 
the image of the Germans seen by the Hungarians and Romanians in the 18th century, before 
the effects of nationalism created and nurtured new hostile images. This is illustrated by the 
positive meaning of the words borrowed from German, such as pauăr, maistur or molar in 
Romanian (simultaneously also paor in Serbian). 

 It is only after the Second World War that ideologically-driven hostile images are 
created throughout the world, by false reports and accusations, and through often-repeated 
half-truths. These continue to affect the Germans even today, after sixty years of lived 
democracy, and should be corrected in the common house of Europe. History proves that 
friendly images are more durable than hostile images. 

 
Tübingen  

Deutschland 
  

 129 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:09 UTC)
BDD-A895 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

