Lalangue au coeur delavie sociale

Christian TREMBLAY

La langue est au coeur de notre vie sociale mais on n’en a pas toujours une
claire conscience.

Si I'on analyse le discours politique, |’ essentiel est d’ étre compris, ¢’ est-a-dire
d’employer des mots trés chargés de sens pour le public auquel on s adresse ¢’ est-a-dire
les électeurs. Une campagne présidentielle se joue sur des enjeux tactiques et
stratégiques, mais €elle se joue également sur le choix des mots et sur le sens. C'est un
combat de mots.

L’ évolution du monde du travail est aujourd hui saisi par la langue. Tant qu’il
S agissait de disposer de laforce physique et que le travail consistait dans I’ exécution de
gestes mécaniques répétitifs, comme on le voit par exemple dans Les Temps Modernes
de Charlie Chaplin, la langue pouvait se résumer a quelques consignes simples
transmissibles par I’ exemple.

Aujourd hui, le travail est de I’ ordre de |’ expressivité. Ainsi, comme le souligne
Isabelle Ferreras (Le Soir, 22/05.2007, Bruxelles), méme dans le cas de caissiere de
supermarché, poste emblématique de la société des services, travail peu prometteur en
termes de progression de carriére, la dimension instrumentale reste marginale dans le
rapport au travail. Celle-ci se voit toujours reprise dans des dimensions expressives
telles que la recherche de I'intégration sociale ou du sentiment d’ utilité a la société. De
nombreux emplois, a priori peu qualifiés, d'accueil dans des immeubles de bureaux et
dans les services administratifs, de téléprospecteurs, téléenquéteurs, etc. la
compréhension est |e facteur déterminant de la réussite. Nous sommes |a au niveau de la
compréhension et non a celui de la simple communication autour d’un code tres
circonscrit a des emplois spécifiques. Dans une entreprise, les modes d emplois et les
consignes de sécurité doivent étre exprimés dans un langage compréhensible et compris
par tous et non compris a moitié.

Chemin faisant, la langue apparait comme un enjeu fondamental de nos
sociétés. Elle a toujours été I'arme des impérialismes. C'est par la langue qu’au cours
des siecles, des peuples ont survécu aux guerres et aux annexions. C'est par la langue
gue les nationalités se sont affirmées au cours du 19e siecle.

Dans la période récente, elle est plus que jamais un enjeu de puissance. Elle a
été une composante a part entiere de I'impérialisme soviétique. Elle est tout autant au
coeur de la politique américaine, si bien analysée par Robert Phillipson dans Linguistic
Imperialism, depuis la fin de la Seconde Guerre Mondiae. Les nouvelles technologies
et la mondialisation donnent aujourd'hui une intensité nouvelle & un phénomeéne
millénaire. Les langues sont I'intelligence des peuples. Dans la société de la
connaissance, la langue est la premiére dimension de la guerre cognitive que se livrent
les grandes puissances. C' est laraison pour laquelle la diversité linguistique et culturelle
est la réponse qu’ opposent les Etats pacifiques et democratiques face aux effets de

»Philologica Jassyensia’, An 11, Nr. 1, 2007, p. 251-262

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



Christian TREMBLAY

domination culturelle auxguels la mondialisation donne une intensité particuliére. C'est
la raison pour laquelle il est essentiel de ne pas se tromper sur la vraie nature de la
langue. L’ impérialisme du tout-anglais a ainsi tout intérét a faire passer la langue pour
un pur moyen de communication a la fonction strictement instrumentale. A I’ opposg, la
défense de la diversité linguistique et culturelle met I’ accent sur toute I’ épaisseur sociale
et historique de lalangue.

Le débat est complexe car la nature de la langue est obscurci par des débats
philosophiques qui remontent aux origines de la philosophie, qui ont é&é marqués par
I'avénement de I'esprit scientifique et ont traversé les développements de la
linguistique.

Au regard de I'étendue du sujet, I'ambition de cet article est trés modeste et
S attache a un aspect de |’ approche de la langue qui est la place de la langue dans la
psychologie du développement dont I'impact sur la pédagogie est évidemment
important. Notre objet est bien plutdt d’ essayer de préciser de quelle langue nous
parlons et de savoir si hous avons une conception de la langue correspondant ala réalité
des pratiques ou si au contraire, chague fois que nous traitons de langue, en fait nous
nous cantonnons a une conception restreinte de la langue, simple vecteur de messages
gu'il suffit de coder et de décoder pour étre compris.

En fait, il y a bien deux usages de la langue plutdt que deux conceptions de la
langue. D’une part, la langue en tant que simple moyen de communication destiné a
véhiculer des messages relativement simples dont toutes les régles sont connues des
interlocuteurs, d’autre part la langue au sens plein du terme, c'est a dire une langue
porteuse de sens avec une triple dimension expressive, sociale et historique.

Sur cette base, on peut identifier deux zones detension : a) il y atension a partir
du moment ou I’on prend |’ usage pour la substance. Ainsi, si I'on veut traiter la langue
dans I’ enseignement comme simple langue de communication ou langue de service, et
gue par exemple on polarise I’ attention sur les seules compétences langagiéres, cela veut
dire que I'on privilégie sa dimension strictement fonctionnelle ou instrumentale qui ne
permet pas le dialogue interculturel. On communigue sans forcément se comprendre ; b)
il y aauss tension si I’on veut faire une application de la langue en tant que langue de
service aors que le milieu impose en fait la langue pleine. C'est notamment le cas
guand on veut imposer dans I’ entreprise comme langue de travail une langue qui N’ est
pas comprise a un niveau suffisant par une majorité du personnel. La securité,
I" efficacité de la gouvernance et la qualité des relations du travail sont alors en danger.
Souvent le fait d'imposer une langue en tant que langue de communication peut résulter
d’ une conception erronée de la nature de lalangue.

La question poséeici est tout afait cruciale. En effet, si lalangue n’ était qu’'un
code, rien ne s opposerait a ce qu’ un seul code soit retenu et permette la communication
universelle. Par contre, si nous pensons que la langue n’est pas un code mais un médium
sans lequel le monde n’ existe pas pour I'individu, car n’ existe que ce qui est vu, imaginé
et compris, et que la langue est pour I'homme le médium quasi-exclusif par lequel
S entretient le rapport au monde, alors évidemment |’ essentiel devient la capacité de
penser, de se représenter le monde et la capacité d' échanger du sens avec I’ autre. Dans
ce cas, lalangue ne se résume pas a un simple code, indépendant de |a pensée, extérieur
au monde, mais en fait, comme le dit Vygotski, un médium par lequel s accomplit la
pensée. Il est trés important pour |’ Observatoire européen du plurilinguisme que cette

252

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



La langue au coeur dela vie sociale

guestion millénaire soit clairemnt posée. Car si la langue n'est qu'un support, les
supports, dés lors qu'ils ne sont que des instruments, remplissent le méme office et la
raison impose de n’en avoir qu'un qui doit étre offert en partage.

Nous essayons donc dans cet article, d’opposer ces deux conceptions de la
langue qui sont trés présentes dans tous les systémes socioéducatifs existants. Nous
essayons aussi de fournir quelques clés pour le plurilinguisme qui est nous semble-t-il la
seule perspective que nous puissions proposer a |’ Europe si elle veut avoir une chance
d’exister dans les décennies a venir. Nous allons donc étendre notre regard, au-dela du
domaine propre de lalinguistique, en évoquant cing maniéres d’ approcher lalangue :

- Lalangue comme conventions

- Language et pensée

- Language et interaction

- Langue et culture

- Langue de service et langue de culture

La langue comme convention (modéle référentiel, modéle du code, triade
aristotéicienne)

L’idée n’est pas nouvelle. Commencgons par citer Du Bellay : « Les langues ne
sont nés d' elless-mémes en fagon d’ herbes, racines et arbres (...), mais toute leur vertu est
née au monde du vouloir et arbitre des mortels ».

Rabelais : « C'est erreur de dire que nous ayons langage naturel : les langues
sont par institution arbitraire et convention des peuples ».

Bien slir sous la plume de Du Bellay et Rabelais, le caractére arbitraire de la
langue avait valeur positive. Aujourd’ hui, ce qui peut étre dit a ce propos est plutdt une
fragilité.

Saussure de méme (Cours de Linguistique Générale, p. 100) posait I’idée du
caractére arbitraire de lalangue. Ainsi :

« Premier principe : I'arbitraire du signe.

Le lien unifiant le signifiant au signifié est arbitraire, ou encore, puisgue nous
entendons par signe le total résultant de I’ association d’un signifiant a un signifié, nous
pouvons dire plus simplement : le signe linguistique est arbitraire ».

A noter cependant que Saussure ne dit pas que la langue est arbitraire, mais que
le signe linguistique I'est, ce qui n'est pas la méme chose. Ainsi, les langages formels
(mathématiques informatiques) sont par construction arbitraires, mais leur structure ne
I'est pas. D’ou les schémas qui suivent dérivés de ce que I'on appelle la « triade
aristotélicienne », triade reprise par des générations de philosophes et qui s analyse
comme un « systéme de visée du référent » selon F. Rastier, en ce sens que::

e |les concepts sont construits a partir du monde référentiel

¢ |es concepts sont codés en mots

e letout fonctionne de maniere réversible

e Du fait de son caractére arbitraire, la langue serait neutre au regard de la

perception du monde. On a bien un code qui doit se mouler sur un réel
statique et intemporelle qui est seulement a découvrir.

Ce modéle peut toutefois étre approfondi, amélioré au point d aboutir a des
conclusions trés éoignées du point de départ, avec un positionnement de la langue qui

253

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



Christian TREMBLAY

devient une médiation incontournable et indépassable entre le monde réel dont elle fait
partie et le cerveau humain qui en fait lui-méme partie. Nous nous risguons a une
représentation de cette évolution au moyen de trois modeles.

1) Lalangue comme conventions : le modele référentiel (modele du code, triade
aristotélicienne)

Couche du langage (présentation)

'Couche conceptuelle (pensée) !

'Couche sensorielle (monde référentiel)

Le monde référentiel est unique, permanent et immuable

Le monde référentiel est représenté par des concepts et codé dans lalangue
Lalangue et la conceptualisation sont extérieures au monde référentiel

Le tout fonctionne de maniére réversible

2) Modele linguistique de la communication (Roman Jackobson, B.Pottier, etc.)

U Couche du langage (présentation) U

ENU'Couche conceptuelle (pensée) TUUINT

UfiCouche sensoriellefll

Lacommunication est un aller-retour entre un locuteur et un récepteur

Le monde référentiel est décrypté et code (parcours ENonciatif)

Le code est décodé pour représenter e monde réel (parcours INTerprétatif)
Analogie avec la modélisation informatique en couche matérielles et
logicielles

Langage et pensée sont indépendant I’ un de |’ autre

Le modéle est également réversible

3) Modédl e linguistique étendu

Ul Couche du langage (présentation)U!

ENUN'Couche conceptuelle (pensée) TUUINT

UNiCouche sensoriellefll

Le monde référentiel est le produit d’une histoire : il est dynamique,
évolutif, spécifique et ouvert

254

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



La langue au coeur dela vie sociale

e La langue assure la structuration de la représentation et participe a la
construction du monde référentiel que I’ on connait par la représentation que
I’on s'en fait. Langage et pensée sont interdépendants

e Lalangue et la conceptualisation font partie du monde référentiel

e Lemodéen’est pasréversible

L anguage et pensée

La question est posée depuis que |’ on s'intéresse a la langue. Mais on la repose
sans cesse a mesure que |I'on découvre de nouvelles questions, pas seulement dans le
champ de la linguistique. Nous |’abordons ici sous |'angle de la psychologie du
développement a travers Jean Piaget, Henri Wallon et Lev Vygotski. L' approche est
intéressante, car au lieu de disserter dans I’ absolu sur I'indépendance de la pensée par
rapport alalangue, elle traite de la possibilité ou de I'impossibilité d’ un développement
séparé.

Piaget

Chez Piaget, la pensée prend sa source dans une fonction symbolique qui
englobe le langage. 1l en déduit que la pensée est indépendante du langage et que le
langage n’ est méme pas la seule source de certaines formes de pensée particuliéres telles
gue la pensée logique. S agissant des opérations de réunion et de dissociation par
exemple, il signale que « les opérations +,- sont des coordinations entre actions avant de
pouvoir étre transposées sous une forme verbale et ce ' est donc pas le langage qui est
cause de leur formation. Le langage étend indéfiniment leur pouvoir et leur confére une
mobilité et une généralité qu'elles n"auraient pas sans lui, ¢'est entendu, mais il n'est
point ala source de telles coordinations ».

Il conclut:

« Le langage ne suffit pas a expliquer la pensée car les structures qui
caractérisent cette derniére (fonction symbolique, opérations "concrétes’ de la logique,
logique des propositions), plongent leur racine dans I'action et dans des mécanismes
sensori-moteurs plus profonds que le fait linguistique. Mais il n’en est pas moins
évident, en retour, que plus les structures de la pensée sont raffinées et plus le langage
est nécessaire a |I’achévement de leur élaboration. Le langage est donc une condition
nécessaire mais non suffisante de la construction des opérations logiques ». (1964, p.
132-133)

On ne peut pas contester la présentation de Piaget. Néanmoins, son analyse
présente trois failles importantes :

1. Piaget Sest arrété au stade du développement sensori-moteur et ne fait

gu’ effleurer le stade des fonctions psychiques supérieures

2. |l fait abstraction de la dimension sociale de lalangue

3. 1l présente la fonction symbolique comme une globalité dont le langage

n'est gqu'une composante parmi d autres. Aucune vision de systéme, de
hiérarchisation ni d’interaction entre celles-ci. Un exemple de fonction
symbolique donnée par Piaget, I’ «imitation différée», illustre bien ce
propos : «aingi, dit-il, I'une de mes filles, recevant un petit ami, a éé

255

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



Christian TREMBLAY

surprise de le voir se mettre en colére, crier et taper des pieds. Elle n’a pas
réagi en sa présence, mais aprés son départ, a imité la scéne sans aucune
colére de sa part. » (1964, p. 122)

Ce qui est intéressant & mon avis dans cet exemple, ¢’ est plus que I’ « imitation
symbolique », |'expression de la colére comme expression symbolique non verbale.
Piaget donne I'impression de mettre sur le méme plan cette forme d expression
symbolique et le langage. A ce compte, « brller des voitures» est une expression
symbolique a part entiére, et il N'y a pas matiére a se poser la question de savoir s le
recours a ce mode d’expression a ou non un rapport avec la difficulté de s exprimer
autrement. La maitrise d’une langue, nous a rappelé Frangois Rastier lors des Assises
européennes du plurilinguisme!, engage aussi bien I’expression de I'individu que la
communication sociale et la transmission culturelle. Qu’un de ces trois facteurs fasse
défaut, I'équilibre se rompt, et la violence peut faire irruption. Un jeune émeutier
déclarait récemment (c’ était en novembre 2005) a un journaliste : « On n’a pas les mots
pour exprimer ce qu’'on ressent; on sait juste parler en mettant le feu». Ce simple
exemple illustre combien la langue est un éément fondamental de |la cohésion social€’.
Par langue, nous comprenons qu'il s agit aussi bien de la langue nationale que de la
langue maternelle quand celle-ci différe de la langue nationale. Mais les langues
étrangéres participent de méme, par les processus interculturels qu’ elles actionnent, ala
cohésion sociae.

Wallon

Henri Wallon apporte un éclairage comblant |a faiblesse fondamentale de Piaget
qui est I’ absence de dimension collective et interpersonnelle. Comme le souligne Michel
Duleau (Avec Wgotski, p. 105-120), e langage présente chez Wallon un double aspect
gu'il partage avec le systéme des émotions. |l est biologiquement inscrit dans
I’ organisation corticale. A ce titre, ¢’ est un héritage de I’ évolution de I’ espéce. 1l remplit
deux fonctions majeures. assurer les communications interpersonnelles et permettre la
production des représentations.

Il aensuite une portée socio-historique dans la mesure oul il ouvre al” homme un
nouveau milieu, celui des représentations collectives qui cristallisent I' histoire de la
culture et orientent I’ activité de I’ enfant. C’ est gréce au langage en effet que "le monde
des représentations a pu s organiser et s édifier en des systemes stables, cohérents et
logiques (1985, p. 31) et que I’ esprit de I’ enfant est d’ emblée situé dans une dimension
symbolique et historique: "L’ Univers auquel | enfant doit s adapter, sur lequel il modéle
ses activités et ses impressions n’est pas un univers en soi, invariable et éternel, ¢’ est
I’ensemble des objets propres a son époque [..], les institutions ou sinsére son
existence, et aussi les techniques du langage, de I’ explication, de la compréhension qui
régle ses pensées, en leur imposant a travers les cadres conceptuels et logiques, le
découpage des forces, des objets dont est peuplé le monde mis a sa disposition

1 1éres Assises européennes du Plurilinguisme, Novembre 2005, Paris. Actes Plurilinguisme, etc...Un
défi pour I’ Europe (a paraitre).

% Sur ce sujet voir le numéro de la revue Les Langues Modernes, « Les Langues pour la cohésion
sociae », 4/2005.

256

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



La langue au coeur dela vie sociale

aujourd hui par des millénaires de civilisation, d'éaboration matérielle et mentale.
(1942/1970, p. 94)

Il'y a donc une insistance tres forte sur le fait que la langue est le moyen de
réaliser lareprésentation. On note aussi que pour Wallon, lalangue fait partie du monde
référentiel et ne lui est pas extérieure. Néanmoins, Wallon ne développe pas I'idée
d’interaction entre la langue et le développement de la pensée. C'est un des apports
essentiels de Vygotski de mettre en lumiére cette interaction.

Vygotski

Mais revenons d abord a Saussure dont on n’a encore souvent gu’ une vision
trés simplifiée. Saussure attribue au langage une fonction organisatrice de la pensée
(CLG p. 155-156) : « Psychologiquement, abstraction faite de son expression par les
mots, notre pensée n'est qu'une masse amorphe et indistincte. [...] la substance
phonique n'est pas plus fixe ni plus rigide, ce n'est pas un moule dont la pensée doive
nécessairement épouser les formes, mais une matiere plastique qui se divise a son tour
en parties distinctes pour fournir les signifiants dont la pensée a besoin. [...] Le réle
caractéristique de la langue vis-a-vis de la pensée n' est pas de créer un moyen phonigue
matériel pour I’ expression des idées, mais de servir d'intermédiaire entre la pensée et le
son, dans des conditions telles que leur union aboutit nécessairement a des délimitations
réciproques d' unités. La pensée, chaotique de sa nature, est forcée de se préciser en se
décomposant. Il n'y a donc ni matérialisation des pensées, ni spiritualisation des sons,
maisil s agit de ce fait en quelque sorte mystérieux, que la « pensée-son » implique des
divisions et que la langue élabore ses unités en se constituant entre deux masses
amorphes... On pourrait appeler la langue le domaine des articulations». En fait,
Saussure affecte a la langue une fonction structurante sur la pensée qui ne peut
S épanouir sans lalangue.

Jean-Paul Bronckart, commentant ce passage décisif de Saussure, explique
(2002, p. 197): « Avant |'émergence du langage, il existe certes un fonctionnement
psychique pratique, mais celui-ci repose sur des formes non seulement idiosyncrasiques,
mais qui constituent surtout une masse continue et inorganisée, un amalgame d’images
sans frontiéres nettes. Avec I'intériorisation de signifiants discontinus, des portions de
formes représentatives se trouvent réorganisées en signifiés, [...], et elles sont par ce fait
méme érigées en unités représentatives, délimitées et relativement stables. Et cette
discrétisation du fonctionnement psychigue constitue la condition ultime de
I"’émergence d’une pensée consciente. Ce n'est que lorsque les formes représentatives
sont dédoublées et organisées en unités discretes sous |’ effet de I'intériorisation de
signes, que peut se déployer le mouvement autoréflexif caractéristique du
fonctionnement psychique conscient ». Ainsi, ce qui fait le caractére structurant du
langage sur la pensée, c'est cette propriété biologique et mécanique du langage, du
signifiant, qui est d’ étre linéaire et discret, discontinu. (CLG, p. 103)

Et ¢’ est le programme que dével oppe Vygotski, sans jamais citer Saussure, qu'il
n'a sans doute pas connu. Vygotski aboutit au fait qu'il n'y a pas la chose, puis le
concept puis e mot mais que « le mot ¢’ est le concept » et que « la pensée ne s exprime
pas, elle s accomplit dans le mot », formulation un peu radicale mais qui dit bien ce
gu’ elle veut dire : « la pensée ne s exprime pas, elle s accomplit dans la langue », et la

257

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



Christian TREMBLAY

langue ne se réduit pas a un mode opératoire. Vygotski va donc analyser les différentes
étapes par lesquelles le psychisme de I’ enfant passe pour arriver a travers |’ acquisition
du langage & se doter d’ une pensée autonome.

Mais Vygotski met aussi en évidence le mécanisme par lequel se met en action
ce mouvement autoréflexif. C' est laquestion de I’ interaction.

Language et interaction

A cet égard il faut prendre en compte le statut actif ou communicatif des signes.
Selon Jean-Paul Bronckart, les signes sont d'abord des instruments de régulation
collective. lls constituent des instruments de coopération ou encore d'intervention sur
les comportements et sur les représentations des autres. En intériorisant les signes,
I’'enfant intériorise aussi cette valeur pragmatique du signe. Mais du fait de
I"intériorisation, cette dimension active ne vise plus seulement les autres, elle vise aussi
les comportements et représentations propres. Sachant que par le langage, il agit sur les
autres, I’enfant finit par comprendre que par le langage, il peut agir sur lui-méme, sur
ses comportements et sur ses représentations. Dés lors, il commence a « penser ». C’ est
lathése centrale que Vygotski s est efforcé de valider expérimental ement.

Dans la Charte Européenne du Plurilinguisme, document élaboré a la suite des
leres Assises européennes du plurilinguisme, les rédacteurs se sont directement inspirés
de Vygotski, en écrivant ceci : « Pour I'enfant comme pour |’adulte, la parole est
indissociable de la pensée et de la communication : c'est un pouvoir et le
commencement de la liberté ». A partir du caractére structurant du langage sur la pensée
et de la dimension pragmatique du langage comme moyen d’ action sur les autres et sur
soi-méme, il est trés facile de passer au niveau culturel.

Langue et culture

Le caractére arbitraire du signe ne veut pas dire caractére désordonné et
chaotique du signe. Cela veut seulement dire que le signe n’est pas biologiquement
déterminé. L’ aptitude au langage I’ est, certes, mais le signe particulier non. C'est un des
fondements de la linguistique générale. Les signes quels gu'ils soient et leurs
significations sont construits au cours de |'histoire sociale. Cette sémantisation
historique opere, toujours selon Jean-Paul Bronckart, a plusieurs niveaux.

Tout d abord, les organismes humains sont immergés dans des milieux de vie
différents (point de vue géographiques, climatiques, etc.), milieux qui conditionnent au
moins en partie les types d activités collectives qui peuvent étre organisées, les
instruments utilisés, les objets produits ou créés etc. Et ces différences initiales
conditionnent des modalités d'évolution ellesmémes différentes. C'est cela qui
détermine les histoires culturelles des différents groupes qui ne sont évidemment pas
clos, qui sont plus ou moins ouverts, et qui échangent entre eux et sont eux-mémes plus
ou moins flexibles dans leurs propres compositions. Francois Rastier nous rappelle que
les cultures ne peuvent étre comprises que d’ un point de vue cosmopolite et interculturel
. « pour chacune, c'est I’ensemble des autres cultures contemporaines et passées qui
jouent le rdéle de corpus. En effet, une culture n'est pas une totalité: elle se forme,
évolue, disparait dans les échanges et |les conflits avec les autres ». (2002, p. 5)

258

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



La langue au coeur dela vie sociale

En deuxiéme lieu, les activités humaines se soutiennent toujours d’ activités
langagiéres qui exploitent les ressources d’'une langue naturelle déterminée. Et il y a
totale imbrication entre les activités humaines et les activités langagieres, les signes
étant un instrument vital de régulation collective. C'est cette épaisseur historique et
sociale qui permet d’ opérer la distinction fondamentale, exposée par Heinz Wismann et
Pierre Judet de Lacombe dans I’ Avenir des langues, entre langue de culture et langue
fonctionnelle ou de service, étant entendu qu'une méme langue naturelle peut étre
employée comme langue de culture ou comme langue de service.

La distinction n'est donc pas une classification des langues, mais une
catégorisation de la conception que I’on a de la langue et de la relation communicative.
Comme cela a été signalé, toutes les langues parlées, a I'exception sans doute de
I’ espéranto, sont des langues intrinséquement culturelle, mais certaines sont tirées vers
un usage « langue de service ». En fait, la distinction a donc un intérét pour répondre a
laquestion « Qu’ est-ce qu’ une langue », mais elle aaussi une qualité opératoire.

La langue de culture a une double dimension sociale et historique que ne peut
pas avoir lalangue fonctionnelle ou de service. C'est ainsi que, par exemple, le concept
de « laicité » est un pur produit de plusieurs siecles d'histoire, que seuls peuvent
comprendre ceux qui ont les moyens d'accéder a I'histoire sociale qui en a permis
I’ émergence ou qui sont eux-mémes immergés dans le contexte politico-socia moderne
[ui-méme produit de cette histoire.

Cette particularité a pour effet que le concept de laicité n’ existe pas dans toutes
les langues. |l n'y a pas qu’' en arabe qu’il n'existe pas. Il N'existe pas en anglais, ni en
allemand. En anglais, on trouve le mot « secularity », et «laicity » n’apparait dans
aucun dictionnaire. L’'usage existe cependant, mais marginaement et au sens de
« secularity ». Une recherche rapide a montré que le concept de laicité existe en
espagnol et qu'il s'est développé en espagnol avec ses multiples déclinaisons au cours
du 19e siécle avec un certain paralélisme avec |’ apparition de ces mémes déclinaisons
en France. On peut en déduire que ce concept s'est surtout développé en pays de
tradition catholique ou le pouvoir politiqgue sest trouvé confronté aux prétentions
temporelles du pouvoir spirituel de |’ Eglise.

Le concept et le mot puisent leurs racines dans une longue histoire politique et
sociale et connalt d’'importantes nuances d’ une histoire particuliére a une autre. A noter
gue le propos dans son substrat linguistique n’est pas nouveau. Le méme point de vue
est exprimé dans la Logique de Port Royal (version 1662, p. 67). S élevant contre 2
opinions que les auteurs estiment trés dangereuses, ils disent : « La premiére est que
nous N’ avons aucune idée de Dieu. Car si hous n’en avions aucune idée, en pronongant
le nom de Dieu, nous n’en concevrions que ces quatre lettres, D, i, e, u, et un francais
n’aurait rien davantage dans I’ esprit en entendant le nom de Dieu que s entrant dans
une synagogue, & étant entierement ignorant de la langue hébraique, il entendait
prononcer en hébreu Adonai ou Eloha». Sur un fond contextuel qui est celui du 17e
siecle, ce texte est d’ une grande modernité.

Donc, pour quelqu’un qui n’est pas en contact avec le concept de « laicité », le
terme ne peut méme pas avoir la qualité d’un signe linguistique. C’'est seulement une
succession de lettres qui N’ est pas un mot. Le concept de « laicité » appartient donc ala
langue de culture.

259

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



Christian TREMBLAY

A I'opposé, la langue de service n'a aucune dimension temporelle. Elles est
certes composée de signes linguistiques, mais elle est guidée par une visée
fonctionnelle, instrumentale, opératoire, sans en assumer toute la portée. Par exemple
pour demander un taxi, il faut évidemment savoir ce qu’est un service de taxi, qu'il
remplit un service payant, etc. Mais |’ on n’a pas besoin de beaucoup d’ ééments pour se
livrer a ce type d opérations, encore gque |I’on peut beaucoup apprendre du pays en
parlant avec le chauffeur de taxi, mais on sort alors du registre fonctionnel. Sans pousser
trés loin I'analyse, on voit bien que la langue apprise et employée comme langue de
service est certes utile, mais gu’ elle ne se préte pas a I’ échange interculturel. Elle est
aussi incompatible avec I’ émergence d’ une citoyenneté démocratique européenne.

Cela pose évidemment la question de la langue a enseigner, ou a enseigner en
priorité. La réponse est peut-étre évidente pour un enseignant, encore que ce ne soit pas
certain, mais si on la pose aux familles, ¢’est d§ja plus difficile. On ne leur parlera pas
de langue de service et de langue de culture parce qu'il y a peu de chance qu'ils
comprennent la question, mais il est évident que la représentation dominante des
familles est celle de la langue de service. Les enquétes sur les motivations des familles
dans le choix des langues font apparaitre que quand on demande aux familles ou aLix
éléves d' expliquer le choix massif pour I'anglais, ils ne mettent pas en avant |’ attrait de
la culture anglaise ou de la culture américaine. Ce fait est symptomatique. La raison est
utilitaire alors que le systéme éducatif en présentant une offre diversifiée préne le
modéle culturel. C'est un vrai dilemme. Sans doute dans les pays comme la Roumanie,
gui ont déja une tradition plurilingue, les langues vivantes sont-elles intégrées a la fois
dans leur dimension économique et leur dimension culturelle. Mais dans les pays de
tradition monolingue, comme ¢’ est le cas de la plupart des pays d Europe occidentale, le
choix tend a n'ére qu'un choix utilitaire. On ne peut reprocher aux familles ce
comportement. Ce gque |’ on peut leur reprocher et reprocher a ceux qui ont en charge de
les informer, ¢’'est de ne pas voir qu’une conception plus large de I’ utilité devrait étre
davantage mise en avant. Pour que |’ échange soit efficace, il doit intégrer une dimension
culturelle, c'est a dire la connaissance des valeurs, des comportements, des
représentations sans lesquelles lalangue N’ est qu’ un code. La conception restreinte de la
langue ne garantit en aucune fagon une relation efficace entre les personnes. Donc, la
voie dans laguelle il faut s orienter résolument, c'est celle de la diversification de
I’enseignement des langues, c'est celle de I'acquisition d’un vraie compétence
plurilingue permettant & la population qui aura appris a I’ école au moins deux langues
vivantes en plus de la langue maternelle, d apprendre éventuellement d’ autres langues
en fonction des nécessités sociales, professionnelles ou simplement des affinités et
besoins personnels ou familiaux. Et en aucune maniere I’on ne saurait recommander
d’ adopter une langue vivante unique tenant lieu de lingua franca. De ce point de vue la
Roumanie est un exemple auquel beaucoup de pays européens pourraient se référer. A
sen tenir a un argument que nous pourrions qualifier d'aimentaire, les familles
devraient assez facilement comprendre qu'une seule langue vivante dans le monde
d’aujourd hui n’est pas discrimant et que I'intérét de leur enfant est de maitriser au
moins deux langues vivantes. La logique voudrait méme que la premiére langue vivante
apprise en plus de sa langue maternelle ne soit pas la langue dominante que de toute
facon ils apprendront et qui est trés largement présente dans les médias et dans la vie
guotidienne.

260

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



La langue au coeur dela vie sociale

L’ approche strictement fonctionnelle de la langue, qui dans certains contextes
peut parfaitement avoir sa justification, ne garantit pas la qualité de la relation
interpersonnelle et ne conduit pas ni a des choix économiques pertinents ni aux
exigences du développement socia et culturel de nos sociétés modernes. De ce point de
vue, le cadre européen commun de référence pour les langues (CECR) développé par le
Conseil de I'Europe, dans la mesure ou il permet la comparabilité des compétences
langagieres et repose sur |'autonomisation et |’autoévaluation des apprentissages,
représente certainement une perspective de progrés pour les pays européens qui en ont
le plus besoin, mais il doit s'enrichir d’ une dimension culturelle et interculturelle qui
était présente dans I'idée initidle de ses promoteurs mais qui est actuellement
insuffisamment dével oppée.

Il ne faut surtout pas voir dans la distinction entre langue de service et langue de
culture une différence de rang, I’ une étant la langue pour tous et I’ autre la langue d’ une
élite intellectuelle. 1| ne s agit pas de cela. |l s'agit d’un renversement de valeurs. Il n'y
a pas d' &ge pour enseigner la langue et une approche culturelle des langues. Si on met
en relation des enfants de classes de pays différents et qu'on les fait échanger sur des
sujets comme « raconte-moi ta maison », « raconte-moi ta famille », « raconte-moi ton
guartier », « raconte-moi ton école », etc. on est d’emblée dans la langue de culture et
non dans la langue de service. Donc, apprendre la langue de culture, ¢'est acquérir des
compétences langagieres dans un contexte culturel. On crée alors un véritable échange,
on permet |'intercompréhension, I’ on crée de la richesse intellectuelle et du lien social.
On apprend a se connaitre et a se reconnaitre, on apprend le respect de I’ autre. Ceci est
vrai pour la langue maternelle et c’est vrai pour les autres langues vivantes. Et de ces
valeurs, la société en ale plus grand besoin.

Bibliographie

Arnaud & Nicole, Lalogique ou I'art de penser (La logique de Port Royal), 1662

Bronckart, Jean-Paul, Langues et interactions, dans Une introduction aux sciences de la culture, 2002

Clot, Yves, Avec Wgotski, 1999-2002

Deleau, Michel, Wgotski, Wallon et les débats actuels sur la théorie de la pensée, dans Avec
Wagotski, p. 105-120

Phillipson, Robert, Linguistic Imperialism, 1992

Piaget, Jean: Sx études de psychologie, 1964

Pottier, Bernard, Représentations mentales et catégorisations mentales, 2002

Quine, Le mot et la chose, 1960

Rastier, Francois, Sémantique et recherches cognitives, 1991

Rastier, Francois, Simon Bouquet, Introduction aux sciences de la culture, 2002

Saussure, Ferdinand de, Cours de linguistique générale

Vygotski, Lev, Pensée et Langage, 1934/1997

Wallon, Henri, De I’ acte a la pensée, 1942/1970

Wallon, Henri, Psychologie et matérialisme dialectique, 1951/1985

Wismann, Heinz, Pierre Judet de La Combe, L’ avenir des langues, 2004

261

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)



Christian TREMBLAY

Lalenguaen € centro delavida social

Las lenguas occupan una plaza esential en la historia de los pueblos y de las
civilizaciones. En la sociedad de conocimiento, sociedad terciaria, todavia mas que en la
sociedad agraria o industrial, las lenguas estan en la base de las relaciones sociales y determinan
la posiciéon del individuo en la sociedad. Muy normamente, las lenguas representan puestas
politicas, econdmicas, socialesy culturales sin que la sociedad sea plenamente conciente de eso.
En efecto, fundamentalmente, dos maneras de enfocar las lenguas se oponen. Algunos ven en
ellas un instrumento puro necessario a la communicacion. Otros a contrario ven en lalengua €
medio privilegiado por e cual e hombre da sentido a mundo. A esta concepcion
fonctional, suelta de la cultura, se opone otra concepcion que se fundaenla dimensién
expressiva, sociocultural y histérica de las lenguas. A estas dos concepciones corresponden las
nociones, que se debe a Heinz Wismann y Pierre Judet de Lacombe, de "lengua de servivio" por
una partey de "lengua de cultura' por otra parte. El articulo trata de alumbrar estos
dos enfoques a traves de la spicologia del desarrollo, y particularmente trés figuras de esta rama
de la psicologia que son Jean Piaget, Henri Wallon et Lev Vygotski. Intenta también comprender
las fuentes de la primera, que suben a las origenes de la filosofia et volven a plantear la cuestion
delasrelaciones entre € languagey el pensado.

La antinomia entre "lengua de servicio" y "la lengua de cultura’, mientras que deba
cubrir solo una diferencia de uso, recubre de hecho puestas politicas mayores, la lengua que sea
el bien mas precioso de |os pueblos del que hay que apoderarse para conquistar las mentes.

Président de I’ Observatoire européen du plurilinguisme, Paris
France

262

BDD-A828 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:01:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

