
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 457‒469. 

 

 

 

Ovidius și Seneca – perspective asupra 

exilului în Antichitate 
 

Constantin RĂCHITĂ

 

 

 

Key-words: exile, poetry, stoicism, literary tradition, authorial intent, 

language of exile 

 

 

În discuțiile referitoare la exilul antic este necesar să fie făcută de la început o 

delimitare strictă între realitatea socio-politică a exilului și tratarea sa ca temă 

literară. Disocierea este cu atât mai importantă în cazul lui Ovidius și Seneca, cu cât 

ambii autori nu scriu tratate de exilio, ci opere aparținând altor genuri literare antice: 

elegiei și consolației.  

Fiind una dintre cele mai vechi manifestări ale civilizației umane, exilul devine 

treptat o realitate socio-politică a Antichității arhaice, constând într-o pedeapsă 

convențională aplicată de conducător sau de către popor individului care a săvârșit o 

crimă, ca mijloc de a oferi o satisfacție compensatorie pentru familia victimei. 

Ulterior, pedeapsa ce presupunea în esență excluderea din comunitate se extinde, cel 

puțin în Atena arhaică și clasică, și asupra altor delicte cum ar fi intenția de crimă, 

tăierea sau distrugerea măslinilor sacri, neutralitatea vinovată din timpul unui război 

civil, ajutorul acordat unui exilat sau, uneori, asupra delictelor de impietate. De 

asemenea, un alt aspect al exilului antic este cel al exilului voluntar, determinat fie de 

refuzul/imposibilitatea unui cetățean de a plăti o datorie sau o amendă, fie de motive 

politice. Dreptul roman cunoștea la sfârșitul secolului al II-lea d.Chr. nu mai puțin de 

patru forme de exil, indicate de juristul Ulpian într-o lucrare păstrată fragmentar: 

relegatio, relegatio in insulam, interdictio aquae et ignis și deportatio. Relegatio, 

pedeapsa la care este supus Ovidius în anul 8 d.Chr., era un tip de exil temporar (ad 

tempus) sau definitiv (in perpetuum), care, spre deosebire de celelalte forme, nu 

implica pierderea cetățeniei sau a bunurilor celui exilat. Relegatio in insulam 

presupunea în 41 d.Chr., anul exilării lui Seneca sub împăratul Claudius, atât indicarea 

unui loc precis de exil, cât și confiscarea a jumătate din averea exilatului.  

A doua problemă care se cere a fi explicată este modalitatea de raportare a 

autorilor antici la tema exilului. Într-o lume dominată de toposuri retorice și de un 

respect aproape patologic pentru refacerea traseelor gândirii înaintașilor, tratarea 

temei exilului în Antichitate nu depinde, după cum se va putea observa, atât de 

experiența personală, cât mai ales de conectarea la una dintre tradițiile literare și 

culturale ale trecutului. Experiența exilului este trăită prin intermediul unei tradiții 

                                                           
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iași, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin RĂCHITĂ 

458 

moștenite și adaptate la realități personale. De la această regulă nu fac excepție nici 

poetul Ovidius, care în Tristele și Ponticele urmează tradiția poetică a liricilor greci 

(Arhiloh, Teognis, Alceu, Sapho etc.) și a epicii grecești/alexandrine (Homer, 

Apollonios din Rhodos)
1
, nici filosoful Seneca, a cărui Consolatio ad matrem 

Helviam este un bun pretext pentru redarea în interpretare personală a doctrinei 

stoice. Tema exilului cunoaște în Antichitate o dezvoltare treptată în cadrul 

literaturii antice: de la o condiție fizică și psihologică, așa cum se întâlnește în epica 

și lirica greceşti, exilul devine un concept filosofic, a cărui dezbatere poate 

determina schimbări de atitudini în viața indivizilor, constituind totodată un bun 

motiv de contemplație și cunoaștere de sine.  

O analiză comparativă a temei exilului la Ovidius și Seneca, doi autori 

conștienți de arta lor, este interesantă cu atât mai mult cu cât fiecare dintre cei doi 

este la curent cu gândirea poetică și filosofică (drept dovadă, limbajul folosit este de 

multe ori identic), însă optează pentru propriul mod de a vedea exilul. Câteva versuri 

din Pontica stau mărturie pentru faptul că Ovidius cunoștea locurile comune ale 

consolațiilor antice, care își propuneau în general să atenueze suferințele cauzate de 

evenimente nefericite, dar de care se delimitează conștient: Dar eu, nepriceputul, pe 

tine să te mângâi?/ Să-nșir aici cuvinte rostite de-nțelepți? (IV, 11, 11-12 – trad. de 

T. Naum); sau: Eu sunt cu soarta-mi crudă deprins de multă vreme/ De nicio 

suferință azi nu mai sunt străin./ [...] Adeseori o rană se face și mai mare/ De-o 

îngrijești: mai bine-i să n-o atingi deloc (III, 7, 17-18 și 25-26 – trad. de T. Naum). 

Pe de altă parte, Seneca, sub pretextul de a-și consola mama, scrie o lucrare cu 

caracter universal, în care scopul său este acela de a discredita ideea comună de exil 

negativ, întâlnită și la Ovidius
2
. Avem parte așadar, în operele celor doi autori, de o 

imagine negativă a exilului și de una pozitivă. 

Ceea ce înțeleg Ovidius și Seneca prin exil este, la rigoare, un joc cu sensurile 

poetice ale limbajului, respectiv o meditație filosofică. Dacă prin termenul modern 

de „exil” se înțelege de regulă plecarea involuntară a cuiva dintr-un loc, în urma unei 

sancțiuni impuse de autorități politice sau juridice, prin termenul corespondent de 

exilium latinii acopereau o arie semantică mult mai largă, în care înglobau și 

sensurile termenului fuga. Sub influența limbii grecești, care desemna atât 

expulzarea, cât și exilul voluntar, cu termenul φυγή, latinii nu mai distingeau net 

între cei doi termeni, folosindu-i în paralel. Uzul în paralel este atestat la Cicero în 

Republica I, 6, unde întâlnim cu același sens expresiile exsilium Camillii și fuga 

Metelli. La începutul secolului I d.Chr., în afara sancțiunii propriu-zise, a ordinului 

de exil, prin termenul exilium se mai înțelegea: 1. locul de exil; 2. refugierea, 

                                                           
1 Jan Felix Gaertner, un excelent specialist în filologie clasică, editor și comentator al lui Ovidius, 

identifică în opera poetului latin o serie de toposuri comune poeticii antice: sentimentul părăsirii și al 

abandonării exilatului de către prieteni apare și la Theognis (Theognidea 209-210, 332a-b); imaginea 

corabiei sfărâmate din T I, 5, 17; P I, 2, 60 și I, 5, 39-42 se întâlnește la Alceu, poetul din Lesbos, care 

își compară exilul cu o corabie pe vreme de furtună; toposul exilului privit ca o călătorie a gândului în 

patria părăsită (T III,4, 55, III, 8, 1; P I, 2, 47-50, I, 8, 31) se întâlnește la Apollonios din Rhodos în 

Argonautica II, 541-547 (Gaertner 2007: 158).  
2 Cu siguranță, prin opinie comună, Seneca avea în vedere și viziunea poetică a lui Ovidius despre 

exil. Verbul carere, folosit de Seneca în CH 6, 2 (carere patria intolerabile est) pentru a defini opinia 

comună despre exil, o dovedește pe deplin, întrucât Ovidius îl folosește frecvent în opera sa (Cf. T I, 5, 

83, III, 7, 45, III, 11, 16, IV, 6, 19, IV, 9, 12, V, 10, 47–48; P IV, 4, 7). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidius și Seneca – perspective asupra exilului în Antichitate 

459 

plecarea sau mutarea voluntară a cuiva dintr-un loc în altul. Nu întâmplător la 

Ovidius și Seneca discursul despre exil se conturează în jurul sensurilor pe care le 

presupune termenul și pe baza asocierilor ideatice care se realizează pornind de aici.  

Ovidius își numește relegarea fuga, cu sensul de „alungare”, „peregrinare” sau 

„plecare” (T I, 1, 56: ingenio sic fuga parta meo – „destul că alungarea mi-a fost 

cauzată de talentul meu”; T I, 3, 36: hanc odiis exonerate fugam – „scutiți de ură 

această peregrinare”; T I, 1, 84: quodque sit a patria tam fuga tarda, queror – „mă 

plâng că plecarea din patrie îmi este prea înceată”), iar pe sine se numește profugus, 

cu sensurile de „fugar”, „pribeag”, „rătăcitor”. Aceste asocieri explică de ce Ovidius 

se compară pe sine cu Ulise și propriul exil cu rătăcirile pe mare ale celebrului erou 

homeric. Ovidius are în vedere sensurile poetice grecești ale lui φεύγω și ale 

compușilor verbului, care apar în Odiseea lui Homer cu referire la „rătăcirile” pe 

mare ale vitejilor întorși de la Troia. Odată intrat pe tărâmul mitologiei, Ovidius 

creează un adevărat „mit al exilului”, ale cărui relații cu realitatea propriului exil nu 

se mai întrevăd decât în rugămințile adresate împăratului de a fi iertat. În mitologia 

personală a poetului, construită cu teme și motive homerice, fiecare personaj își are 

rolul său: soția sa devine Penelopa, prietenii săi sunt transpuși în rolurile pe care le 

joacă anumite personaje în amicițiile celebre ale epopeilor, însuși Augustus este 

identificat cu Jupiter, iar decretul de exil nu este altceva decât ira dei, destinul care 

prigonește un erou nefericit.  

În privința locului de exil, imaginea negativă pe care o creează poetul Ovidius 

pornește de la etimologia falsă pe care au atribuit-o anticii termenului de ex(s)ilium. 

Dacă cercetarea modernă consideră că termenul este un derivat de la prepoziția ex 

(„din”, „în afară”) și verbul saliere („a sări”), anticii credeau că este compus din ex 

și solum („în afara pământului”), așa cum scrie Isidor de Sevilla în Origines V, 27, 28: 

exsilium dictum quasi extra solum. De aceea, Ovidius spune că locul său de exil este 

„în afara lumii”, „la marginile pământului” (T III, 3, 13: in extremis), „la capătul 

pământului” (T I, 3, 84: ultima tellus; T III, 4b, 6: ultima terra), „în ultimul loc de pe 

pământ” (P I, 2, 72: ultimus locus). Pentru poet, care nu admite că se află in humano 

loco, descrierea în termeni negativi a spațiului de exil urmărește mai degrabă să 

exprime stări sufletești decât un spațiu real; capătul lumii cunoscute reprezintă 

limitele suferinței exilului, după cum o dovedește similaritatea de limbaj în 

descrierea stării de moarte spirituală: ultima nunc patior (T III, 2, 11), ultima pars 

animae dum mihi restat, ades (P III, 1, 70: „ajută-mă cât timp îmi rămâne ultima 

parte de suflare”). Epitetele care descriu spațiul de exil sunt metafore care se pot 

mișca simultan în două direcții semantice. Un exemplu clar ar fi cel al climei 

tomitane: poetul creează iluzia unui ținut înghețat, a unei ierni veșnice și a unei Mări 

Negre înghețate în permanență, care își găsesc corespondența în starea interioară a 

poetului (T III, 10). Un alt exemplu ar fi legătura pe care o face Ovidius între 

substantivul desiderium („dorință”, „dor”, „regret”, „mâhnire”) și locul exilului. Ca 

și în cazul termenului ex(s)ilium, Ovidius interpretează după o etimologie falsă și 

acest termen, considerând că este un compus format din prepoziția de și substantivul 

sidera, în traducere literală „din stele”, „din astre”. O astfel de etimologie falsă 

pentru moderni este creatoare de sens în poezie, explicând în mare măsură de ce 

poetul se descrie ca trăind „în apropiere de stele” sau „sub un alt car de stele” (T III, 

4b, 1: Proxima sideribus tellus Erymanthidos Ursae me tenet – „pământul lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin RĂCHITĂ 

460 

Erymanthos mă ține în apropierea stelelor Ursei”) sau jocurile de cuvinte 

intraductibile în limba română (P IV, 10, 39-40: Proxima sunt nobis plaustri 

praebentia formam et quae praecipuum sidera frigus habent). Așadar, la Ovidius se 

creează o întreagă rețea de sensuri între termeni care în contextul lor semantic inițial 

nu sunt conectați („exil”, „moarte”, „dor”, „stele”, „loc”, „frig” etc.), dar care prin 

asociere ajung ulterior să genereze sens în poezie.  

Cum se raportează Seneca la cele două sensuri ale termenului exilium? Dacă 

pentru Ovidius fuga are sensurile negative de „rătăcire”, „pribegie”, Seneca îi 

conferă conotații pozitive
3
. Seneca vede cosmosul ca un totum unitar, pătruns și 

însuflețit de un principiu corporal pe care îl numește caelestis spiritus („suflare 

cerească”). Intelectul/gândul (mens) sau partea rațională a sufletului își află originea 

în această suflare cerească (CH 6, 7: ex illo caelesti spiritu descendit – „a coborât 

din acel suflu ceresc”) și are aceeași natură precum cea a corpurilor cerești. Așa cum 

corpurile cerești se află în mișcare perpetuă pe orbite, sufletul rațional (mens) imită 

pe pământ mișcarea lor, până în momentul în care se va întoarce la origine (CH 6, 7: 

caelestium autem natura semper in motu est, fugit et velocissimo cursu agitur – „iar 

natura îi este cea a corpurilor cerești, mereu în mișcare; fuge și este împins într-o 

cursă foarte iute”). Așadar, generalizând, viața omului este o călătorie care nu se 

încheie în lumea materială, deoarece sufletul tinde în permanență spre contopirea cu 

Universul. De aceea, din perspectiva lui Seneca, întreg neamul omenesc se află în 

exil pe pământ, de vreme ce omul aparține „suflului ceresc” și are un destin cosmic. 

Dacă lucrurile stau astfel, atunci exilul nu poate fi un lucru rău, deoarece toți 

oamenii sunt în mod natural (CH 6, 8: ut lex et naturae necessitas ordinavit) 

înstrăinați de identitatea lor cosmică. Fuga are în acest context sensul de motus, 

mișcare a sufletului către originile sale astrale.  

Potrivit aceleiași gândiri, Seneca discreditează și ideea de „loc al exilului”, 

văzut ca spațiu al nefericirii. Dacă patria firească a omului este cea cosmică, pe 

pământ nu există un loc mai bun decât altul, în consecință nu există loc de exil: 

nullum inueniri exilium intra mundum potest (CH 8, 6: „nu se poate găsi loc de exil 

pe lume”). Exilul nu poate provoca nefericire dacă el nu este altceva decât înlocuirea 

unui loc cu altul, numită de Seneca loci commutatio (CH 6, 1: „schimbare de loc”) 

sau loci mutatio (CH 10, 1). Relativizarea spațiului este susținută de filosof pe baza 

argumentelor care își au originea în realitatea foarte veche a exilului benevol. Seneca 

amintește de străinii de diferite origini atrași de cetatea Romei, de locurile 

neprimitoare ale insulelor mediteraneene care au atras totuși locuitori veniți din alte 

zone (CH 6, 4), de fenomenele colonizării și migrației popoarelor, pe care le 

numește publica exilia (CH 7, 5).  

Odată stabilite sensurile pe care le conferă Ovidius și Seneca termenului 

ex(s)ilium, merită pusă în discuție și intenția fiecărui autor în parte, pornind de la 

faptul că literatura antică este încă departe de actul estetic pur gratuit al modernității. 

                                                           
3 Ideea exilului pozitiv, așa cum este explicată metafizic la Seneca, este foarte veche. În secolul 

al V-lea î.Chr. Empedocle vorbea deja despre o patrie metafizică, considerând viața pe pământ un fel de 

exil din ceruri (Empedocle este citat de Plutarh în De exilio, 607c). Apostolul Pavel nu este departe de 

gândirea lui Empedocle în II Corinteni 5, 6: ἐνδημοῦντες ἐν τῷ σώματι ἐκδημοῦμεν ἀπὸ τοῦ 

κυρίου·(„locuind în trup, suntem departe de Domnul”) și în Evrei 11, 13-16 sau Evrei 13, 14 (vezi 

Gaertner 2007: 12).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidius și Seneca – perspective asupra exilului în Antichitate 

461 

În Tristia și Pontica sunt mărturisite două motive pentru opera de exil ovidiană, care 

se constituie în jurul celor două genuri literare amalgamate în poezie: epistolografia 

și elegia. Primul ar plasa elegiile ovidiene în categoria discursurilor de apărare, 

adresate prietenilor sau împăratului, menite să-l determine pe Augustus să-l recheme 

la Roma sau măcar să-i schimbe locul de exil. Al doilea scop ține de rolul cathartic 

al poeziei, prin care Ovidius caută să descrie o stare psihologică universală a exilului 

și a exilatului, construind o lume poetică opusă celei reale
4
. Din această perspectivă, 

Ovidius practică autoconsolarea prin mijloacele de expresie ale poeziei, așa cum 

reiese din T V, 7, 67: carminibus quaero miserarum oblivia rerum („prin poezie caut 

uitarea suferinței mele”) sau P I, 5, 53–55: magis utile nil est/ artibus his, quae nil 

utilitatis habent./ consequor ex illis casus oblivia nostri („nimic nu este mai 

folositor/ decât această artă, care nu are niciun folos./ Prin ea obțin uitarea nefericirii 

mele”). Nefericirii exilului real Ovidius îi opune imaginația poetică, reprezentarea 

ficțională a realității, asupra căreia Augustus nu mai are nicio putere: ingenio tamen 

ipse meo comitorque fruorque:/ Caesar in hoc potuit iuris habere nihil (T III, 7, 

47-48). Pentru Ovidius, exilul este o stare psihologică în a cărei reprezentare nu mai 

interesează detaliile factuale, evenimentele, ci plăsmuirea lor; lectura în cheie 

evenimențială a operei de exil nu poate conduce decât la concluziile celor care au 

văzut aici doar scrisori versificate, al căror conținut constă într-o lungă tiradă de 

lamentații patetice. Și totuși Tristele și Ponticele, deși păstrează câteva dintre 

convențiile formale ale genului epistolografic, rămân în esență elegii, în care datele 

de realia joacă rolul de intensificatori ai patosului. De altfel, Ovidius spune în P IV, 

9, 41: Mente tamen, quae sola loco non exulat, utar („Totuși mă voi folosi de minte, 

căci numai ea nu este exilată într-un loc”). Arta poetică din opera de exil transpare și 

mai bine prin analogie cu apologia adresată împăratului cu privire la Ars amandi 

într-o elegie din Triste:  

Iar opera mea este mai mult o plăsmuire,/ Ea decât autorul mai mult a 

îndrăznit./ Și cartea mea nu este oglinda unui suflet:/ Ea este-o desfătare mai mult 

pentru urechi./ Altfel, cei care cântă războaie-ar fi războinici,/ Iar Accaciu un sălbatic, 

Terențiu parazit (T II, 1, 355-360 – trad. de T. Naum).  

Nici modul în care apare descris exilul la Ovidius nu face rabat de la arta sa 

poetică anterioară din Ars amandi, Heroides sau Metamorphoseon libri. Ne putem 

imagina la fel de bine un poet vesel care își propune să descrie din nou stări 

deprimante, după experiența acumulată în Heroides, elegiile erotice în formă de 

epistolă care îl consacraseră ca poet la Roma. Pentru Ovidius, realitatea și ficțiunea 

sunt inseparabile: așa cum eroinele din mitologia pe care o reinterpretează sau o 

recreează în elegia erotică sunt singuratice, abandonate, triste, sperând într-o 

schimbare a cursului vieții lor, poetul se transpune pe sine în aceeași tramă poetică, 

interpretându-și nefericirea în aceeași manieră. În epistola imaginară a Didonei către 

Aeneas, regina Cartaginei își rememorează trecutul și își amintește că plecarea din 

patrie nu a fost altceva decât un exil: Exul agor cineresque viri patriamque relinquo 

                                                           
4 Cu greu ar mai putea fi acceptată în cercetarea actuală ipoteza unei descrieri fidele a spațiului 

dobrogean sau a unei realități istorice exacte. Studiile filologice tind nu atât să excludă un exil real 

(vezi, de pildă, Brown 1985: 19-22), cât mai ales să identifice toposurile lirice sau retorice din opera de 

exil ovidiană, care să explice modul de funcționare al imaginației poetice ovidiene.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin RĂCHITĂ 

462 

(H VII, 115). Iubirea trădată, părăsirea, așteptarea sau dorul altor eroine mitologice 

din Heroides au aceleași caracteristici ca și sentimentele relegatului la Tomis. 

Ovidius oscilează între exilul privit ca moarte spirituală (T III, 3, 53-54: „Când 

mi-am pierdut eu țara, atunci mi-a fost pieirea,/ Aceea mi-a fost moartea dintâi și cea 

mai grea!” – trad. de T. Naum) sau ca boală, ale cărei efecte se răsfrâng asupra 

sufletului și trupului: 

Nici cerul, nici pământul, nici apa nu-mi priește,/ nici aerul, și trupul mi-i 

lânced tot mereu:/ Ori că se molipsește de-a sufletului boală,/ Ori locul însuși este o 

pricină de rău./ De când venii aice, mă chinuie nesomnul,/ Sunt piele doar și oase, 

mâncarea n-are gust./ Ca frunzele pădurii, când vine toamna rece/ Și dă deodată frigul 

și ele-ngălbenesc,/ Așa sunt eu de galben! vai! nu mai am putere,/ Durerea nu mă lasă 

și pururea jelesc./ La suflet nu-s mai teafăr decât la trup; și unul/ și celălalt mi-i 

bolnav și sufăr îndoit (T III, 8, 23-34 – trad. de T. Naum).  

Motivele morții și bolii apar schițate și în Heroides (H III, 140-141; XX, 
123-125; 137; XXI, 13-16), situându-se într-o tradiție lirică a imaginarului medical ce 

coboară în timp până la Sapho
5
. Ovidius insistă pe faptul că „rănile” exilului sunt 

dificil sau imposibil de vindecat: durerea (cura) este infinită (P I, 3, 13-14), necazurile 
sale sunt mai puternice decât orice leac (P I, 3, 17-18; 25). Pentru Ovidius nu există 
vindecare pentru durere; nu numai că respinge orice tratatment, dar nici nu speră la 
ceva mai bun pe viitor: tempore ducetur longo fortasse cicatrix (P I, 3, 15). Timpul nu 
va șterge urmele durerii, rănile nu se vor închide niciodată, iar unele boli sunt 
incurabile, deoarce nici măcar Asclepius nu poate vindeca vulnera cordis. Suferința 
exilului și condițiile nefavorabile ale exilatului sunt direct raportate la elegia erotică, 
specie lirică în care Ovidius se specializase în a rescrie pagini de mitologie. Poezia de 
exil apelează la toposuri cel mai probabil curente în epocă: iarna aspră a ținutului 
tomitan își face loc și în sufletul îndrăgostitei Oenone (H V, 33-34: Illa dies fatum 
miserae mihi dixit, ab illa/ Pessima mutati coepit amoris hiems), crivățul nordului, 
Aquilonul, suflă peste lanurile dobogene, dar și peste trupul Ariadnei (H X, 139: 
Corpus, ut inpulsae segetes aquilonibus, horret). Totuși, dacă în elegiile de dragoste 
respectarea narațiunii mitului restrânge oarecum posibilitățile de fantazare, în poezia 
de exil, când Ovidius devine el însuși personaj al propriei mitologii, este creat un 
cadru mult mai larg, unde epica, lirica și retorica se întâlnesc pentru a elimina orice 
graniță dintre realitate și ficțiune. Dacă dorește să descrie o stare a exilatului sau a 
condițiilor de exil, Ovidius apelează la puterea de reprezentare a mitului: pe scena 
poeziei imaginate de poet se perindă măștile de zei, de personaje mitologice sau de 

eroi epici care reușesc să sugereze mai ușor afecte
6
. De pildă, nedreptatea exilului, pe 

                                                           
5 La celebra poetesă din secolul al VI-lea î.Chr. regăsim efectele erotismului asupra trupului care cu 

siguranță l-au influențat pe Ovidius în descrierea stărilor exilatului. Iată câteva versuri care amintesc de 

motivul bolii și al morții: Tare-atunci în piept inima mă doare./ De cum te zăresc mi se moaie glasul/ și 

mi se stinge [...] Să mai văd cu ochii nu pot și tare-mi/ Vâjâie auzul/ De sudoare-s plină și mă 

cuprinde-un/ Tremur; și mai glabenă sunt la chipu-mi/ De cum este firul uscat de iarbă;/ Parc-aș fi 

moartă (trad. de C. Balmuș; în Himu, Piatkowski 1972: 224-225).  
6 Inserția referințelor mitologice în poezie cu scopul de a crea psihograme este afirmată explicit de 

Ovidius în cartea a III-a a Ponticelor: O nouă Penelopă ai fi și tu, iubito,/ De-ai vrea să-nșeli c-o pânză 

pe pețitorii tăi;/ De vrei să mergi la moarte o dată cu bărbatul/ Atunci Laodamia e călăuza ta,/ Și-ar 

trebui Evadne să-ți fie pusă-n față,/ Dac-ai voi, ca dânsa, să te arunci pe rug (P III, 107-112 – trad. de T. 

Naum).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidius și Seneca – perspective asupra exilului în Antichitate 

463 

care poetul o considera nu atât lipsa unei motivații, cât mai degrabă pedeapsa excesivă 
a împăratului, este indicată prin intermediul mitului lui Acteon (T II, 105-106). Mitul 
lui Acteon are în centru figura vânătorului transformat de zeița Diana într-un cerb 
sfâșiat de propriii câini de vânătoare. Vina lui Acteon este aceea de a o fi văzut 
involuntar pe zeiță goală, în timp ce se scălda. Termenul pe care îl folosește Ovidius 
pentru a desemna vina lui Acteon este error (Met. III, 142), același pe care îl folosește 
și pentru vina sa nemărturisită, termen care, spre deosebire de crimen sau scelus, 
desemnează o faptă săvârșită neintenționat. De asemenea, când dorește să sugereze că 
exilul elimină orice formă de umanitate, că în condițiile exilului până și hrana își 
pierde orice gust, poetul face aluzie la mitul lui Erysichthon din cartea a VIII-a a 
Metamorfozelor. Personajul mitologic sfârșește prin a se devora pe sine, după ce zeița 
Ceres l-a pedepsit pentru impietate cu o mistuitoare insațietate, ilustrată în versurile 
nec mora, quod pontus, quod terra, quod educat aer,/ poscit et adpositis queritur 
ieiunia mensis („Fără-ncetare cere ceea ce oferă marea, pâmântul și aerul/ și, după ce i 
se umplu mesele, se plânge de foame”) (Met. VIII, 833-834); adaptând mitul la propria 
condiție, poetul se folosește de aceeași imagine: Quod mare, quod tellus adpone, quod 
educat aer,/ nil ibi quod nobis esuriatur erit (P I, 10, 9-10). Urmărește Ovidius să 
scrie o petiție în versuri pentru un împărat sensibil la erudiția mitologică? Nu știm. 
Oricum, Tristia și Pontica par mai mult un joc poetic pe tema exilului, în care patosul 
nu reprezintă altceva decât decorul, acel „veșmânt trist” (infelix habitum – T I, 1, 4) cu 

care își îmbracă Ovidius Poezia trimisă la Roma în calitate de reprezentant
7
. 

Printre cititorii poeziei lui Ovidius s-a aflat și Seneca, determinat probabil nu 

de interesul pentru poezie
8
, ci de împrejurările aproape similare în care a fost trimis 

în exil și de imboldul de a prezenta o altă atitudine față de exil, cea proprie filosofiei 
stoice. Chiar dacă afirmă explicit că intenția lui este de a o consola pe mama sa, 
profund afectată de îndepărtarea fiului ei din Roma, opusculul este conceput mai 
degrabă ca o controversia în care filosoful combate „opinia comună” (CH 5, 6: 
opinio volgi) privitoare la exil. Nu importă atât de mult faptul că el se află în 
Corsica, insulă stâncoasă și neprimitoare, cât mai curând lecția pe care înțeleptul 
stoic ar trebui să și-o însușească: în orice loc al lumii s-ar afla și în orice 
împrejurare, stoicul trebuie să rămână impasibil. Din text reiese că filosoful latin 
încearcă să înlăture o prejudecată a mulțimii, formată prin „convingere și consens” 
(persuasione et consensu), cum că exilul ar fi un lucru negativ (tristis et execrabilis); 
cauza prejudecății, spune Seneca, se află în judecata superficială a mulțimii, care de cele 
mai multe ori se bazează pe aparențe (CH 6, 1: Remoto ergo iudicio plurimum, quos 
prima rerum species, utcumque credita est, aufert [...]). Prin urmare, datoria filosofilor 
este aceea de a abroga (abrogare) opiniile însușite greșit ale poporului (CH 5, 6).  

În Consolatio ad Helviam există destule mărturii care demonstrează că în 
combaterea ideii negative de exil Seneca a avut în vedere și opera de exil a lui 
Ovidius. Lexicul suferinței Helviei și al sentimentelor celui exilat are în mare parte 
proveniență ovidiană: „pierderile” (amissa) pe care le aduce cu sine exilul sunt 

                                                           
7 T I, 7, 11: carmina maior imago sunt mea.  
8 Cercetătorii de astăzi înclină să creadă că epigramele lui Seneca, în care se regăsesc teme 

ovidiene, sunt falsuri efectuate spre sfârșitul Antichității sau în perioada medievală. Vezi, de pildă, 

Elaine Fantham, Dialogues of displacement: Seneca’s Consolations to Helvia and Polybius, în 

Gaertner (2007: 175). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin RĂCHITĂ 

464 

exprimate similar
9
; ca și Ovidius, Helvia este „expusă”

10
 vitregiilor sorții; tot în 

termenii metaforici ai poeziei ovidiene optează Seneca să exprime „rapt-ul” exilului: 

raptum me audisti
11

. Cu toate acestea, paralelismul cert dintre cei doi autori se poate 

opri la limbaj, întrucât în tratarea temei exilului și Ovidius, și Seneca beneficiau de 
tradiții literare diferite care, inevitabil, aveau și toposuri comune. Este cazul exilului 
văzut ca boală care provoacă răni sufletești. Însă dacă pentru Ovidius boala se cere 
descrisă în stadiile ei care conduc spre extincție fizică și spirituală, pentru Seneca ea 
trebuie tratată în conformitate cu preceptele stoice (CH 3, 1). 

În filosofia practică a stoicismului, „îngrijirea de sine” (ἡ ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ) 
sau practica virtuții, pentru a dobândi fericirea, apare descrisă întocmai ca o operație 
medicală care constă în vindecarea efectivă a bolilor sufletești. Stoicii credeau că 
sufletul cunoaște în mod natural un apetit instinctiv, un elan (gr. ὁρμή; lat. impetus) 
irațional, echivalentul aproximativ a ceea ce astăzi s-ar numi instinct primar, asupra 

căruia acționează rațiunea cu scopul de a-l supune
12

 și de a-l controla. Controlul 

rațiunii asupra vieții sufletești înseamnă de fapt viața în conformitate cu natura, 
recomandată de stoici. Dacă acest impuls primar nu este controlat și dominat de 
rațiune, consecința ar fi pasiunea (πάθος) sau, în termenii lui Zenon, elanul irațional 

crescut în mod exagerat (ὁρμή πλεονάζουσα)
13

. Prin analogie cu bolile trupului, 

pasiunile sau afectele sufletului (numite de Cicero perturbationes, iar de Seneca 
affectus) au fost ierarhizate de stoici și descrise asemenea unor boli cu stadii 
evolutive și cu tratamente specifice fiecăreia. Acestor boli ale sufletului, încadrate în 
patru categorii fundamentale (φόβος, ἐπιθυμία, ἡδονή, λύπη) și considerate firești și 

indispensabile vieții lăuntrice (sine his nihil moveri, nihil agi posse
14

), stoicii au 

considerat că trebuie să le opună, drept antidot, stări afective bune (ἐυπαθεῖαι) sau 
stări afective controlate de rațiune: fricii (gr. φόβος; lat. metus) îi va răspunde 
prudența/precauția (gr. εὐλαβεία; lat. prudentia); poftei (gr. ἐπιθυμία; lat. cupido) îi 
va răspunde voința (gr. βούλησις; lat. voluntas); plăcerii (gr. ἡδονή; lat. laetitia) îi 

va răspunde bucuria senină (gr. χαρά; lat. gaudium)
15

. Cea de-a patra tulburare 

sufletească, durerea/mâhnirea/suferința (gr. ἡδονή; lat. aegritudo), rămâne singura 
afecțiune considerată de stoici drept nefirească sau, în termenii lui Cicero, animi 

adversante ratione contractio („strângere a sufletului potrivnică rațiunii”)
16

. Ea ține 

de neființă pentru că nu are nicio stare afectivă bună care să i se opună în mod 

constant și să o aducă sub controlul rațiunii
17

.  

                                                           
9 Cf. CH 2, 4; 11, 2; 14, 1; 16, 1; 16, 6-7; 18, 7; și T III, 2, 22; III, 3, 53; V, 9, 6; P I, 8, 41. 
10 CH 2, 4: ad uitam quodam modo exposita es; T IV, 8, 15-16: qui me [...] Sarmaticis exposuere 

locis. 
11 Cf. T III, 7, 45; P III, 4, 14. 
12 Ep. 37, 4: Si vis omnia tibi subicere, te subice rationi; multos reges si ratio te rexerit.  
13 Cf. DL VII, 63, 110. La Zenon, pasiunea cunoaște și o a doua definiție, potrivit căreia ea își are 

originea într-o judecată greșită asupra lucrurilor sau într-o pervertire a rațiunii care presupune ca fiind 

bune impulsuri rele. Vezi continuarea pasajului în traducerea lui C.I. Balmuș (Diogenes Laertios 2001: 

242) și nota explicativă foarte utilă a lui Aram Frenkian (n. 297).  
14 Div. Inst. VI, 15.  
15 Vezi DL VII, 63, 116.  
16 Tusc. disp. IV, 14. Cicero traduce aici sintagma grecească συστολή ἄλογον, definiția dată de 

stoici durerii (cf. DL VII, 63, 111 și 118).  
17 Tusc. disp. IV, 14: sic quattuor perturbationes sunt, tres constantiae, quoniam aegritudini nulla 

constantia opponitur. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidius și Seneca – perspective asupra exilului în Antichitate 

465 

După această scurtă incursiune în doctrina stoică se poate înțelege mai bine de ce 

stoicii au manifestat o predilecție deosebită pentru tema exilului
18

; surghiunul cauza 

mâhnirea, tristețea, asupra căreia înțeleptul stoic nu avea antidot rațional și, prin urmare, 

o excludea din viața sufletului. Cu alte cuvinte, se poate vorbi de un punct sensibil al 

doctrinei stoice, căruia Seneca îi acordă o atenție deosebită, după cum reiese și din 

Consolatio ad Marciam, unde exilul, cauza mâhnirii, este inclus înainte de temniță și de 

suicid pe scara nefericirilor vieții
19

. Dacă durerea sufletească nu-l poate afecta pe 

înțeleptul stoic, atunci doar apropiații au nevoie de „tratament” împotriva bolii, iar acesta 

nu constă decât în prezentarea exilului într-o lumină cât mai favorabilă.  

Este interesant că în consolația adresată mamei sale Seneca nu folosește decât 

o singură dată termenul tehnic al filosofiei stoice, cel de aegritudo (introdus în limba 

latină de Cicero, pentru a echivala grecescul λύπη). Latinescul aegritudo („durere”, 

„mâhnire”, „întristare”, „supărare”) desemna o slăbiciune a minții și a trupului, spre 

deosebire de aegrotatio, care desemna doar o boală fizică. Seneca îl folosește abia 

spre finalul consolației, cu sensul general de „durere” care trebuie stăpânită și 

înăbușită (CH 16, 7: in coercenda comprimendaque aegritudine). Mult mai frecvent 

apar sinonime ale lui aegritudo, întâlnite în proporție covârșitoare în opera poetică a 

lui Ovidius. De pildă, luctus („plâns”, „jale”, „doliu”, „tristețe”, „lamentație”)
20

 redă 

viziunea poetului asupra durerii sufletești provocate de exilul privit ca moarte 

spirituală, termen pe care Seneca îl integrează în filosofia stoică drept echivalent al 

abstractului aegritudo, așa cum reiese dintr-o expresie asemănătoare cu cea 

anterioară, ad compescendos moderandosque luctus (CH 1, 2). Același fenomen de 

adaptare a abstracțiunilor filosofiei la cotidian se întâlnește și în cazul termenilor 

dolor, respectiv tristitia
21

, folosiți pentru a exprima aceeaşi boală ovidiană pe care 

Seneca, spre deosebire de poet, și-a propus să o vindece (CH 4, 1: „am decis să-ți 

înving durerea, nu să îi dau târcoale”) cu argumente stoice.  

În linii mari, schema argumentativă se desfășoară în jurul a două mari 

concepte, interconectate în etica stoică: autosuficiența sau independența înțeleptului 

față de lucrurile exterioare (αὐτάρκεια) și doctrina „indiferentelor”.  

Seneca începe prin a spune că omul are nevoie de puține lucuri pentru a trăi: id 

egit rerum natura ut ad bene vivendum non magno apparatu opus esset (CH 5, 1: 

„firea a făcut astfel încât să nu fie nevoie de o mare prefacere pentru a trăi bine” – trad. 

de Ioana Costa). Prin expresia bene vivere filosoful înțelege aici viața în conformitate 

cu rațiunea (secundum naturam vivere), supusă la rândul ei destinului, rațiunii 

universale (CH 8, 4). Numai prin supunere conștientă faţă de această forță superioară 

își poate găsi omul adevărata libertate, cea lăuntrică, și poate obține fericirea. Dacă 

fericirea trebuie căutată în suflet, atunci orice eveniment exterior nu constituie decât 

aparență, palidă și înșelătoare imagine a fericirii. Exilul, ca orice dat al sorții, nu poate 

să lipsească pe cineva de cele mai de dorit bunuri: natura comună tuturor oamenilor 

(natura communis) și virtutea individuală (propria virtus): „Două lucruri, care sunt 

                                                           
18 Printre lucrările pierdute ale stoicilor se numără și Exilul nu este un lucru rău a lui Musonius 

Rufus sau Despre exil a lui Favorinus.  
19 Seneca, Consolatio ad Marciam 22, 3 (Seneca 2004: 48-49). 
20 CH 1, 2; 2, 2; 2, 5; 16, 1.  
21 Pentru dolor, vezi CH 1, 2; 2, 1; 2, 5; 15, 1; 16, 1; 16, 5; 17, 1; 17, 2; 17, 5; 18, 9 etc. Pentru 

tristitia sau adjectivul aferent, vezi CH 5, 6; 12, 1; 15, 1; 16, 2; 16, 7; 17, 3; 18, 4.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin RĂCHITĂ 

466 

cele mai alese, ne vor urma oriunde vom merge: natura comună tuturor și virtutea ce 

ne este proprie”
22

. Singurele bunuri adevărate sunt cele ale spiritului, virtuțile; de 

aceea exilul, ca eveniment exterior vieții lăuntrice, nu poate provoca vreo pierdere și, 

în consecință, toate dezavantajele ce decurg din el trebuie tratate cu indiferență.  

În afara înstrăinării de patrie, care, după cum am văzut, nu înseamnă decât o 

substituire de loc, Seneca identifică alte trei dezavantaje ale exilului, pe care le 

demontează raportându-le la aceeași etică stoică. Sărăcia (paupertas), 

infamia/dezonoarea (ignominia) și disprețul/oprobriul public (contumelia) sunt 

consecințele sociale și morale ale exilului antic, pe care Seneca le denumește cu 

termenul incommoda. Traducerea substantivului în limba română
23

 pierde, 

inevitabil, sensul filosofic pe care i-l atribuia Seneca. El intenționa să redea în limba 

latină noțiunea grecească de ἀποπροηγμένα din filosofia stoică. Potrivit lui Diogenes 

Laertios, în sistemul moral al stoicilor greci atât virtuțile, cât și viciile erau 

clasificate în funcție de participarea lor pozitivă sau negativă la atingerea binelui 

suprem, viața în acord cu natura umană. Dar pentru atingerea acestui scop numai 

virtutea era considerată un bine; tot ceea ce ieșea din sfera sa nu putea fi nici bun, 

nici rău, ci doar lucruri indiferente (τὰ ἀδιάφορα) din punct de vedere moral sau 

lucruri „care nu contribuie nici la fericire, nici la nenorocire, ca bogăția, gloria, 

sănătatea, forța și cele asemănătoare”
24

. Însă chiar și printre „indiferente” stoicii 

recunoșteau că există unele lucruri care sunt în acord cu natura și cărora li se poate 

atribui o valoare (τὰ προηγμένα) și lucruri contrare naturii, lipsite de valoare, care 

trebuie respinse (τὰ ἀποπροηγμένα). Așadar sărăcia, infamia și disprețul pe care le 

aduce cu sine exilul intră în categoria acestor ἀποπροηγμένα sau incommoda, a 

lucrurilor lipsite de orice importanță pentru un trai în virtute și care, în consecință, 

trebuie respinse. Chiar dacă în limba română am fi tentați să traducem noțiunea prin 

„inconvenientele” sau „dezavantajele” exilului, în gândirea lui Seneca ele se 

încadrează direct în categoria lucrurilor indiferente, a lucrurilor care nu pot afecta în 

niciun fel virtutea unui exilat stoic. De altminteri, punctele forte ale argumentației că 

ele nu reprezintă nimic pentru înțeleptul stoic sunt centrate în jurul ideii de 

independență a spiritului exersat în virtute, astfel încât numai cel ce nu are rațiunea 

fortificată de aceasta ar putea suferi de pe urma exilului. Sărăcia exilului nu poate fi 

resimțită de cel care nu și-a legat sufletul de bunuri materiale și nu s-a obișnuit să 

trăiască în lux, refuzând să-și creeze necesități nefirești:  

Cel care se va mulțumi să rămână în limitele firii nu va simți sărăcia; pe cel 

care va ieși din limitele firii sărăcia îl va urma și în mijlocul celor mai mari bogății. 

Pentru cele firești, surghiunul dă de ajuns; pentru excese – nici regatele (CH 11, 4 – 

trad. de Ioana Costa). 

Dezonoarea și disprețul nu pot constitui neajunsuri pentru cel care și-a făcut 

din practica virtuții singurul scop al vieții. Dezonoarea, spune Seneca, nu-l poate 

afecta decât pe cel care se disprețuiește singur (nemo ab alio contemnitur, nisi a se 

                                                           
22 CH 8, 2.  
23 În traducerea pe care am consultat-o, indicată la bibliografie, termenul apare tradus diferit, în funcție 

de sensul care se potrivește cel mai bine în context, prin „dureri” (CH 1, 1), „neplăceri” (CH 6, 1) sau 

„chinuri” (CH 12, 1).  
24 DL VII, 60, 104.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidius și Seneca – perspective asupra exilului în Antichitate 

467 

ante contemptus est), deoarece virtutea este capabilă să înlăture orice percepție 

negativă despre sine și, totodată, să facă sufletul imun la părerea celorlalți. Mai mult, 

exilul însuși este înnobilat de un om plin de virtuți, așa cum ruinele unui templu nu 

încetează să fie cinstite de credincioși la mult timp de la distrugerea sa:  

Si magnus vir cecidit, magnus iacuit, non magis illum contemni, quam aedium 

sacrarum ruinae calcantur, quas religiosi aeque ae stantis adorant (CH 13, 8: „Dacă 

un om mare a căzut, dacă un om mare zace la pământ, el nu este disprețuit mai mult 

decât ruinele templelor sfinte, pe care cei religioși le cinstesc la fel ca pe vremea când 

stăteau în picioare” – trad. de Ioana Costa).  

După cum se poate observa cu ușurință, chiar și dintr-o interpretare trunchiată 

a câtorva pasaje ale lucrării, discursul lui Seneca despre exil vizează prea puțin o 

experiență personală și o consolație propriu-zisă, ci mai curând un exil spiritual, 

general valabil, al omului dintr-o lume a viciilor. De aceea, a fi exilat dintr-o astfel 

de lume, la care refuzi să fii părtaș, devine un lucru pozitiv; de aici și îndemnul din 

finalul opusculului adresat Helviei: „Iată cum trebuie să te gândești la mine: bucuros 

și vesel, ca în cele mai fericite împrejurări” (CH 20, 1).  

În concluzie, indiferent dacă vorbim despre o imagine negativă a exilului la 

Ovidius sau despre una pozitivă la Seneca, literatura antică despre exil exclude în 

acest caz autobiografismul. Niciunul nu are intenția de a miza pe experiențele 

personale ale exilului. Reconstituind stările exilului și ale exilatului, Ovidius ne 

arată de fapt modul în care se contopește tradiția poeziei lirice și epice în propria 

imaginație poetică. Seneca își află într-o consolație motivul perfect pentru o 

meditație stoică asupra virtuții. Totuși, dacă privim dincolo de limbaj și suntem în 

căutarea a ceea ce ne pot transmite peste veacuri cei doi autori antici, o altă 

concluzie se cere dedusă și formulată: poetul și filosoful se întâlnesc pe teritoriul 

comun al unei înțelepciuni străvechi, esențializată în maxime de tipul Omnia mea 

mecum porto, potrivit căreia fiecare este liber să-și poarte cu sine în exil ceea ce îi 

este drag, în cazul de față poezia, respectiv virtutea.  

Bibliografie 

A. Lucrări de referință 

CH = Lucius Annaeus Seneca, Consolatio ad matrem Helviam, în Moral Essays, vol. II, 

J.W. Basore (ed.), London and New York, Heinemann, 1932.  

Div. Inst. = Lucius Caelius Firmianus Lactantius, Divinarum Institutionum, J.P. Migne (ed.), 

Patrologiae Cursus Completus, Series Latina, vol. VI, Paris, Excudebat Sirou, 1844.  

DL = Diogenes Laertius, Lives of Eminent Philosophers, R.D. Hicks (ed.), Cambridge, 

Harvard University Press, 1972. 

Ep. = Lucius Annaeus Seneca, Ad Lucilium Epistulae Morales, vol. I-III, R.M. Gummere 

(ed.), Cambridge, Harvard University Press; London, William Heinemann, 

1917-1925. 

H = Publius Ovidius Naso, Heroides, R. Ehwald (ed.), Leipzig, Teubner, 1907. 

Isidor de Sevilla, Origines = Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive Originum 

Libri XX, tomus I, W.M. Lindsay (ed.), Oxford, Oxford University Press, 1911.  

Met. = Publius Ovidius Naso, Metamorphoses, Hugo Magnus (ed.), Gotha (Germany), F.A. 

Perthes, 1892. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin RĂCHITĂ 

468 

P = Publius Ovidius Naso, Ex Ponto, A.L. Wheeler (ed.), Cambridge, Harvard University 

Press, 1939. 

Republica = Marcus Tullius Cicero, Librorum de Re Publica Sex, C.F.W. Mueller (ed.), 

Leipzig, Teubner, 1889.  

T = Publius Ovidius Naso, Tristia, A.L. Wheeler (ed.), Cambridge, Harvard University Press, 

1939. 

Tusc. disp. = Marcus Tullius Cicero, Tusculanae Disputationes, M. Pohlenz (ed.), Leipzig, 

Teubner, 1918. 

B. Literatură secundară 

Boyd 2002: Barbara Weiden Boyd (ed.), Brill’s Companion to Ovid, Leiden – Boston – 

Köln, Brill. 

Brown 1985: A.D. Fitton Brown, The Unreality of Ovid’s Tomitan Exile, „Liverpool 

Classical Monthly”, X, 2, 19-22. 

Cizek 1972: Eugen Cizek, Seneca, București, Editura Albatros. 

Claassen 1996: Jo-Marie Claassen, Exile, Death and Immortality: Voices from the Grave, 

„Latomus”, vol. LV, 3, 571-590. 

Claassen 1999: Jo-Marie Claassen, The Vocabulary of Exile in Ovid’s Tristia and Epistolae 

ex Ponto, „Glotta”, vol. LXXV, 3/4, 134-171. 

Davisson 1983: Mary H.T. Davisson, Sed sum quam medico notior ipse mihi: Ovid’s Use of 

Some Conventions in the Exile Epistles, „Classical Antiquity”, vol. II, 2, 171-182. 

Diogenes Laertios 2001 = Diogenes Laertios, Despre viețile și doctrinele filosofilor, 

traducere de C.I. Balmuș, studiu introductiv, note și comentarii de Aram M. Frenkian, 

Iași, Editura Polirom. 

Frecaut 1972: J.-M. Frecaut, L’Esprit et l’humour chez Ovide, Grenoble, Presses 

Universitaires de Grenoble.  

Gaertner 2007: Jan Felix Gaertner (ed.), Writing Exile: The Discourse of Displacement in 

Greco-Roman Antiquity and Beyond, „Mnemosyne”, vol. LXXXIII, Leiden – Boston, 

Brill.  

Grimal 1992: Pierre Grimal, Seneca sau conștiința Imperiului, traducere de N.I. Barbu și 

D. Slușanschi, cuvânt-înainte, adnotări și indici de Dan Slușanschi, București, Editura 

Univers. 

Guțu 1999: G. Guțu, Lucius Annaeus Seneca. Viața, timpul și opera morală, București, 

Editura Științifică. 

Himu, Piatkowski 1972: Maria Marinescu-Himu, Adelina Piatkowski, Istoria literaturii 

eline, București, Editura Științifică. 

Knox 2009: Peter E. Knox (ed.), A Companion to Ovid, Oxford, Blackwell Publishing. 

Mack 1988: Sara Mack, Ovid, New Haven – London, Yale University Press. 

McGowan 2009: Matthew M. McGowan (ed.), Ovid in Exile. Power and Poetic Redress in 

the Tristia and Epistulae ex Ponto, „Mnemosyne”, vol. CCCIX, Leiden – Boston, 

Brill. 

Ovidius 1972: Publius Ovidius Naso, Tristele. Ponticele, traducere și prefață de Teodor 

Naum, București, Editura Univers. 

Seneca 2004: Seneca, Dialoguri II, ediție îngrijită, note și indice de Ioana Costa, traducere de 

Ioana Costa, Vichi-Eugenia Dumitru și Ștefania Ferchedău, studiu introductiv de 

Anne Bănățeanu, Iași, Editura Polirom.  

Volk, Williams 2006: Katharina Volk, Gareth D. Williams (eds.), Seeing Seneca Whole. 

Perspectives on Philosophy, Poetry and Politics, „Columbia Studies in the Classical 

Tradition”, vol. XXVIII, Leiden – Boston, Brill. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidius și Seneca – perspective asupra exilului în Antichitate 

469 

Ovid and Seneca – Perspectives on Exile in Antiquity 

In ancient Rome of the first century AD, the exile had become a common means, at 

the hands of imperial power, to eliminate uncomfortable personalities from public life. In 8 

AD, Augustus banished to Tomis the most appreciated poet of the time, and in 41 A.D., 

Claudius would do the same as in Seneca’s case, relegating him on the island of Corsica. 

Beyond the historical circumstances, more or less clear, that led to the exile of the two 

writers, Latin literature enriched with two different views of exile: that of the poet and that of 

the philosopher. This paper aims to investigate how Ovid and Seneca relate to the topic of 

exile, then to highlight the main features of the thinking behind these texts of the two ancient 

authors. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:57 UTC)
BDD-A8087 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

