
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 433‒440. 

 

 

 

Cur Deus Homo. De la conceptele fundamentale 

(debita, satisfactio) la limitele dialogului 
 

Emanuel GROSU

 

 

 

Key-words: salvation, Anselm of Canterbury, Cur Deus Homo, debita, 

satisfactio 

 

 

1. Structura, scopul și destinatarii dialogului
1
 

Început în Anglia „la cerere” şi terminat în Italia, dialogul anselmian a fost 

conceput în două cărţi. Prima carte conține 25 de capitole în care materia este 

distribuită astfel: se fixează tema și scopul lucrării (capitolul I) și se prezintă convenţia 

metodologică (cap. II; vezi şi cap XVIII) în baza căreia vor trebui analizate şi, 

eventual, validate concluziile; sunt prezentate apoi o suită de întrebări şi răspunsuri 

care pot fi considerate preliminarii la deducţiile raţionale ce vor urma. Practic, la 

întrebările pe care i le adresează Boso, Anselm oferă răspunsuri acceptate de toţi 

creştinii, punctând numai, ici şi colo, asupra deducţiei logice a acestora. Nemulţumit 

cu atât, Boso insistă, cerând o demonstraţie raţională a misterului Întrupării. La finele 

capitolului X e prezentat fundamentul pe care se va clădi argumentaţia. Supoziţia 

avansată acum (că n-a existat niciodată nici întrupare, nici ceea ce se ştie despre natura 

umană asumată) nu e altceva decât o „eliminare metodică” (după cum o numeşte 

R. Roques) a lui Cristos, cu singura intenţie de a se proba, numai pe temeiul raţiunii, 

necesitatea întrupării sale. La capătul etapelor succesive prezentate în capitolele 

XI-XXV se conchide că, fără întrupare, nu se poate vorbi de mântuirea naturii umane. 

Rezultă aşadar că întruparea este absolut necesară. De remarcat şi faptul că materia 

capitolelor XVI-XVIII, aşa cum o observă personajele dialogului, depăşeşte tema 

fixată în capitolul X, însă consideraţiile făcute aici vor susţine, ca argument aleatoriu, 

deducţiile capitolelor ulterioare, atât din prima, cât şi din a doua carte a dialogului. 

Mai scurtă decât prima, a doua carte „dovedeşte” – aşa cum Anselm afirmase 

în Prefaţă – „că natura umană a fost creată [...] pentru ca omul să se bucure cândva 

de nemurirea fericită”; că acest plan al lui Dumnezeu trebuie să se realizeze în mod 

necesar, deşi „[Dumnezeu] nu îl va realiza constrâns de necesitate” (CDH II, 5). 

Realizarea acestui plan presupune însă existenţa unui Dumnezeu-om care să achite 

satisfacţie pentru păcatele oamenilor, satisfacţie fără de care omul nu poate fi 

                                                 
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iași, România. 
1 Cel puțin pentru înțelegerea conceptelor fundamentale considerăm utilă această foarte succintă 

prezentare a dialogului, o sinteză a ceea ce am expus în Anselm (1997a: 11-46). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emanuel GROSU 

434 

mântuit. Capitolele VII-XIII includ consideraţii asupra acestui Dumnezeu-om şi 

asupra felului în care trebuie să se realizeze actul întrupării răscumpărătoare. În 

continuare, capitolele XIV-XIX sunt o expunere argumentată a valorii soteriologice 

a sacrificiului de sine al Fiului. Următoarele două capitole aduc lămuririle necesare 

pentru o serie de întrebări enunţate de Boso undeva la începutul dezbaterii (CDH I, 

6-7), pentru ca ultimul capitol al dialogului să fie rezervat unei confruntări finale 

între cele ce s-au spus şi „adevărul Vechiului şi Noului Testament”.  

Scopul lucrării este de a lămuri prin argumente logice „din ce motiv sau 

datorită cărei necesităţi Dumnezeu s-a făcut om” (CDH I, 1; CDH II, 18), lămurire 

solicitată atât de credincioşii „care frământă în suflet această problemă”, cât şi de 

necredincioşii „care-şi bat joc de creştineasca simplitate” (CDH I, 1). Intenţia 

centrală este, aşadar, de a dovedi, post eventum, pe cale exclusiv logică, necesitatea 

nu atât a patimilor, cât a morţii, a statutului umano-divin al Mântuitorului, din 

perspectiva reabilitării naturii umane, a reconcilierii omului cu divinitatea. Practic, 

dialogul se constituie într-o explicaţie exclusiv raţională (ceea ce constituie marea 

noutate a opusului) a misterului Întrupării; o desfăşurare de argumente logice ca 

replică la întrebările pe care această importantă chestiune le poate suscita. 

Adresat în egală măsură celor credincioşi şi celor necredincioşi (mai ales 

musulmani şi evrei), celor învăţaţi şi celor neînvăţaţi, opusul anselmian reuşeşte să 

impună la nivelul probelor raţionale (acceptate unanim) necesitatea reabilitării naturii 

umane şi a implicării efective a divinităţii în acest demers răscumpărător. Valorificând 

la maximum punctele comune celor trei religii, Anselm oferă pentru problema pusă în 

discuţie o explicaţie echilibrată, capabilă, pe de o parte, să împărtăşească celor 

credincioşi bucuria înţelegerii adevărului, iar pe de alta, să facă cel puţin admisibilă, 

pentru necredincioşi, doctrina întrupării răscumpărătoare. De altfel, orice scriere 

teologică – aşa cum vede Anselm lucrurile – nu face decât să cerceteze „adevărul 

acelora pe care le credem” (cf. „Recomandarea...”), având ca obiectiv „a frânge 

îndărătnicia necredincioşilor” şi „a-i hrăni pe aceia care, după ce şi-au purificat 

sufletul prin credinţă, se bucură de adevărul acesteia” (cf. „Recomandarea...”). 

Subiectul conversaţiei este o dogmă de credinţă; prin urmare, adevărul este, în 

mod implicit, anterior discuţiei. Participanţii la dialog sunt amândoi „întăriţi în 

credinţă” înainte de a purcede la analiza raţională a dogmei, problema nefiind atât de 

a căuta adevărul, cât de a găsi o cale raţională înspre adevărul afirmat prin credinţă 

şi susţinut de autoritatea sacră: fides querens intellectum (cf. Proslogion, 1). 

2. Creatură şi Creator 

Fiinţă eminamente raţională, întruchipare a dreptăţii desăvârşite, dispunând de 
o voinţă imuabilă, Dumnezeu este Creatorul, Stăpânul a toate. El a creat lumea din 
nimic. A orânduit universul şi a creat natura raţională. A făcut toate acestea în mod 
raţional, cu infinită înţelepciune şi pentru un anumit scop. Naturile raţionale (om şi 
înger) erau destinate să întregească acea cetate cerească, concepută după un număr 
desăvârşit, în care se vor putea bucura de supremul bine, adică de Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cur Deus Homo. De la conceptele fundamentale (debita, satisfactio) la limitele dialogului 

435 

Dumnezeu posedă aşadar totul
2
 şi lui i se datorează totul. Ceea ce înseamnă că orice 

creatură trebuie să se subordoneze voinţei divine. Sau, altfel spus, voinţa divină 
decide statutul oricărei creaturi care-i datorează Creatorului ei „ceea ce este, ce ştie 
şi ce poate” (CDH II, 18). Nimic din ceea ce nu este Dumnezeu nu îşi aparţine sieşi 
sau altcuiva în afară de Dumnezeu şi nu trebuie să-i slujească decât lui Dumnezeu. 
Creată dreaptă tocmai pentru a fi fericită, fiinţa raţională trebuie să consimtă liber la 
această dependenţă firească. Prin puterea liberului-arbitru cu care a fost înzestrată, 
ea poate accepta sau nu acest statut. A-l accepta înseamnă a se conforma pe deplin 
unei ordini prestabilite, voite de Dumnezeu. Înseamnă a înainta în sfinţenie către o 
stare de beatitudine superioară, înseamnă a progresa de la posibilitatea de a nu 
păcătui la imposibilitatea de a păcătui. Actul prin care fiinţa raţională refuză această 
subordonare este păcat. Dincolo de faptul că antrenează inevitabil vinovăţia, păcatul 
comportă o serie întreagă de consecinţe. Prin păcat, fiinţa raţională pierde spiritul de 
dreptate, decade din starea de sfinţenie, compromite vremelnic planul divin şi, nu în 
ultimul rând, aduce o gravă ofensă demnităţii divine. Mai mult decât atât, prin 
neputinţa (ea însăşi vinovăţie) pe care o dobândeşte în urma păcatului, devine 
incapabilă să se reabiliteze prin propriile puteri, să achite satisfacţie (obligatorie şi 
conformă gravităţii actului săvârşit) pentru răul comis. 

A ierta păcatul fără achitarea deplină a acestei satisfacţii este un fapt 

„nepotrivit” pentru Dumnezeu. A face apel numai la îndurarea divină înseamnă a 

eluda spiritul său de dreptate şi a-i nesocoti demnitatea (dincolo de faptul că iertarea 

păcatului numai din îndurare echivalează cu a „îngădui” dezordinea pe care acesta o 

induce în orânduirea universului). Căci trebuie găsit un acord perfect între atributele 

divinităţii, aşa încât, spre exemplu, bunătatea lui Dumnezeu să nu contravină dreptăţii 

sale. Libertatea, dreptatea, bunătatea şi celelalte însuşiri ale lui Dumnezeu trebuie 

înţelese „logic, aşa încât să nu pară că ne opunem demnităţii lui” (CDH I, 12). În 

consecinţă, păcatul este însoţit fie de achitarea unei satisfacţii pentru expiere, fie de 

pedeapsă. Însă numai prin achitarea de bunăvoie a satisfacţiei datorate fiinţa raţională 

poate fi reabilitată şi reconciliată cu Dumnezeu. 

3. De la necesitatea satisfacției la Răscumpărător  

Acesta ar fi, ca să spunem aşa, cadrul general al problemei. Între aceste limite, Sfântul 

Anselm ne propune o deducţie
3
 exclusiv logică, la capătul căreia necesitatea întrupării şi a 

morţii răscumpărătoare va apărea ca fapt dovedit. O demonstraţie în şase paşi. 

 

 

 

                                                 
2 „Dumnezeu este deci singurul stăpân şi cunoaştem importanţa drepturilor stăpânului (dominus) în 

societăţile antice şi medievale: el este posesorul legitim şi exclusiv (deseori abuziv) al bunurilor sale...” 

Cf. René Roques, „Studiul introductiv” la Anselme (1963). 
3 Referitor la metoda adoptată de Sfântul Anselm, D. Cumer consideră: „...putem afirma că ne 

aflăm în faţa unei metode axiomatico-deductive sau ipotetico-deductive, sau pur şi simplu deductive...” – 

Dario Cumer, în Anselmo (1978: 34). De pe aceeaşi poziţie, René Roques completează: „Necesitatea 

existenţei lui Cristos din Cur Deus Homo este analoagă necesităţii existenţei lui Dumnezeu din 

Proslogion, pentru că, aici şi acolo, demonstraţia se dovedeşte în întregime a priori...” – René Roques, 

în Anselme (1963: 180). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emanuel GROSU 

436 

Primul pas  

Acesta constă în prezentarea păcatului din perspectiva ofensei pe care o aduce 

onoarei divine şi, de aici, afirmarea ca absolut necesară a achitării unei satisfacţii sau 

impunerii unei pedepse, ambele în raport direct proporţional cu gravitatea actului comis. 

Achitarea de bunăvoie a satisfacţiei (singura cale de a restabili o relaţie justă între om şi 

Dumnezeu) este centrată pe ideea unui „ce” suplimentar, „ceva ce nu i s-ar putea cere 

omului de n-ar fi luat ceea ce îi era străin” (CDH I, 11). Dar omul nu poate achita, prin 

propriile puteri, această satisfacţie reparatorie. Relaţia om-Dumnezeu sau, mai exact, 

creatură-Creator, prin discrepanţa uriaşă pe care o presupune, nu-i lasă omului şansa de a 

mai adăuga ceva la ceea ce-i poate oferi lui Dumnezeu cu titlu de datorie. Această 

neputinţă este sporită de efectele păcatului şi, implicit, se constituie într-o acuzaţie 

împotriva omului, şi nu într-o scuză a acestuia (cf. CDH I, 24). 

Al doilea pas 

Pe de altă parte, Dumnezeu nu poate ierta numai din îndurare. A miza numai 

pe milostivirea divină nu înseamnă altceva decât a o face părtaşă nedreptăţii – ceea 

ce contravine flagrant dreptăţii absolute și intrinseci a lui Dumnezeu.  

Al treilea pas 

Cât priveşte pedeapsa, ea salvează justețea relației creatură-Creator, dar lasă 

omul într-o condiţie improprie pentru realizarea planului divin. Prin intermediul ei, 

luându-i omului dreptul la fericire, Dumnezeu i se impune ca Stăpân, „deşi 

Dumnezeu nu strămută în avantajul său ceea ce îi ia celui care a păcătuit” (CDH I, 

14). Planul lui Dumnezeu în privinţa fiinţelor raţionale constă în a desăvârşi cetatea 

cerească ai cărei „locuitori”, respectând exigenţele unei stări de sfinţenie, vor fi 

fericiţi „bucurându-se” veşnic „de supremul bine, adică de Dumnezeu” (CDH II, 1). 

După căderea îngerilor şi a celor dintâi oameni, acest plan a fost grav compromis. 

Numărul încă neîntregit al fiinţelor raţionale, după care fusese concepută această 

cetate, a fost diminuat prin păcatul luciferic. Natura umană, „fiindcă alta capabilă nu 

există” (CDH I, 16), trebuie să completeze acest număr atât în ceea ce lipsea din el 

de la bun început, cât şi în ceea ce s-a pierdut prin căderea îngerilor răi. Este nedrept 

să se spună că, în acest punct din demonstraţia sa, Sfântul Anselm îi „impune” lui 

Dumnezeu necesitatea realizării planului propus. Trebuie să se observe că ceea ce 

pare a fi „necesitate” coincide în ultimă instanţă cu însăşi gratuitatea planului divin. 

Nu se cuvine ca Dumnezeu, a cărui voinţă este imuabilă, să renunţe la ceea ce şi-a 

propus; nici nu va îndeplini acest plan pentru sine, El, căruia nu-i lipseşte nimic. 

Natura umană este inclusă pentru ea însăşi în planul divin şi trebuie să participe la 

realizarea lui, pentru că, altminteri, Dumnezeu ar fi creat-o zadarnic. Or, această 

participare presupune situarea naturii umane în interiorul condiţiei de sfinţenie care, 

la rândul ei, impune ca necesară achitarea satisfacţiei pentru păcat.  

Al patrulea pas 

Însă acest fapt, achitarea satisfacţiei, numai Dumnezeu îl poate îndeplini, 

întrucât satisfacţia reparatorie trebuie să fie proporţională cu păcatul comis, iar acesta 

este infinit, tocmai din cauza infinității maiestăţii divine. Satisfacţia consistă în a 

achita „ceva mai presus decât tot ceea ce există în afară de Dumnezeu” (CDH II, 6), 

dar nu ca pe o datorie.  

Al cincilea pas 

Dar mai presus de ceea ce există în afară de Dumnezeu nu e decât Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cur Deus Homo. De la conceptele fundamentale (debita, satisfactio) la limitele dialogului 

437 

Din acest punct, deducţia anselmiană e convergentă cu imaginea unui 
Dumnezeu-om văzut ca Răscumpărător al omenirii: omul trebuie să achite 
satisfacţie, dar nu o poate face; Dumnezeu poate achita această satisfacţie, dar nu 
trebuie să o facă. De aici şi necesitatea unui Dumnezeu-om care „să cumuleze” în 
sine, în chip desăvârşit, ambele naturi: cea umană, care trebuie să se răscumpere, şi 
cea divină, capabilă să realizeze demersul răscumpărător. De la un principiu juridic, 
cel al satisfacţiei, s-a ajuns practic la chestiuni pur teologice: la necesitatea 
Întrupării, la unicitatea persoanei şi a dublei naturi în Cristos. Răscumpărătorul 
omenirii va trebui să fie asemenea nouă, cu excepția păcatului – pentru că numai 
astfel i se va putea oferi Tatălui fără să fie dator să o facă. Prin Cristos, satisfacţia 
este astfel liberă, gratuită şi de o valoare imensă. 

Al şaselea pas 
Cristos se jertfeşte. Dar nu e drept ca Tatăl să primească această jertfă fără a o 

recompensa. Cristos nu are nevoie de recompensă, de vreme ce, ca Persoană divină, 
nu îi lipseşte nimic, fiind una cu Tatăl şi cu Duhul Sfânt. Această recompensă din 
partea Tatălui e transferată de Cristos, din iubire, asupra naturii umane. Graţie 
meritelor sale

4
, omenirea va obţine astfel reconcilierea cu Dumnezeu. În chiar acest 

act se manifestă pe deplin îndurarea („atât de mare şi atât de conformă dreptăţii” – 
CDH II, 20) lui Dumnezeu. Tatăl a voit mântuirea omenirii întru fericirea acesteia. 
Fiul şi-a „însuşit această voinţă a Tatălui şi i s-a oferit pe sine”, a oferit „umanitatea 
sa divinităţii sale” (CDH II, 18). Ceea ce înseamnă că Sfânta Treime s-a implicat 
integral în realizarea actului de mântuire. Moartea Mântuitorului este o satisfacţie 
superioară celei pe care omenirea trebuie să o achite. Ea „şterge” păcatul nostru şi ar 
putea achita chiar şi ceea ce datorează îngerii căzuţi pentru păcatul lor, dacă acest 
din urmă fapt nu ar contraveni raţiunii. Dar, fiindcă au căzut singuri în păcat, „fără 
ca să-i îndemne cineva la rău, tot astfel trebuie să se ridice singuri, fără ajutorul 
nimănui; ceea ce le este imposibil” (CDH II, 21). Prin eficacitatea pe care o are 
(aceea de a şterge păcatele celor care au fost, care sunt şi care vor fi), sacrificiul de 
sine al Fiului se extinde în lumea nevăzută, pe linia desăvârşirii planului divin de 
întregire a cetăţii cereşti. Privilegiat în creaţie, omul beneficiază aşadar, împotriva 
meritelor sale, de un act sublim şi gratuit din partea divinităţii.  

4. Limitele lucrării 

Explicaţia exclusiv raţională pe care mizează dialogul este, cum am spus mai 
sus, marea inovaţie pe care Anselm o introduce în abordarea misterului Întrupării, 
dar în acelaşi timp constituie şi elementul care a generat cele mai multe dintre 
criticile aduse lucrării. Le vom enumera mai jos pe cele mai importante. Dar, fiindcă 
acestea sunt, la rândul lor, la fel de discutabile ca şi aspectele dialogului pe care le 
problematizează, cel mai nimerit ar fi să le formulăm ca interogaţii, printre altele, şi 

                                                 
4 Este vorba de un alt aspect discutabil al dialogului anselmian. La o primă lectură, CDH II, 19 ne 

conduce către ideea că mântuirea omenirii ar decurge din transferul meritelor Fiului („...cum poate fi 

recompensat [cel] căruia nu îi lipseşte nimic, [cel] căruia nu i se poate oferi sau ierta ceva?” – CDH II, 19) 

asupra umanităţii. Teoria „pactului sacrifical” este o schemă simplistă ce pare incompatibilă dezvoltărilor 

anterioare din Cur Deus Homo. Dumnezeu-Tatăl, care voieşte mântuirea omenirii, consimte în privinţa 

sacrificiului de sine al Fiului, oferind astfel umanităţii modalitatea de a satisface. În aceste condiţii, e 

suspect să se vorbească despre o „înţelegere” între Tatăl şi Fiul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emanuel GROSU 

438 

pentru faptul că uneori pretind de la dialogul anselmian mai mult decât a fost în 
intenţia autorului (cf. Bentley Hart 2013: 447). Aşadar:  

 
1. Abordarea din perspectivă juridică a actului Răscumpărării este o metodă 

care susţine, până la urmă, demersul eminamente raţional, dar această 

satisfactio este văzută în termeni exclusiv cantitativi: ea trebuie să 

depășească valoarea păcatului, gravitatea lui. E limpede că, în ordine 

logică, omul, singur, nu se poate răscumpăra sau, în termenii lui Anselm, 

nu poate achita valoarea acestei satisfacţii (compensaţii). Aşa încât intenţia 

de a o face nu are, după Anselm, nicio importanţă în actul mântuirii. Pe de 

altă parte însă, această intenţie nu poate fi inclusă şi ea între cele pe care le 

datorăm deja Divinităţii: ascultare, adecvarea propriei voinţe la voinţa 

Divinităţii, rugăciuni, o inimă curată etc.? 

2. Necesitatea de a completa cetatea cerească până la atingerea numărului 

perfect de fiinţe raţionale e o teză abandonată astăzi de teologie. Rămâne 

totuşi valabilă ideea unui plan divin care trebuie realizat indiferent că 

omul, prin păcatul său, l-a compromis temporar. Desigur, spunem 

temporar din perspectiva noastră, căci în definitiv, ce înseamnă timp şi 

cum putem aplica această categorie raporturilor dintre creatură şi Creator? 

3. Transferul recompensei pentru jertfă de la Cristos la om pare să fie 

rezultatul unei convenţii între cele două persoane divine. Deși respectă 

logica internă a demonstraţiei, soluţia propusă de Anselm umanizează 

parcă prea mult raportul dintre persoanele divine. Ironic s-a vorbit de 

„atitudine mercantilă”. Dar, înainte de a subscrie la aceste ironii, n-ar fi 

mai bine să eliminăm, din vocabularul limbii noastre cel puțin, termeni ca 

răscumpărare şi Răscumpărător, extraşi desigur din limbajul negustorilor, 

dar prezenţi şi în Noul Testament? 

4. Deşi suntem avertizaţi că viaţa lui Isus este un exemplu de conduită 

desăvârşită pentru oameni, ea nu pare să vizeze acea satisfactio pe care 

Cristos i-o oferă Tatălui. Răscumpărătoare e numai jertfa, numai moartea. 

Dar, până la urmă, viața nu este implicită în actul morţii, ca o condiţie sine 

qua non pe care Anselm nu vrea sau nu consideră necesar să o detalieze, 

dată fiind tema dialogului, bine circumscrisă în titlu? 

5. Deşi Anselm menţionează în câteva locuri că actul salvific este opera celor 

trei persoane divine, Duhul Sfânt pare să nu îşi găsească loc în 

demonstraţia logică a autorului. Totul pare mai degrabă redus la celelalte 

două persoane, Tatăl şi Fiul (Losski 1947: 97-100). Dar poate că ceea ce 

din acest punct de vedere pare a fi o carenţă își găsește explicație în titlu
5
: 

                                                 
5 Problema titlului dialogului anselmian ar putea fi ea însăși tema unui articol. Pentru moment, e 

suficient să spunem că ambiguitatea din original (Cur Deus Homo) i-a împărțit pe traducători în două 

tabere: pe de o parte, cei care au preferat să întregească titlul făcându-l mai explicit decât este în 

original (precum R. Roques: Pourquoi Dieu s’est fait homme, opțiune pe care o împărtășim, dată fiind 

formularea tranșantă a lui Boso din CDH, II, 18: Summa quaestionis fuit cur Deus homo factus sit…), 

pe de alta, cei care au conservat elipsa din original (precum D. Cumer: Perché un Dio uomo) sugerând 

și prin titlu că una dintre intențiile tratatului este de a argumenta necesitatea unui Dumnezeu-Om ca 

autor al Răscumpărării. În definitiv, acest din urmă aspect a fost deseori invocat printre diferențele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cur Deus Homo. De la conceptele fundamentale (debita, satisfactio) la limitele dialogului 

439 

toată argumentaţia trebuie orientată pentru a identifica şi expune motivul 

pentru care Dumnezeu s-a făcut om sau, altfel spus, necesitatea unui 

Dumnezeu-Om. 

6. La Anselm mântuirea este sinonimă cu reconcilierea (Harnack 1976: 54-

67). Dar e bine ca, înainte de a ne întreba dacă nu cumva lucrării i se cere 

mai mult decât își propune să facă (Bentley Hart 2013: 447), să ne amintim 

de avertizarea autorului de la începutul lucrării. 

5. Concluzie 

Dincolo de toate, Cur Deus Homo rămâne o operă cu o uimitoare logică 

internă. Prin metoda „axiomatico-deductivă” de abordare a subiectului, prin ipoteza 

foarte îndrăzneaţă din capitolul X al primei cărţi (să presupunem că Cristos nu a 

existat niciodată), prin faptul că elimină anumite teorii (cea a drepturilor diavolului) 

care circulaseră în Patristică, rămâne la fel de uimitoare ca şi argumentul ontologic. 

Cât despre termenul-cheie, satisfactio, el pare să pună în umbră conceptul 

care de fapt îl generează şi care este la fel de important: debitum/debita 

(„datorie/datorii”), prezent în „Tatăl nostru” într-un verset
6
 pe care Anselm îl citează 

la un moment dat. Şi nu este exclus ca tocmai încercarea de a-l explica, alături de o 

serie de alţi termeni din Evanghelii (redemptio, Redemptor), să-i fi sugerat lui 

Anselm această abordare juridică. 

Bibliografie 

Anselm 1996: Anselm de Canterbury, Proslogion, traducere de Al. Baumgarten, 

Cluj-Napoca, Editura Biblioteca Apostrof. 

Anselm 1997a: Anselm de Canterbury, De ce s-a făcut Dumnezeu om, traducere, note şi 

comentarii de Emanuel Grosu, Iaşi, Editura Polirom. 

Anselm 1997b: Anselm de Canterbury, Monologion, traducere de Al. Baumgarten, 

Cluj-Napoca, Editura Biblioteca Apostrof. 

Anselm 2006: Anselm de Canterbury, Despre libertatea alegerii, traducere de Laura Maftei, 

notă introd., note şi studiu de Ovidiu Stanciu, Iaşi, Editura Polirom. 

Anselme 1963: Anselme de Cantorbéry, Pourquoi Dieu s’est fait homme, texte latin, 

introduction, bibliographie, traduction et notes par René Roques, Paris, Éditions du 

Cerf. 

Anselmo 1978: S. Anselmo d’Aosta, Perché un Dio uomo, versione, introduzione e note di 

Dario Cumer OCD, Alba, Edizioni Paoline. 

Atanasie 1987: Atanasie cel Mare, Cuvânt despre întruparea Cuvântului, în Scrieri, partea I, 

trad., introd. și note de pr. prof. Dumitru Stăniloae, București, EIBMBOR. 

Baumgarten 2003: Alexander Baumgarten, Sfântul Anselm şi conceptul ierarhiei, Iaşi, 

Editura Polirom. 

                                                                                                                              
dintre dialogul lui Anselm și scrierile patristice (vezi în special Atanasie cel Mare, Cuvânt despre 

întruparea Cuvântului) pe această temă. Datorez aceste considerații unor discuții, foarte scurte, dar și 

foarte punctuale, purtate cu Conf. Univ. Dr. Adrian Muraru. 
6 Et dimitte nobis debita nostra – „Şi ne iartă nouă datoriile noastre”; sau, după traducerea 

interpretativă care s-a impus în limba română, „Şi ne iartă nouă greşelile noastre”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emanuel GROSU 

440 

Bentley Hart 2013: David Bentley Hart, Frumuseţea infinitului, traducere de Vlad (Nectarie) 

Dărăban, studiu introd. de Vlad (Nectarie) Dărăban şi Mihail Neamţu, Iaşi, Editura 

Polirom. 

Gilson 1995: Etienne Gilson, Filosofia în Evul Mediu, traducere de Ileana Stănescu, 

Bucureşti, Editura Humanitas.  

Harnack 1976: Adolf von Harnack, History of Dogma, trad. Neil Buchanan, Gloucester 

Mass., Peter Smith, vol. 6. 

Losski 1974: Vladimir Losski, Redemption and Deification, în J.H. Erickson, Th.E. Bird 

(eds.), In the Image and Likeness of God, Crestwood, St. Vladimir’s Seminary Press. 

Vanni Rovighi 1987: Sofia Vanni Rovighi, Introduzione a Anselmo d’Aosta, Bari, Laterza. 

 

Cur Deus Homo: from the Fundamental Concepts 

(debita, satisfactio) to the Limits of the Treatise 

Anselm of Canterbury (1033-1109 AC) is the first to have written a theology work, 

dedicated exclusively to salvation, thus creating a new theological field: soteriology. Such a 

theme inevitably raises issues concerning the rapport between Creator and creature, the will, 

justice and mercy of God, the – mortal/immortal – human condition in the context of the 

divine plan, etc. The answers to these issues lead to the idea of the necessity of incarnation, a 

necessity that should not be seen as a limitation of the divine power. Our analysis proposes a 

review of both virtues and limits of this treatise, as well as an analysis of the relation 

between two fundamental concepts of the Anselmian dialogue: debita (debts) and satisfactio 

(atonement). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:22 UTC)
BDD-A8084 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

