
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 327‒336. 

 

 

 

Mit şi tipar narativ în romanul lui Stefan Heym 

Ahasver, le Juif Errant  
 

Irina HĂILĂ
*
 

 

 

Key-words: myth, invariant, narrative paths, Wandering Jew, structural 

elements 

 

 

Romanul lui Stefan Heym Ahasver, le Juif Errant, propune una dintre cele 

mai interesante prelucrări ale unui mit literar consemnat, în primele sale variante, 

încă din secolul al XVI-lea. „Evreul rătăcitor” sau „Evreul etern” este figura mitică 

pe care autorul o situează în centrul unei structuri narative complexe, construită pe 

principiul simetriei şi al reluării. Transtextualitatea biblică şi apocrifă permite 

reliefarea unor sensuri aparte ale mitului care constituie baza demersului narativ.  

Imaginea evreului rătăcitor din acest roman poate fi pusă în relaţie cu 

ambiguitatea pe care o dobândeşte personajul, de-a lungul timpului, în unele creaţii 

populare – înger şi demon –, obţinută prin contaminarea surselor care îl prezintă 

drept martorul unor evenimente cu caracter fondator (timpul lui Iisus) cu elemente 

de credinţă locală în demoni sau alte întrupări fabuloase:  

Lorsque la religion populaire en fait un génie de la fôret ou un autre 

personnage de légende, même le diable chrétien devient profondément ambigu. De 

même est-il très difficile de déterminer «de quel coté» se tient le Juif Errant, homme 

ou diable, chrétien ou juif (Hassan-Rokem 2001: 51). 

Dintre mitemele primare (întâlnirea cu Iisus pe drumul Patimilor, păcatul 

comis prin refuzul de a-i da ajutor Celui aflat în suferinţă, pedeapsa cu blestemul 

rătăcirii veşnice) sunt accentuate păcatul şi pedeapsa, teme principale în roman. 

Acestora li se asociază dualitatea fiinţei umane şi ambiguitatea principiilor binelui şi 

răului. Spre deosebire de alte variante ale nucleului mitic, în care rătăcirea 

protagonistului se desfăşoară în plan terestru, romanul lui Stefan Heym propune atât 

spaţii conveţional-realiste (Hamburg, Leipzig, Schleswig), cât şi utopice (cer, neant). 

Acţiunea cuprinde o amplă serie de evenimente, repartizate în trei planuri 

cronologice – Geneza şi viaţa lui Iisus, secolele al XVI-lea şi XX. Formula narativă, 

care îmbină convenţii ale romanului realist, epistolar şi ale eseului, permite 

alternanţa planurilor relatării şi integrarea unor meditaţii metafizice. Comentariile 

metatextuale (în schimbul de corespondenţă dintre Siegfried Beifuss şi Jochanaan 

Leuchtentrager) amplifică dimensiunile nucleului mitic prin trimiteri la documente 

reale. Titlurile capitolelor, de tip cronicăresc, rezumativ, şi suprapunerile temporale 

                                                 
* Colegiul Naţional „Mihai Eminescu”, Botoşani, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina HĂILĂ 

328 

susţin acronia desfăşurării epice, în care Ahasver, evreul rătăcitor, este legat de toate 

cele trei planuri, sub diferite chipuri. Se creează astfel impresia de temporalitate 

circulară, etern-repetitivă.  

1. Primul avatar mitic: Paulus von Eitzen, doctor în Sfânta Scriptură 

O linie narativă îl are ca protagonist pe Paul von Eitzen şi reia, până la un 

punct, un nucleu narativ german, considerat varianta de bază a mitului despre evreul 

rătăcitor. Varianta din 1602 este considerată, de majoritatea cercetătorilor, cea mai 

cuprinzătoare în privinţa situaţiilor create şi a gradului de individualizare a 

personajului. Ahasverus (în această variantă personajul dobândeşte numele sub care 

va deveni cel mai cunoscut în literatură) participă la slujba duminicală, ascultând cu 

evlavie liturghia oficiată de episcopul Paul von Eitzen. La final, el le mărturiseşte 

celor prezenţi că a fost martorul Patimilor Mântuitorului şi că, din cauza gestului de 

respingere a lui Iisus, este blestemat să rătăcească până la a doua venire a 

Mântuitorului pe pământ. Dacă în legenda din 1602 personajul principal este 

Ahasverus, în romanul lui Stefan Heym atenţia se concentrează asupra 

interlocutorului din varianta de bază, episcopul Paulus von Eitzen. Este urmărită 

evoluţia viitorului doctor în Sfânta Scriptură, începând din momentul întâlnirii cu un 

anume Hans Leuchtentrager, la hanul „Le Cygne” din Leipzig, ambii călătorind spre 

Wittenberg.  

Privită din perspectiva lui Paulus von Eitzen, care este un om al timpului său 

(prima linie narativă se desfăşoară în secolul al XVI-lea), povestea evreului rătăcitor 

trebuie să permită verificarea prin apel la textele sacre. Episcopul aspirant la titlul de 

doctor în Sfânta Scriptură vrea să-l întâlnească pe Ahasver, pentru a proba 

veridicitatea zvonurilor că ar fi martorul Patimilor. Deşi diformităţile lui Hans 

Leuchtentrager (piciorul strâmb, cocoaşa) ar trebui să-i dea de bănuit, episcopul 

acceptă să devină oaspetele străinului misterios care citează versete biblice şi 

comentează textele sacre. Detaliile despre viaţa gazdei sunt spectaculoase şi introduc 

numeroase referinţe mitice: tatăl, Balthazar din Kitzingen, oftalmolog, a fost 

condamnat la moarte prin scoaterea ochilor (aluzie la mitul lui Œdip) pentru că a 

profanat mormântul Sfintei Hadéloge; mama, Ana-Maria, din ordinul Casimir, fuge 

din oraş, născându-şi copilul într-o iesle (printr-un accident la naştere sunt explicate 

defectele fizice), după care moare; Hans Leuchtentrager este crescut de un medic şi 

de soţia lui, care îi oferă, la maturitate, ceea ce a rămas de la părinţii săi naturali: un 

fragment dintr-un pergament scris în ebraică, pe care Balthazar a notat că l-a primit 

de la un evreu bătrân în trecere prin oraş, o monedă cu chipul unui împărat roman şi 

o bucată de pânză pe care s-a imprimat chipul tatălui său, de dinaintea morţii (aluzie 

la năframa Sfintei Veronica).  

Eitzen înregistrează toate informaţiile pe care i le oferă necunoscutul, dar 

obsesia lui este să-l găsească pe evreul rătăcitor. Când gazda îi traduce pergamentul 

ebraic moştenit de la părinţi, episcopul este nedumerit, căci mesajul se referă la 

mânia lui Dumnezeu împotriva „păstorului” care îşi persecută „turma”. Textul are 

funcţie anticipativă, ca şi informaţia că Leuchtentrager caută un evreu despre care 

hangiul spune că „e peste tot şi nicăieri” (Heym 1991: 15), dar Eitzen, care nu este 

„dotat cu o sensibilitate aparte” (Ibidem), nu încearcă să înţeleagă semnificaţiile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mit şi tipar narativ în romanul lui Stefan Heym Ahasver, le Juif Errant  

329 

profunde ale replicilor interlocutorului. Ceea ce îl fascinează – evreul rătăcitor – îi 

trezeşte, în acelaşi timp, dispreţul. Evreii sunt, pentru el, cei mai scumpi cămătari şi, 

mai ales, cei care L-au răstignit pe Iisus.  

Acasă la Leuchtentrager, Eitzen are prilejul să-i cunoască pe Melanchton, pe 

Luther, dar şi pe un misterios evreu tânăr, de o frumuseţe aparte, pe nume Ahab 

(aluzie la regele biblic al cărui nume a fost asociat cu semnificaţia „fratele Tatălui 

din Ceruri”). Leuchtentrager şi Ahab discută despre un cizmar din Ierusalim care I-a 

închis uşa lui Iisus în ziua patimilor. Aparenţele îi creează lui Eitzen impresia că vin 

din alt timp (feţele lor sunt scăldate într-o lumină nefirească). 

Nevoit să-şi susţină doctoratul în teologie în circumstanţe nefavorabile, Eitzen 

îi cere lui Leuchtentrager să-l ajute la examenul prezidat de Luther însuşi. În timpul 

examinării, are impresia că Hans Leuchtentrager vorbeşte în locul său despre cele 

două tipuri de îngeri, Lucifer, care domneşte de pe tronul de foc, şi Ahasver, care 

vrea să schimbe lumea. Predica îi revoltă şi îi fascinează în egală măsură pe prelaţii 

care asistă. Discursul lui Paul von Eitzen, condus într-adevăr de Leuchtentrager, are 

valoare simbolică şi face trimitere la dualitatea principiilor care guvernează lumea, 

supusă în măsură egală binelui şi răului, forme de manifestare, în absolut, ale 

aceleiaşi forţe spirituale. 

De cele mai multe ori, predicile lui Eitzen reiau locurile comune despre evrei: 

otrăvirea fântânilor, blasfemiile, modificarea sensului salutului. Primeşte două 

scrisori – una laudativă, cealaltă denigratoare –, ambele semnate de Luther, şi nu-şi 

dă seama care dintre ele este adevărată. Treptat, începe să înţeleagă că nu mai ştie 

cine este el cu adevărat. Deruta personajului accentuează tema dublului, sugerată, în 

conversaţia de la han, de Leuchtentrager: „En chacun de nous, il en est deux” (Heym 

1991: 20). 

În timpul unei predici, la Helmstedt, în biserică intră o femeie cu un aspect 

grotesc, declarând că este fiica prinţului din Trebizonda, convertită la creştinism 

după întâlnirea cu evreul rătăcitor Ahasver, cel care mărturiseşte pretutindeni despre 

existenţa lui Iisus Hristos. Ea pregăteşte apariţia lui Ahasver, despre care Eitzen 

declară că este un impostor, dat fiind faptul că el însuşi l-a întâlnit, cu numele de 

Ahab, cu câţiva ani înainte, la Wittenberg. Ahasver susţine că este adevăratul evreu 

rătăcitor, relatând scena întâlnirii cu Iisus. Ceea ce se întâmplă – girueta în formă de 

cocoş de pe turla bisericii cântă de trei ori, iar un fulger cade în mijlocul pieţei şi 

incendiază totul, provocând panica celor prezenţi la slujbă –, confirmă că Ahasver 

este evreul rătăcitor şi ar trebui să-l determine pe Eitzen să-şi schimbe atitudinea. În 

schimb, episcopul profită de situaţie şi organizează o dezbatere pentru a-i convinge 

pe evreii din Altona să se convertească. Ahasver, invitat să depună mărturie despre 

întâlnirea cu Iisus, construieşte un rechizitoriu la adresa întregii umanităţi, dominată 

de rău, şi subliniază inutilitatea jertfei hristice (căci Adam continuă să-şi câştige cu 

greu existenţa, prin sudoarea frunţii, Eva să nască în chinuri, Cain îl ucide pe Abel, 

iar Paul Eitzen nu îşi iubeşte duşmanii, adică toate poruncile lui Hristos au fost 

încălcate). La insistenţele episcopului în legătură cu adevăratul Mesia, Ahasver dă 

un răspuns din care ar putea rezulta calitatea lui de martor al Patimilor, dar este 

suficient de ambiguu încât să poată fi înţeles şi în sens mai larg. El spune că L-a 

alungat din faţa casei pe Reb Josuah (evitând să-L asocieze clar cu Mesia), fiind 

blestemat să rămână pe pământ până la întoarcerea Lui: „Le rabbi m’a dit... le fils de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina HĂILĂ 

330 

l’homme ira son chemin comme l’a écrit le prophète, mais toi tu vas rester ici-bas à 

m’attendre jusqu’à ce que je revienne” (Heym 1991: 143). 

Dezbaterea se termină în haos, niciun evreu nu este convins să se 

convertească. La Schleswig, Eitzen îl revede pe Hans (acum Johann) 

Leuchtentrager, consilier particular al ducelui Adolf, care îi oferă funcţia de 

superintendent al Bisericii, pentru a instaura ordinea în principat. Eitzen 

binecuvântează armata ducelui Adolf, asistă la defilarea trupelor, organizează o 

convertire forţată a evreilor şi convoacă tribunalul ecleziastic pentru refractari.  

Eitzen vrea să-l închidă pe Ahasver, dar ducele crede că ar fi mai utilă 

păstrarea unui vrăjitor ce pare a stăpâni perfect magia neagră. Când Leuchtentrager 

îi spune ducelui că Ahasver are puterea de a vorbi cu Iisus, Adolf îşi declină 

responsabilitatea în privinţa soartei evreului rătăcitor (repetând, parodic, gestul lui 

Pilat din Pont). Paul von Eitzen îl condamnă pe Ahasver la supliciul bătăii cu 

frânghia udă, în piaţa publică, din dorinţa de a scăpa de un rival, dar şi de a verifica 

dacă personajul este cu adevărat nemuritor. La intrarea lui Ahasver în piaţă, 

episcopul simte nevoia să i se arunce la picioare şi să i le îmbrăţişeze, dar abatele îi 

cere să-şi facă datoria. Ahasver îşi începe supliciul şi, ajungând în faţa lui Eitzen, îl 

roagă să-i permită câteva clipe de odihnă. Episcopul îl respinge, amintindu-i ce a 

făcut el însuşi când a fost rugat de Iisus. Declaraţia lui Ahasver, că L-a adorat pe 

Iisus, îl înfurie şi îl determină să repete cuvintele de respingere atribuite, în mod 

obişnuit, evreului rătăcitor. În momentul respectiv, Ahasver, plin de sânge şi 

suferind, se ridică şi îl blestemă să fie căutat de diavol pentru totdeauna.  

Când Ahasver moare după ce traversează ultima oară piaţa, episcopul trăieşte 

un sentiment contradictoriu: este bucuros şi, în acelaşi timp, dezamăgit, pentru că 

spera, în secret, ca evreul rătăcitor să trăiască. Scena este deosebit de importantă în 

desfăşurarea acţiunii, fiind creată, în spiritul rescrierii nucleului mitic pe care şi-l 

propune autorul, prin inversarea datelor tiparului mitic primar, fără ca sensurile de 

bază să se piardă. Asistând la supliciul lui Ahasver, care ia locul lui Iisus, Eitzen ar 

trebui să aibă revelaţia divinului, aşa cum a avut-o cizmarul din Ierusalim în textul 

fondator. Închis în cercul dogmei şi al propriilor sentimente de teamă şi dispreţ pe 

care i le inspiră evreii, episcopul nu are capacitatea de a trăi revelaţia unei realităţi 

mai presus de fire.  

Interpretată în cheie alegorică, scena din veacul al XVI-lea sugerează 

evenimente care au marcat secolul XX. Scriitorul contrapunctează ironic atât 

ascensiunea nazismului – în imaginea caricaturală a ducelui Adolf din Schleswig, pe 

care Eitzen îl ajută să instaureze „împărăţia lui Dumnezeu” pe pământ, se face 

trimitere la modelul real –, cât şi starea conflictuală a celor două republici germane 

în perioada postbelică. 

Anii trec, episcopul se căsătoreşte cu Barbara, are o fată, pe care mama o 

adoră, în ciuda cocoaşei şi a piciorului drept diform, botezată Margarethe (aspectul 

fizic şi numele sunt aluzii la mitul faustic). Ajuns la bătrâneţe, Eitzen este vizitat de 

Hans Leuchtentrager, căruia îi împărtăşeşte părerea că Ahasver ar fi fost o întrupare 

a diavolului. În timpul discuţiei, în casa episcopului apare Ahasver, la fel de tânăr ca 

atunci când fusese biciuit cu frânghii ude.  

Oaspeţii episcopului îşi dezvăluie natura divină (Hans Leuchtentrager este un 

înger căzut, similar lui Lucifer, iar Ahasver îi apare ca învăluit în lumină) şi anunţă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mit şi tipar narativ în romanul lui Stefan Heym Ahasver, le Juif Errant  

331 

că au venit să-i ia sufletul. Eitzen încearcă să explice că ducatul lui Adolf este cel 

mai ordonat din regiune, că a încercat să instaureze pe pământ un regat care să fie 

asemănător celui din ceruri, unde nu există decât o putere şi o voinţă, că oamenii 

sunt protejaţi de credinţa ale cărei reguli el a vegheat să fie îndeplinite şi îi aminteşte 

lui Leuchtentrager că el însuşi l-a susţinut în timpul acţiunilor sale. Răspunsul ironic 

al interlocutorului – „C’est justement pour cela, mon très chrétien ami, pour cela et 

ces mérites particuliers que tu es devenu la proie du Diable” (Heym 1991: 219) – 

sintetizează existenţa episcopului, care, în fanatismul său, a uitat să-şi iubească şi 

să-şi protejeze enoriaşii. O subliniază Ahasver, celălalt înger căzut, care vorbeşte 

despre libertatea fiecărui om de a alege. Avertismentul iniţial, textul ebraic citit la 

han, şi celelalte semne ignorate îl aduc pe Eitzen, păcătos din orgoliul de a crede că 

poate decide pentru ceilalţi, în momentul pedepsei, care nu se asociază cu nemurirea.  

Când Margarethe intră în cameră să-i anunţe că masa este pregătită, îşi găseşte 

tatăl mort, cu o expresie de groază întipărită pe faţă. Eitzen a rămas singur, numai 

vagul miros de pucioasă şi cizmele necunoscutului întârziat stau mărturie că a mai 

trecut cineva pe acolo. Oaspeţii au dispărut inexplicabil. 

2. Ahasver, martor la crearea lumii 

Al doilea fir epic urmăreşte timpul Genezei şi al prezenţei lui Iisus pe pământ. 

Prezentarea circumstanţelor în care Dumnezeu l-a creat pe Adam este pretextul 

pentru introducerea uneia dintre temele de bază ale romanului – dualitatea fiinţei 

umane. În a şasea zi, Dumnezeu creează omul şi le cere îngerilor să-l slujească, 

pentru că a fost modelat din cele patru principii vitale – aer, apă, foc, pământ. 

Căderea îngerilor este determinată de revolta, motivată de mândrie, împotriva 

acestei porunci. Lucifer contestă superioritatea omului, creat în a şasea zi, spre 

deosebire de îngeri, creaţi în a doua zi, şi susţine că acesta îşi va dezamăgi 

Creatorul, trăind sub dominaţia răului de-a lungul întregii sale existenţe.  
Ahasver, celălalt înger creat de Dumnezeu în acelaşi timp cu Lucifer, are o 

atitudine asemănătoare. Pentru el, omul, fantoşă care se mişcă şi vorbeşte numai 
dacă este însufleţită de prezenţa spiritului, nu poate reprezenta o creaţie în 
adevăratul sens al cuvântului. Ideea că omul se mişcă numai sub puterea şi în funcţie 
de voinţa spiritului este un laitmotiv al romanului. În planul narativ care urmăreşte 
evoluţia lui Paul von Eitzen, acesta are frecvent impresia că gândeşte şi acţionează 
cum doreşte Ahasver.  

Căderea din cer nu este regretată de niciunul dintre cei doi îngeri. Lucifer se 

retrage în „regatul de jos”, Gheena, Ahasver rămâne pe pământ. Simbolizând binele 

(Ahasver) şi răul (Lucifer), cei doi îngeri căzuţi vor interveni în existenţa celorlalte 

personaje. Rolurile lor sunt dominate de ambiguitate, niciunul nu se situează 

categoric de partea principiului pe care îl întruchipează. Concludente sunt câteva 

scene în care apar Iisus, Ahasver şi Lucifer. În pustiu, Iisus este ispitit de 

Lucifer/Satana să Se arunce de pe acoperişul Templului din Ierusalim, pentru că 

Tatăl nu-L va lăsa să moară şi, în acest fel, va cunoaşte splendoarea cetelor de 

îngeri. După ispita la care Iisus rezistă, Ahasver îi propune să devină Mesia cel mult 

aşteptat de Israel, argumentând că soarta pe care I-a hărăzit-o Creatorul presupune 

un sacrificiu chinuitor şi inutil.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina HĂILĂ 

332 

Promisiunea că Îl va însoţi pretutindeni şi Îi va fi alături în toate momentele 

de suferinţă aduce o modificare foarte importantă a semnificaţiilor tiparului mitic. În 

roman, scena respingerii lui Iisus este reluată de şase ori, prin repovestirea, în 

diferite circumstanţe, a momentului întâlnirii dintre cizmarul din Ierusalim şi Iisus 

sau prin substituţia protagoniştilor (Ahasver – Iisus, Paul von Eitzen – cizmarul din 

Ierusalim), iar promisiunea îngerului căzut Ahasver nu va fi încălcată niciodată. 

Ahasver va fi aşadar mereu prezent alături de Iisus, chiar şi atunci când cei doi se 

vor întâlni pe drumul Patimilor, în dublă calitate: de înger căzut, dar păzitor, şi de 

om dominat de instinctul urii, respingându-l pe Fiul lui Dumnezeu. Dualitatea 

personajului subliniază, simbolic, disocierea fiinţei umane între bine şi rău.  

Ahasver va fi alături de Iisus pe tot parcursul existenţei sale terestre, sub 

chipul „discipolului prea iubit”, încercând să împiedice deznodământul fatal. Ultima 

încercare de a-L salva pe Iisus de supliciu are loc pe drumul Patimilor, când Îi 

adresează din nou propunerea de a deveni Mesia cel aşteptat de Israel şi îi arată sabia 

divină, care i-ar putea înspăimânta pe opresori. Refuzul lui Iisus, care vrea să 

împlinească voia Tatălui, îl înfurie şi determină refuzul de a-L lăsa să Se odihnească 

lângă casa lui.  

Motivul respingerii, cu mult mai complex decât în varianta de bază, are 

legătură cu esenţa lui Ahasver, cel care, din prima zi, a negat necesitatea existenţei 

omului, revoltându-se împotriva lui Dumnezeu. Apare, în această scenă, antiteza 

dintre două modele – acela al ascultării, simbolizat de Iisus, care oferă posibilitatea 

concilierii între esenţa divină şi cea umană; şi acela al revoltei, simbolizat de 

Ahasver. În scena răstignirii, Iisus îşi sacrifică esenţa umană, iar acest gest îi 

subliniază esenţa divină. Ahasver îşi respinge esenţa divină (care ar trebui să fie 

ascultare), refuzând să accepte esenţa umană. Această atitudine atrage, în cazul lui, 

care a fost creat ca înger preaiubit, o suferinţă la fel de profundă ca aceea a lui Iisus.  

Răstignirea lui Iisus atrage din partea lui Ahasver un gest compensatoriu – 

conversaţia cu Iuda despre libertatea fiecărui om de a alege, în ciuda predestinării, ce 

vrea să devină, care va trezi în sufletul acestuia remuşcări profunde ce-l vor conduce 

la sinucidere.  

Una dintre cele mai importante scene simbolice din acest plan narativ este 

aceea care îi aduce faţă în faţă pe Ahasver şi pe Dumnezeu. Discuţia referitoare la 

identitatea primului creator – care poate fi considerat Dumnezeu, Care l-a creat pe 

om după chipul şi asemănarea Sa, sau omul, care L-a imaginat pe Dumnezeu după 

propriile trăsături – aduce în prim-plan o altă temă esenţială a romanului: raportul 

omului cu divinitatea.  

A treia ofertă pe care Ahasver I-o face lui Iisus este cea mai complexă prin 

semnificaţii – crearea unei lumi prin înlocuirea ordinii existente. Trebuie remarcată 

creşterea în intensitatea a reacţiilor celor doi interlocutori. Prima propunere este mai 

mult o sugestie, din timpul conversaţiei în pustiu – calitatea de Mesia aşteptat de 

Israel. Refuzul este urmat de gestul protector şi de promisiunea de a-L însoţi 

permanent. A doua, din timpul întâlnirii pe drumul Patimilor, se referă la revelarea, 

pentru martorii răstignirii, a calităţii de Fiu al lui Dumnezeu. Este respinsă, atrage 

furia lui Ahasver şi blestemul hristic. A treia propunere – crearea unei lumi, 

implicând revolta clară împotriva Tatălui – este respinsă vehement – „Alors il a 

ouvert grands les yeux, comme épouvanté, et s’est écrié, Vade retro, Satanas!”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mit şi tipar narativ în romanul lui Stefan Heym Ahasver, le Juif Errant  

333 

Apocalipsa provocată de revolta lui Iisus împotriva Tatălui, care aduce toţi 

prizonierii iadului în cele şapte ceruri, în frunte cu Lucifer şi Antihristul, este un 

eşec. Anunţând că vrea să instituie o lume după chipul şi asemănarea Sa, Iisus uită 

că este parte a Unităţii, deci nu poate repeta creaţia care există deja. Restabilirea 

ordinii hotărâte de Tatăl Unic înseamnă anularea ideii de pedeapsă. Imagine a 

Tatălui, Fiul este divinitatea însăşi. Legat pentru totdeauna de Fiu, Ahasver se 

contopeşte cu imaginea Tatălui. 

Pentru scena care încheie al doilea plan narativ al romanului se pot propune 

numeroase posibilităţi de interpretare, pentru că acest fir epic este unul al 

simbolurilor. Anularea pedepsei prin identificarea esenţei divine în cazul tuturor 

fiinţelor presupune modificarea radicală a sensurilor scenariului mitic. Ideea pe care 

o sugerează varianta lui Stefan Heym este că Ahasver nu trebuie să mărturisească 

despre existenţa lui Dumnezeu, fiind creat, ca şi oamenii, după chipul şi asemănarea 

Tatălui şi având, prin esenţa lui divină, puterea de a salva suflete. Se conturează o 

replică ironică la adresa convertirii lui Ahasverus din varianta de bază şi se 

subliniază ideea că fanatismul dogmatic îndepărtează omul de spiritul divin, cu care 

se încheie şi primul plan narativ.  

3. Un evreu rătăcitor contemporan 

A treia linie narativă se raportează la secolul XX şi aduce în prim-plan 

corespondenţa dintre profesorul Siegfried Beifuss, un marxist convins din Republica 

Democrată Germană, autorul unei lucrări despre miturile iudeo-creştine, şi 

profesorul Jochanaan Leuchtentrager de la Universitatea Ebraică din Ierusalim, pe 

tema existenţei reale a miticului Ahasver. Acesta ar trăi în Ierusalim, fiind 

proprietarul unui magazin de pantofi situat pe Via Dolorosa. Jochanaan 

Leuchtentrager avansează ipoteza că Ahasver a existat înainte de Hristos, contestată 

de Beifuss. În schimbul de corespondenţă se refac, treptat, perioade din existenţa lui 

Ahasver, sunt comentate numele sub care acesta apare în documente sau în creaţiile 

inspirate de mitul evreului rătăcitor de-a lungul timpului.  
În câteva scrisori ale lui Leuchtentrager sunt reproduse bilete ale lui Ahasver 

din Ierusalimul secolului XX şi o relatare detaliată a întâlnirii cu Iisus pe drumul 
Patimilor. Beifuss este informat că Iisus a fost văzut pe Via Dolorosa înveşmântat în 
zdrenţe şi ducând o cruce grea. Niciunul dintre turiştii care trec prin zonă nu îl 
observă, iar Iisus îl roagă pe Ahasver să-i permită câteva clipe de odihnă în faţa 
casei. Evreul, având impresia că retrăieşte o scenă din alt timp, întrerupe tiparul 
comportamental pe care îl evidenţiază scrisorile celor doi savanţi care comentează 
legenda şi Îl invită pe Iisus în magazin, şocându-şi clienţii, apoi Îl conduce în casă, 
oferindu-I vin şi Coca-Cola (!). Iisus refuză, cerând doar apă şi să-I fie ştearsă 
fruntea de sânge. Cei doi discută despre Armaghedon, masacrul final pe care îl vor 
produce rachetele intercontinentale şi bombele nucleare. Iisus îşi înalţă privirea spre 
cer, iar replica biblică adresată Tatălui înaintea răstignirii îşi modifică sensul, 
accentuând inutilitatea jertfei: „Eli, Eli, est-ce que tout cela aurait été en vain – le 
sermon sur le montagne, la mort sur la croix? L’agneau a été sacrifié, mais le 
sacrifice refusé?” (Heym 1991: 197). 

O mulţime de turişti se adună în faţa magazinului, iar unul dintre ei, auzind 

vorbele lui Iisus, se întreabă dacă L-a întâlnit pe Fiul Domnului. Smuls din tristeţea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina HĂILĂ 

334 

copleşitoare de replica turistului, Iisus întinde mâna stigmatizată ca spre 

binecuvântare, dar după un moment o lasă în jos şi se pierde printre oameni. Gestul 

cizmarului de pe mult vizitata Via Dolorosa este tardiv. Scena sugerează 

continuitatea sacrului chiar şi într-o lume incapabilă să-l recunoască. Degradarea 

imaginilor, asocierea elementelor specifice euharistiei (vinul) cu simboluri ale lumii 

profane (Coca-Cola) sunt caracteristice realităţii contemporane. În această realitate, 

gestul lui Ahasver nu mai poate avea semnificaţii mitice.  

Scepticul Beifuss sfârşeşte prin a fi convins de argumentele colegului din 

Israel şi cei doi stabilesc o întâlnire la Berlin. Beifuss dispare misterios, în noaptea 

Sfântului Silvestru. Declaraţia soţiei, consemnată în ancheta care investighează 

misterul, se referă la vizita pe care profesorul Leuchtentrager şi domnul Ahasver i-au 

făcut-o lui Beifuss. Aceştia se retrag în biroul profesorului şi, când soţia merge să-i 

invite la masă, descoperă o cameră pustie, o gaură inexplicabilă în zidul casei şi un 

vag miros de pucioasă. 

Strania dispariţie oferă o cheie de lectură. Pentru cititor este evidentă 

suprapunerea personajelor Eitzen/Beifuss, Hans/Jochanaan Leuchtentrager, iar 

unificarea planurilor narative evidenţiază ideea de circularitate a destinului uman, 

una dintre temele romanului, sugerată, în al doilea plan narativ, prin imaginile care 

fac trimitere la Geneză, respectiv la Apocalipsă. 

Una dintre ultimele lui scrisori (folosită drept probă în ancheta serviciilor 

secrete după dispariţia suspectă a lui Beifuss) este o mărturie despre descoperirea 

relaţiilor de tip cauză-efect care guvernează existenţa umană.  

4. Remodelarea tiparului mitic 

Inversarea datelor textului de bază are consecinţe ample la nivel narativ. Paul 
von Eitzen, martorul real care povesteşte despre Ahasverus în 1602, devine personaj 
de ficţiune, în timp ce personajul mitic se detaşează de statutul fictiv, comentându-şi 
existenţa şi interpretând-o. Personajul creat de Stefan Heym devine simbol al 
metamorfozei propriului mit şi al timpului, printr-o extensie amplă a sensurilor. Cele 
trei planuri narative reiau, în diferite moduri, povestea întâlnirii evreului rătăcitor cu 
Iisus, iar scena dobândeşte sensuri noi, de fiecare dată.  

Se creează impresia de simultaneitate a desfăşurării celor trei planuri. În timp 
ce Paulus von Eitzen este din ce în ce mai angajat în acţiunile de convertire a 
evreilor, în plan simbolic, Ahasver şi Iisus se apropie până la contopire, iar în plan 
epistolar, Beifuss este tot mai convins de existenţa reală, în secolul XX, a fostului 
cizmar din Ierusalim. Imaginile care leagă cele trei planuri narative susţin ideea că 
orice acţiune perturbatoare a echilibrului dintr-un plan are consecinţe şi la nivelul 
celorlalte planuri, iar întrebarea, reluată de autor în diferite forme, se referă la 
posibilitatea omului de a supravieţui într-o lume care se dezumanizează pe măsură 
ce evoluează. În acronia şi aspaţialitatea planurilor narative se urmăreşte, de fapt, 
rătăcirea umană, cu finalitate incertă. 

Scenele care îi aduc împreună pe Iisus şi pe Ahasver amplifică sensurile 
iniţiale, prin dislocarea temporală care permite introducerea existenţei anterioare a 
îngerului căzut în raport cu Iisus. Prima respingere a lui Iisus se săvârşeşte înainte ca 
Acesta să fie creat, prin refuzul de a considera omul ca întrupare superioară îngerului 
(scena Genezei). Respingerea de pe drumul Patimilor se situează în aceeaşi linie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mit şi tipar narativ în romanul lui Stefan Heym Ahasver, le Juif Errant  

335 

Îngerul căzut/cizmarul din Ierusalim refuză cererea omului Iisus şi se înscrie într-o 
evoluţie lineară. Întreruperea acesteia se produce în secolul XX, când Iisus este 
primit în casă. Scena plasată în contemporaneitate are corespondent în timpul mitic: 
în final, imaginea lui Iisus se contopeşte cu aceea a lui Ahasver. Gestul din planul 
existenţei cotidiene are consecinţe în plan mitic.  

Transpunerea parodică a aceleiaşi scene în planul secolului al XVI-lea 

grefează, pe mitemele originare, miteme faustice. Tânărul Paulus von Eitzen, însetat 

de cunoaştere şi de descifrarea sensurilor doctrinei, face, involuntar, un pact cu 

diavolul la hanul din Leipzig. Leuchtentrager îl va ajuta să-şi îndeplinească visele, îl 

va face atotştiutor, atotputernic. În final, îl va conduce în Infern, nu înainte ca 

episcopul să trăiască experienţa respingerii esenţei divine (în scena supliciului la 

care îl condamnă pe Ahasver). Acţiunile episcopului din secolul al XVI-lea au 

repercusiuni în secolul XX. Siegfried Beifuss, având în comun cu Paulus von Eitzen 

fanatismul (al lui se îndreaptă spre ştiinţă), va avea aceeaşi soartă, dispărând 

împreună cu Lucifer/Jochanaan Leuchtentrager.  

Ceea ce se subliniază prin evoluţia personajelor reprezentând opozanţi 

ahasverici şi hristici – Iuda, Paul von Eitzen, Siegfrid Beifuss – este ideea că omul 

are libertatea alegerii. Chiar dacă predestinarea există, voinţa omului este aceea care 

îi permite să se manifeste.  

Întreruperea desfăşurării liniare a evenimentelor, proprie variantei de referinţă 

şi conservată în majoritatea rescrierilor, accentuează temporalitatea simbolică a 

planului în care apar Iisus, Dumnezeu-Tatăl, Ahasver şi calitatea de „evreu etern” 

(pe care i-o reliefează creaţiile germane) a celui din urmă. Construcţia circulară, 

punctată de cuvintele lui Ahasver – „Nous tombons” („Cădem”), cap. I; „Nous 

flottons” („Plutim”), cap. XVII; „Nous cherchons” („Căutăm”), cap. XXVII; „Nous 

tombons” („Cădem”), cap. XXIX – este aparentă. În primele două situaţii, „noi” este 

alcătuit din Lucifer şi Ahasver; în ultimele două, „noi” îi reprezintă pe Ahasver şi pe 

Iisus.  

Rătăcirea lui Ahasver nu este liniară, nu se înscrie într-o cronologie, ci se 

desfăşoară simultan, în spaţii utopice – cerul, neantul, Raiul – şi concrete – 

Hamburg, Leipzig, Altona, Wittenberg, Ierusalim. El este un personaj mobil nu prin 

caracteristica exterioară a mersului, a parcurgerii distanţelor pe termen nedefinit, ci 

prin metamorfozele interioare. 

Procesul de resemantizare a mitului evreului rătăcitor este foarte amplu în 

acest roman. La nivel structural, mitemelor primare li se adaugă miteme faustice şi 

biblice (prăbuşirea Satanei), iar la nivel semantic, derivarea se realizează în funcţie 

de trei linii tematice, pe care Marie-France Rouart le identifică în rescrierea Genezei, 

a răstignirii şi în tema salvării omului prin om (Rouart 2002: 240). Acestora li se pot 

adăuga ambiguitatea ipostazelor divinităţii, tema responsabilităţii umane în privinţa 

alegerilor făcute, dominaţia răului. 

Rătăcirea lui Ahasver, temă centrală a legendei din 1602, dobândeşte sensuri 

complexe în acest roman. Crearea omului după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu 

semnifică, pentru îngerul Ahasver din primul capitol al romanului, ca şi pentru 

Lucifer, căderea din graţia divină. Aceasta este motivaţia trădării Fiului, care 

însumează condiţia umană şi divină, mult mai profundă decât în cazul altor 

personaje din aceeaşi serie mitică. Principiu ordonator al sensurilor romanului, acest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina HĂILĂ 

336 

personaj, având ca trăsătură dominantă voinţa de schimbare, exprimă intenţia 

autorului de a lăsa deschise liniile tematice, sugerată în metafora finală a visului, 

care permite explorarea altor sensuri.  

Scenariul narativ se construieşte în interiorul matricii mitice, dar şi în calitate 

de comentariu al mitului, reunind dubla perspectivă – iudaică şi creştină – asupra 

posibilităţilor de interpretare. Existenţa unui hipotext neomogen (literar şi 

nonliterar), alcătuit din legende italiene, flamande şi germane (amănuntul bănuţilor 

care apar miraculos în buzunarul lui Ahasver şi îi confirmă calitatea de evreu 

rătăcitor), romanul lui Eugène Sue (detaliul sandalelor de lemn în formă de cruce, 

bătute în cuie pe tălpile personajului), documente de epocă (în care sunt consemnate 

persecuţiile evreilor în secolul al XVI-lea), textele apocaliptice (scena finală), 

credinţe populare (mirosul de pucioasă, înfăţişarea diavolului), lucrări enciclopedice 

(Encyclopedia Judaica), texte biblice, permite crearea unei variante a scenariului 

mitic în care sensurile se redefinesc permanent. 

Amplificarea mitemului pedepsei şi recompunerea scenelor mitice prin 

atribuirea rolurilor iniţiale altor actori (Iisus – Dumnezeu, Ahasver – Lucifer, Paulus 

von Eitzen – Ahasver etc.), mobilitatea identităţii personajelor sunt modalităţile pe 

care autorul le foloseşte în procesul de resemantizare. Trăsăturile personajelor 

alcătuiesc portrete unitare numai în raport cu toate cele trei planuri narative. Mitul, 

fragmentat şi reorganizat, pune în lumină tema principală a relaţiei complexe şi 

implacabile a omului cu divinitatea.  

Bibliografie 

Heym 1991: Stefan Heym, Ahasver, le Juif Errant, traducere din limba germană în limba 

franceză de Jan Dusay, Lausanne, L’Age d’Homme. 

Hassan-Roken 2001: Galit Hassan-Rokem, L’image du Juif Errant et la construction de 

l’identité européenne, în L. Sigal-Klagsblad şi R.I. Cohen (eds.), Le Juif Errant: un 

témoin du temps, Paris, Musée d’art et d’histoire du Judaïsme & Adam Biro. 

Rouart 2002: Marie-France Rouart, Encore un Juif errant au XX
e
 siècle ou la Réécriture du 

mythe dans Ahasver (1981) de Stefan Heym, în Images du mythe, images du moi: 

Mélanges offerts à Marie Miguet-Ollagnier, Paris, Éditions Presses Universitaires 

Franc-Comtoises. 

Myth and Narrative Pattern in Stefan Heym’s Novel 

Ahasver, le Juif Errant 

Stefan Heym’s novel Ahasver, le Juif Errant, develops three narrative paths, 

corresponding to three different chronological levels (a narrative level, symbolic, which 

refers to a primordial time, a second level which takes place in the 16
th

 century and a third 

one, in the 20
th

 century). The link between the narrative paths is made through the passage of 

the protagonist from one level to another. Ahasver has a double role: related to the shift 

between the levels and as invariant. Structural elements such as the passages from one level 

to another and the couple Ahasver-Lucifer are related to a myth (The Wandering Jew). The 

repetition of certain scenes and characters relate to the pattern-like characteristic of the rite. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:44 UTC)
BDD-A8072 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

