
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 307‒317. 

 

 

 

„A treia femeie” din proza românească interbelică. 

Ipostaze; dinamica reprezentării 

 
Elena FILOTE (PANAIT)

*
 

 

 

Key-words: feminine writing, (self) representation, feminism, “the third 

woman”, difference 

 

 

Filonul feminin al generaţiei de prozatori interbelici este foarte bine 

reprezentat în literatura română. E deja binecunoscută, datorită unor studii şi 

cercetări recente
1
, pleiada de scriitoare interbelice care, alături de colegii de 

generaţie consacraţi, au contribuit la sincronizarea literaturii române cu modelele 

europene. Legate sau nu de gruparea Sburătorul, prozatoarele noastre interbelice 

s-au bucurat, în general, de o bună apreciere din partea lui Eugen Lovinescu şi a 

altor critici ai vremii respective. Cert este că, după al Doilea Război Mondial, puţine 

dintre numele odinioară sonore în mediul cultural autohton (Cella Serghi, Lucia 

Demetrius, Sofia Nădejde, Henriette Yvonne Stahl, Ticu Archip, Anişoara Odeanu, 

Sanda Movilă, Ioana Postelnicu, Sorana Gurian şi Hortensia Papadat-Bengescu) au 

rezistat trecerii timpului, păstrându-şi receptivitatea lectorilor. Între cele două 

războaie însă, aceste scriitoare au reuşit performanţa emancipării statutului artistic al 

femeii, într-un context socio-cultural încă puternic dominat de principiile şi impactul 

personalităţilor masculine. 

Înainte de a se emancipa în spaţiul realităţii social-culturale interbelice, 

femeia a cunoscut o despovărare de presiunea mentalităţilor patriarhale în registrul 

ficţional al prozelor scrise de autoare. Fireşte că această dominantă artistică a 

principiilor identităţii esenţial-feminine a fost apreciată de critica literară cu 

rezervele de rigoare, chiar dacă, în epocă, operele literare ale scriitoarelor noastre au 

fost întâmpinate cu evaluări pozitive. Iată, de pildă, în oglindă, două aprecieri critice 

asupra literaturii feminine interbelice între care există aproape 90 de ani distanţă în 

timp: în 1919, Eugen Lovinescu scria despre literatura feminină în termenii unei 

condescendenţe feminolatre: 

Literatura feminină urmează nu numai condițiile sufletești ale sexului, ci și 

condiția lui socială. Femeia trăiește în lumea sentimentului ca într-o lume proprie. 

Funcțiunea ei primară e de a iubi. Amorul o mlădie ca pe un metal topit în 

nenumăratele forme ale dragostei, o aruncă în extaz mistic dinaintea Pelerinului divin 

sau o înconvoaie în fața leagănului. Amantă și mamă, iată cele două tipare ale 

eternului feminin. Între o porumbiță și o femeie sunt corespondențe ce le apropie, în 

                                                      
* Universitatea „Dunărea de Jos”, Galați, România. 
1 Vezi, de exemplu, Burţa-Cernat (2011). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena FILOTE (PANAIT) 

308 

unele privinți, mai mult decât de porumbel și de bărbat; aceleași instincte puternice le 

stăpânesc și le conduc; femeia și femela iubesc la fel, iar, în fața primejdiei, își apără 

puiul cu același devotament matern. Dacă porumbițele ar avea o literatură, s-ar 

asemăna cu literatura celor mai mari scriitoare contimporane (Lovinescu 1982: 124). 

La mare distanţă în timp, un critic al zilelor noastre, Eugen Negrici, consideră 

literatura feminină doar „un alt concept confuz, deci comod şi util” (Negrici 2008: 

201). După ce se arată incisiv de sever cu privire la literatura feminină în general, 

considerând-o una dintre „iluziile literaturii române”, o „obsesie nobiliară” a culturii 

noastre, Eugen Negrici se arată ironic concesiv faţă de literatura feminină 

interbelică: „Admitem, totuşi, că, în privinţa scriitoarelor interbelice (şi poate numai 

a acestora), se poate invoca o anume conjuncţie fericită a astrelor care a făcut 

atractivă lumea literaturii lor” (Ibidem: 204). 

Criticul Eugen Negrici remarcă faptul că, saturată de o anumită tendinţă, 

intens exersată, spre ruralitate şi obiectivitate, literatura română a resimţit în 

deceniile interbelice  

[…] o nevoie de sondare a interiorităţii, de investigare a cutelor sufletului şi a 

neliniştilor intelectuale, un jind al introspecţiei şi al confesării, o curiozitate pentru 

stările de conştiinţă netipice şi pentru intimitatea greu revelabilă. Cine a mizat atunci 

pe analiză, pe scormonirea nemiloasă a cotloanelor sufletului, cine a ştiut şi a putut să 

ţină piept (cu sau fără ajutorul îndemnurilor lovinesciene) imboldului de idealizare a 

lumii, adesea sesizabil la scriitorii noştri, a avut şansa să trezească interesul unui 

număr important – şi în creştere – de cititori cultivaţi, ca şi al unor inductori de opinie 

(Ibidem).  

Înţelegem aşadar că, în opinia criticului, scriitoarele interbelice ar fi reuşit să 

suscite interesul publicului şi al criticii prin dovezi de oportunism şi adaptabilitate la 

„tendinţe” (!). 

Că lucrurile nu au stat chiar aşa şi că miza implicării scriitoarelor noastre 

interbelice în viaţa culturală autohtonă a fost una diferită şi mult mai complexă 

mărturisesc operele acestora, în care, în registre artistice diverse, emanciparea 

statutului femeii e reprezentat ca expresie a unei noi vârste, moderne, în istoria 

evoluţiei acesteia. 

Eseul publicat de filosoful francez Gilles Lipovetsky în 1997, La troisième 

femme: permanence et révolution du féminin (Paris, Gallimard), tradus în limba 

română în anul 2000 de Radu Sergiu Ruba și Manuela Vrabie la Editura Univers, 

reprezintă un punct de plecare analitic, fiind o prezentare originală a evoluţiei 

condiţiei femeii de-a lungul timpului, în istoria căreia Lipovetsky distinge trei epoci. 

„Prima femeie” ar fi, în concepția originală a autorului, „femeia depreciată” 

(Lipovetsky 2000: 180) a societăților primitive, considerată natură inferioară, 

subordonată bărbatului, sistematic devalorizată și disprețuită. „A doua femeie” 

corespunde „femeii slăvite” (Ibidem: 182), model impus începând cu a doua 

jumătate a Evului Mediu, femeia sacralizată, adulată, considerată o adevărată zână a 

căminului, dotată cu puterea de a schimba, prin educația morală exemplară 

transmisă copiilor, fața întregii societăți. „A treia femeie sau femeia nedefinită” 

(Ibidem: 184), dotată cu puterea de a se reinventa pe sine însăși, este un produs al 

lumii moderne și postmoderne, exercitându-și drepturi altădată de neconceput 

precum urmarea unor studii, optarea personală pentru o anumită profesie, adoptarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„A treia femeie” din proza românească interbelică. Ipostaze; dinamica reprezentării 

309 

unui plan individual de carieră, deciderea procentului investiției personale în muncă 

și în familie. Dacă femeile nu dețin nici acum supremația în viața politică sau 

economică, măcar ele sunt libere să-și guverneze propriul destin existențial. În 

Prezentare, autorul explică faptul că prin sintagma „a treia femeie” înțelege „o nouă 

imagine socială a femininului, producând o ruptură majoră în «istoria femeilor», 

ultimă expresie a progresului democratic aplicat la statutul social și de identitate al 

femininului” (Lipovetsky 2000: 7), așadar o nouă vârstă în evoluția statutului 

social-istoric al femeii, când locul acesteia nu mai este prestabilit, orchestrat de la un 

capăt la altul de ordinea socială și de cea naturală.  

Corpusul de texte selectat pentru expunerea dinamicii reprezentărilor celei de „a 

treia femei” în proza feminină interbelică cuprinde trei romane considerate 

reprezentative pentru problematica în discuţie, existând, fireşte, posibilitatea extinderii 

consideraţiilor şi concluziilor la care se va ajunge şi asupra altor opere: este vorba de 

Steaua robilor (1933) de Henriette Yvonne Stahl, Pânza de păianjen (1938) de Cella 

Serghi şi Fecioarele despletite (1924) de Hortensia Papadat-Bengescu, romane ce pot 

fi citite şi ca adevărate discursuri de legitimare a emancipării condiţiei femeii şi a 

libertăţii sale de (auto)expresie. 

La momentul apariţiei romanului Steaua robilor, personajul Maria Măneanu  

[…] a şocat, mai ales că era creat de o femeie. Era poate prea emancipată, prea 

neconformistă, chiar şi pentru criticii ce se socoteau destul de moderni. [...] Deci, este 

posibil ca Maria Măneanu să fi fost prea eliberată de prejudecăţi pentru gustul anului 

1933, sau, mai bine zis, pentru gustul anumitor critici ai acelui timp care n-au văzut în 

acest personaj decât întruchiparea unui libertinaj deocheat (Cristea 1996: 118).  

În filigranul construcţiei personajului Maria Măneanu, Henriette Yvonne Stahl 

a captat o întreagă retorică a revoltei faţă de reprezentările identitare consacrate 

patriarhal ale feminităţii. De altfel, termenul „revoltă” (şi familia sa lexicală) are o 

recurenţă impresionabilă de-a lungul celor 42 de capitole scurte (după formula de 

lucru specifică acestei scriitoare) ale romanului. Chiar de la primele pagini pot fi 

auzite, într-un dialog imaginat la nivelul conştiinţei Mariei, „vocile” mentalităţii 

falocentrice tradiţionale. Faptul că însăşi fata intră în jocul acestui dialog, dar cu o 

perspectivă diferită, poate semnifica respingerea rigidităţii unor reprezentări 

clişeizante ale culturii patriarhale:  

„S-a dat lui şi apoi a lăsat-o!”  

„Dacă a fost proastă să trăiască cu el înainte de căsătorie!” 

„O stricată, a trăit cu el şi acum nu mai poate scăpa de ea!” 

„Sunt femei de care nu poţi scăpa? Ce face o femeie de care nu poţi scăpa? Se 

putea duce acasă la Saşa şi striga acolo că îl iubeşte; să-i spună mamei lui Saşa, sau 

chiar tatălui ei, care îl va ameninţa pe Saşa? Ce face o femeie de care nu poţi scăpa?” 

(Stahl 1979: 12-13). 

Cu astfel de prejudecăţi are de luptat Maria Măneanu, o tânără de familie 

bună, îndrăgostită de avocatul Alexandru Velescu (Saşa), cu care are o relaţie 

amoroasă, dar care o părăseşte inexplicabil, provocându-i multă suferinţă. În jurul 

Mariei gravitează mai multe personaje masculine, ipostaze diferite ale ideii de 

virilitate (virilitatea grosolană, lipsită de orice sensibilitate – locotenentul Florin 

Negrea, logodnicul şi viitorul soţ al Stelei Măneanu, sora Mariei; virilitatea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena FILOTE (PANAIT) 

310 

calculată, sigură de sine – doctorul Lucian Panu; virilitatea sensibilă, emotivă – 

pictorul George Veroniade), care îi vor oferi fetei disponibilitatea lor afectivă în 

diferite grade şi registre. Detaşându-se, ce exerciţiu de frondă, de convenţionalismul 

comportamental al unei fete de familie bună, Maria îşi va aroga libertatea de a 

dispune de propria corporalitate, acceptând relaţii pur fizice cu Florin Negrea (de 

altfel, logodnicul surorii ei, Stela, cu care acesta se va şi căsători) şi cu pictorul 

Veroniade (deşi acesta o iubeşte sincer şi suferă din cauza indiferenţei Mariei faţă de 

el, fata nu reuşeşte să răspundă sentimentelor lui, pentru că ea e îndrăgostită de 

Saşa). Deşi aceste escapade par să frizeze nimfomania – Veroniade îi spune: „Eşti 

făcută prea pentru dragoste ca să poţi trăi fără dragoste” (Stahl 1979: 124), „Eşti în 

stare de orice. Ai ieşit în stradă să cauţi un om” (Ibidem: 125) –, pentru Maria ele nu 

reprezintă o formă de autodegradare, ci au valoare ontologică, funcţionând ca 

posibile răspunsuri la profunde interogaţii existenţiale:  

Dacă nu se omorâse nu era totuşi mai uşor să rabde durerea adusă de o nouă 

dragoste decât să stea în sterilitatea asta completă de sentiment sau lângă un om care 

îi este indiferent? E oare preferabil să suferi decât să trăieşti o viaţă moartă? Dar 

suferinţă era în orice caz. Acum nu mai căuta decât felul suferinţei. Atât rămânea: 

alegerea (Ibidem: 124).  

Această conştiinţă a libertăţii de alegere o înscrie de fapt pe Maria Măneanu 

în paradigma celei de „a treia femei”. Numai că această libertate este, în cazul 

Mariei Măneanu, subminată din interiorul propriei conştiinţe, din moment ce fata 

pendulează între acceptarea şi respingerea propriilor acte. Maria îşi asumă 

comportamentul atipic prin care caută o formă de rezistenţă la trădarea lui Saşa, care 

a părăsit-o inexplicabil, deşi ea îl considera unic, un ideal de virilitate – „Saşa nu 

putea fi confundat cu nimic pe lume, cu nimic şi niciodată, orice se va întâmpla. 

Saşa” (Ibidem: 142) –, dar, totodată, îşi amendează ea însăşi, într-un nemilos 

rechizitoriu imaginar atribuit instanţei materne, abaterea de la tiparul bunei cuviinţe 

burgheze specific mediului (familial) în care trăieşte: 

[...] dar eu nu-l pot uita pe Saşa. Acum îmi este indiferent orice. M-am culcat 

cu Florin Negrea şi nu cu altcineva, tocmai din indiferenţă.  

– Şi pentru că îţi este indiferent orice, strici viaţa surorii tale? Eşti sigură că nu 

ai înnebunit? Nu-ţi dai seama că eşti nebună? 

– Nu am stricat viaţa Stelei, căci acest Florin Negrea e un ticălos. Pentru ce a 

făcut ceea ce a făcut, dacă o iubeşte pe Stela? 

– El e bărbat. Lui îi este permis orice. Pentru bărbaţi, lucrul acesta nu are 

importanţă. Probă: s-a întors. Şi apoi, sunt sigură că tu te-ai azvârlit la el în braţe. 

Întotdeauna femeia este de vină. Tu mai ales. 

– Mamă, ai dreptate, sunt nebună. Nu-ţi spun asta ca o scuză, ci ca un adevăr. 

Sunt bolnavă. Sunt bolnavă, profund bolnavă şi nu vede nimeni. Mi-e frică, mi-e 

îngrozitor de frică. Noaptea, ziua... la lumină, la întuneric... în visuri, în gânduri... 

mi-e frică. M-am culcat cu Florin pentru că mie îmi este scârbă de dragoste, nu vreau 

să mai aud „te iubesc”. De ce mă lăsaţi singură? Cer iertare, cer iertare, în genunchi, 

pentru tot ce am făcut, dar să nu-mi mai fie atât de frică... mamă... (Ibidem: 92-93). 

Ceea ce îi va da Mariei Măneanu forţa exercitării propriei libertăţi de decizie 

într-o măsură foarte avansată faţă de mentalitatea patriarhală specifică epocii va fi, 

în mod paradoxal, deziluzia ca punct final al obsesiei sale pentru Saşa. După 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„A treia femeie” din proza românească interbelică. Ipostaze; dinamica reprezentării 

311 

moartea mamei lui, Saşa revine la Maria şi cei doi se vor căsători, deşi fata nu mai 

este acum ferm convinsă de exemplaritatea – morală şi fizică – a bărbatului care îi 

acaparase odinioară întreaga lume interioară. Saşa revine în viaţa Mariei într-o scenă 

simbolică, la înmormântarea mamei lui, cu o imagine complet schimbată, afectată de 

trecerea timpului:  

În clipa în care a vrut să intre [în cimitir – n.n. E.F.], în prag apăru Saşa. Dar un 

Saşa schimbat, gras, palid şi cu mustaţă mică, nouă. Tresări când o văzu pe Maria. 

Maria însă rămase împietrită, privindu-l. I se părea că nu este Saşa, ci un alt om, care 

semăna mult, halucinant, perfect, cu el, dar nu el. Nu-l recunoştea, căuta să-l 

recunoască. Totuşi, ştia că omul acesta nu-i este străin, atât numai că nu-şi putea aminti 

cine e. Îl mai întâlnise, îi fusese aproape, dar parcă într-altă lume (Stahl 1979: 144). 

Maria îşi consumă (interiorizează) întreaga dramă existenţial-sentimentală în 

spaţiul privat al propriei odăi, devenit metaforă a mentalităţii burgheze sufocante, 

contrastând cu dorinţa de (auto)exprimare şi afirmare social-afectivă a feminităţii. 

Maria Măneanu, ca reprezentantă avant la lettre a celei de „a treia femei”, va reuşi 

să depăşească limitele acestui topos claustrant, progresiv, mai întâi în spaţiul 

bibliotecii (sugestie culturală a revendicării dreptului femeii la instrucţie şi 

dezvoltare personală) şi apoi în spaţiul public al oraşului. Această din urmă treaptă 

este însă timid reprezentată în Epilogul cărţii, în care o găsim pe Maria Măneanu, 

devenită Velescu, pe cheiul Dâmboviţei, în faţa Palatului Tribunalului, la ultima 

înfăţişare a divorţului de Saşa. Să precizăm că divorţul intervine la dorinţa Mariei şi 

spre nedumerirea, dar şi uşurarea lui Saşa, incapabil să înţeleagă complexitatea 

proceselor interioare ale soţiei sale. Saşa va prelua vocea simbolică a mamei Mariei 

din acel dialog imaginar dintre ea şi fiica sa şi va pune, simplist, sub semnul 

nebuniei devierea femeii de la normele tradiţionale referitoare la locul femeii în 

familie şi societate. Pentru Maria, despărţirea de Saşa este începutul unei noi etape, 

al schimbării perspectivei sale asupra lumii, dublată de asumarea unei noi imagini 

personale:  

În spatele ei auzea paşii oamenilor apropiindu-se şi depărtându-se. Deodată, ca 

revărsarea de apă ce cuprinde întinsul, bucuria se înălţă, şi Maria nu înţelegea cum de 

nu pricepuse, atunci, demult, cât de imens bine îi face să poată privi astfel lumea. [...] 

Maria închise ochii. În inima ei era pace şi putere (Ibidem: 229). 

În termenii lui Gilles Lipovetsky, „a treia femeie a reuşit să împace femeia 

profund schimbată cu natura ei intimă” (Lipovetsky 2000: 10). 

Mult mai ferm se afirmă în spaţiul public – certificând astfel nevoia celei de 

„a treia femei” de a se face vizibilă în societate – personajul Diana Slavu din 

romanul de debut al Cellei Serghi, Pânza de păianjen. Prima ediţie apare cu o 

banderolă ce gira cu nume sonore (precum Mihail Sebastian, Liviu Rebreanu şi 

Camil Petrescu) valoarea artistică a cărţii. Romanul a fost un bestseller atunci, dar şi 

mai târziu, date fiind cele peste 14 reeditări de-a lungul timpului. Impactul asupra 

publicului cititor, mai ales asupra celui feminin, a fost major, de aceea romanul este 

important pentru demersul de faţă, care doreşte să identifice o anumită dinamică a 

reprezentărilor literare ale celei de „a treia femei”.  

Pânza de păianjen este un roman cu o dublă partitură diegetică: una 

principală, aparţinând Dianei Slavu, autoarea unor caiete de confesiuni, şi alta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena FILOTE (PANAIT) 

312 

secundară, aparţinând Ilincăi Dima, cititoarea şi comentatoarea acestor caiete. Diana 

Slavu şi Ilinca Dima sunt personaje construite într-o perfectă complementaritate 

socială (prima este de extracţie socială modestă, dar ajunge să trăiască cu voluptate 

„orgoliul sărăciei” – Serghi 2009: 364; cealaltă face parte din înalta societate 

bucureşteană interbelică, are „o mamă care privea prin lornion și o guvernantă 

severă” – Ibidem: 31), fizică (Diana este „o frumuseţe de reclamă” – Ibidem: 94; 

prezenţă magnetizantă, Ilinca este „negricioasă, cu sprâncene groase, cu fruntea 

boltită și cu ochii inteligenți” – Ibidem) şi de caracter (Diana este exuberantă, 

electrizează cu prezenţa sa orice anturaj, pe când Ilinca este introvertită, tăcută, 

ştearsă). În Caietele sale (completate ulterior cu câteva scrisori şi un jurnal: Jurnalul 

de la Balcic), Diana îşi relatează amintirile legate de familie, şcoală, sărăcie, război, 

apoi tribulaţiile sentimentale consumate alături de pictorul Petre Barbu, doctorul 

Alex Dobrescu sau soţul, Michi Ioanescu, primele încercări de integrare socială şi, 

peste toate acestea, eforturile permanente de a ascunde faţă de toţi starea de sărăcie 

umilitoare în care se zbătea familia sa. Asemeni Mariei Măneanu din Steaua robilor, 

şi Diana Slavu are de înfruntat prejudecăţi sociale referitoare la poziţia periferică a 

femeii în ceea ce priveşte accesul la studii, libertatea afectivă, matrimoniul, 

construirea unei cariere profesionale, toate acestea fiind privilegii rezervate aproape 

exclusiv bărbaţilor. Iată, de pildă, atitudinea tatălui Dianei faţă de dorinţa fetei de 

a-şi continua studiile şi de a-şi face astfel singură un drum în viaţă: „– Iar taxe, iar 

bani... iar cărţi? La ce folosesc toate mofturile astea?... Trebuie să ne gândim la 

Nicu, el e băiat, trebuie să înveţe. O fată, dacă ştie să scrie şi să citească, ajunge” 

(Ibidem: 151). Ca o adevărată „a treia femeie” însă, Diana va lupta cu toate forţele 

atât împotriva sărăciei, cât mai ales împotriva unor tipare sociale injuste, legitimând 

artistic, prin acest comportament ofensiv, paradigma emancipării femeii în 

societatea modernă. Cu mari greutăţi, Diana reuşeşte să lucreze pe lângă biroul unui 

avocat în primul an de Drept, pentru că  

Licenţiaţii în Drept fiind obligaţi să facă practică de avocat în biroul unui 

„maestru”, băteau la uşa lui, cereau să facă ucenicie. Cu atât mai greu era pentru un 

student în anul întâi la Drept să găsească o uşă deschisă. [...] Când ucenicul era o fată, 

şi mai ales frumoasă, era cu atât mai greu să fie primită. „N-am nevoie de o fustă!”, 

repetau „maeştrii” cuvintele nevestelor. Şi uneori se îndârjeau chiar mamele, de teamă 

ca feciorul „să nu se încurce cu vreo sărăcie”... (Ibidem: 166).  

Tocmai acest orgoliu al sărăciei din mediul privat al familiei o va determina 

pe Diana să se ambiţioneze şi mai mult în cucerirea spaţiului public, prin construirea 

unei cariere de avocat de succes:  

Trebuie să am răbdare, să termin studiile, să am voinţă, să muncesc în orice 

condiţii, ca să ajung într-o zi avocat! Atunci voi fi un om întreg, pe picioarele mele, 

voi putea să apăr dreptatea. Toate începuturile sunt grele. Dar într-o zi îmi voi câştiga 

existenţa. Numai atunci voi respira liber, voi păşi pe stradă ca un om întreg, nu arătată 

cu degetul: „Uite, săraca, nu s-a măritat... N-a avut zestre... Şi ce fată a fost!... Dar 

dacă n-a avut zestre, n-a avut nici noroc” (Ibidem: 167). 

Recunoaştem în profilul identitar la care aspiră Diana respingerea condiţiei 

femeii ca fiinţă subordonată sau complementară unei instanţe masculine centrale, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„A treia femeie” din proza românească interbelică. Ipostaze; dinamica reprezentării 

313 

raport cu care ocupă o poziţie periferică, nici măcar de alteritate. Libertatea 

înseamnă pentru Diana independenţă materială, profesională şi socială. Dar drumul 

va fi presărat cu dificultăţi generate şi alimentate de reguli prestabilite, bine 

înrădăcinate în mentalul colectiv. Deşi se căsătoreşte cu Michi Ioanescu, un tânăr 

din înalta societate (având şi în această situaţie de depăşit tot soiul de prejudecăţi 

referitoare la incompatibilitatea matrimonială a claselor sociale diferite), Diana nu 

reuşeşte să atingă confortul material dorit, pentru că familia socrilor se dovedeşte 

scăpătată, iar zestrea cuvenită fiului – iluzorie. Aşa că Diana se vede nevoită să se 

angajeze din nou, fiind acum studentă în ultimul an; în căutarea unui avocat care să-i 

permită să-şi facă practica pe lângă el, Diana are parte de răspunsuri precum:  

„Am vorbit cu avocatul X, care ar fi dispus, dar preferă un secretar... 

Nevastă-sa e geloasă.” „Îmi pare rău, m-am interesat, dar maestrul Y nu ia, din 

principiu, secretare... Are o mamă curioasă...” „Eşti prea nostimă, duduiţă; maestrul 

şi-ar pierde capul. Familia se teme...” [...] „Imposibil Diana. Sunt prieten cu nevasta 

avocatului Z. Nu mi-ar ierta niciodată că te-am adus în casă” (Serghi 2009: 266).  

Situaţia Dianei este generalizată: 

Mă gâtuia revolta. Ajunsesem atât de greu pe băncile universităţii. Cunoşteam 

studente care locuiau în cămin, în condiţii crâncene, umblau nemâncate, apa le intra 

prin pingelele rupte... Oare ştiau că în ziua când vor porni, cu licenţa în buzunar, să 

caute de lucru, li se va răspunde: „Eşti prea nostimă, prea tânără, soţia mea e 

geloasă”? (Ibidem). 

Revendicarea imaginii personale va avea drept rezultat, în cazul Dianei, 

cucerirea propriei libertăţi socio-profesionale (dublată de cea afectivă). Debutul ei ca 

tânără avocată este un succes răsunător în lumea justiţiei. Procesul câştigat datorită 

ambiţiei şi implicării totale a Dianei în anchetarea unui caz de accident de muncă 

atrage după sine o carieră promiţătoare. După îndelungi tribulaţii existenţiale în 

dimensiunea practică a vieţii, Diana se regăseşte în angajarea ei, ca femeie respinsă 

mult timp pe considerente nedrepte, în lupta socială pentru apărarea dreptăţii celor 

mulţi: 

Mi-e ruşine că am stat atâta timp departe de tot ce se întâmplă pe lume. Parcă 

am trăit singură, într-o odaie cu toţi pereţii de oglindă, şi m-am văzut pe mine, numai 

pe mine, şi iar pe mine, în mii de exemplare. În timpul ăsta s-au chinuit oameni în 

închisori, pentru idei generoase, pentru o lume descătuşată de umilinţe şi nevoi. S-a 

muncit în uzine, în laboratoare, în spitale, zi şi noapte, pentru a se înainta cu o 

fracţiune de pas în necuprinsul vieţii (Ibidem: 395).  

Depăşind ceea ce în termenii feminismului se numeşte diviziunea sexuală a 

muncii (sau segregare de gen
2
), Diana dinamitează codurile ancestrale şi stereotipiile 

de gen: „Depăşirea epocii femeii casnice desemnează ciclul istoric care coincide cu 

                                                      
2 „La ségrégation de genre (angl. gender gap) est horizontale (par domaines d’activité – les femmes 

travaillent dans des sphères d’activité moins prestigieuses, moins rémunérées) et verticale (les hommes 

sont plus nombreux à détenir les positions du sommet de la hiérarchie, alors que les femmes occupent 

les positions de la base)” (Rovenţa-Frumuşani 2009: 33) („Segregarea de gen [engl. gender gap] este 

orizontală [prin domenii de activitate – femeile lucrează în zone de activitate mai puţin prestigioase, 

mai puţin remunerate] şi verticală [bărbaţii sunt mai numeroşi în poziţiile din vârful ierarhiei, în timp ce 

femeile ocupă poziţiile de la baza acesteia]” – trad. n., E.F.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena FILOTE (PANAIT) 

314 

recunoaşterea socială a muncii femeilor şi accesul lor la activităţile şi pregătirea ce 

le reveneau pe vremuri în mod exclusiv bărbaţilor” (Lipovetsky 2000: 179).  

În mod categoric centrată pe o problematică a experienţelor femeilor este şi 

proza Hortensiei Papadat-Bengescu. Identitatea
3
 unui personaj precum Nory 

Baldovin se apropie de configuraţia ficţională a celei de „a treia femei” prin uşurinţa 

cu care se mişcă în lumea din ciclul Hallipilor: a studiat Dreptul şi Economia 

politică, practică avocatura şi e activistă socială la „Asistenţa femeii”. „Economia 

socială şi politică şi bârfeala erau cele două pasiuni ale ei” (Papadat-Bengescu 

2012a: 484). În cazul lui Nory, sugestiile feministe sunt mult mai evidente decât în 

cazul personajelor discutate anterior. Convingerile feministe
4
 ale lui Nory frizează 

uneori „canibalismul”, după expresia lui Mini, de exemplu în aprecierea Mikăi-Lé 

drept „un preţios auxiliar al operei de distrugere” (Ibidem: 491) a bărbaţilor. „Fată 

obraznică, amestecând după obiceiul ei pedantismul, gluma şi familiaritatea” 

(Ibidem: 458), Nory provoacă reacţii de teamă unui pedant ilustru precum doctorul 

Rim, ale cărui pretenţii de slugărnicie nu le acceptă sub nicio formă, după cum i se 

pare intolerabilă şi disponibilitatea bunei Lina de a-şi „slugări” soţul ipohondru. De 

altfel, setea de justiţie socială, considerată un drept inviolabil al individului, se 

extinde în cazul lui Nory dincolo de graniţele menajului Rim-Lina: Mini o 

tachinează, numind-o membră a „Partidului Nemulţumirei Universale” 

(Ibidem: 468). Nory îşi asumă, prin profesia sa, lucrul solidar la „opera de ocrotire a 

femeii” (Ibidem: 474), amintind, chiar şi prin portretul fizic androginic
5
, de Femeia 

Nouă
6
 a începutului de secol XX european. 

                                                      
3 „Identitatea este orizontul care permite individului să se «situeze» în raport cu sine și cu ceilalți. 

Noțiunea de identitate este dificil de circumscris datorită caracterului ei polisemantic și multitudinii 

conotațiilor. Identitatea se construiește din confruntarea identicului cu alteritatea, a similitudinii cu 

diferența. Ea este condamnată să se înscrie la graniţa singularului și a pluralului, […] a înrădăcinării și 

a nomadismului, a asimilării și discriminării. Entitate paradoxală, sursă de conflicte și iluzii, spațiu real 

sau imaginar, timp reconstruit de memorie sau jalonat de proiecte și utopii, identitatea este sistemul 

dinamic de reprezentări prin care actorul social (individual sau colectiv) își orientează comportamentul, 

își construiește istoria, își organizează proiectele” (Dragomir, Miroiu 2002: 189). 
4 În perioada interbelică, „feminismul nu reprezenta o mișcare de masă în România. Cu toate 

acestea, feministele câștigaseră o anumită notorietate publică datorită activităților unor figuri 

remarcabile precum Calypso Botez, o activistă pentru reforme sociale care desfășurase încă din 1918 

un lobby convingător în favoarea dreptului de vot pentru femei și reușise chiar să impună abordarea 

problemei în cadrul unor dezbateri serioase, ce se desfășurau sub forma unei serii de prelegeri despre 

forma noii Constituții, organizate în 1923 de către bine cunoscutul Institut Social Român. Feministe 

precum Botez se autoreprezentau ca fiind vocea cu cea mai mare autoritate de a exprima suferințele 

femeilor și își creaseră o argumentație persuasivă în favoarea dreptului de vot pentru femei, bazată pe 

principiul egalității depline între oameni, un principiu care era inclus în noua Constituție a României” 

(Bucur 2005: 135). 
5 „[...] nasul meu grecesc, gura rea şi subţire şi părul tăiat mic la ceafă” (Papadat-Bengescu 2012a: 

487). 
6 „Femeia Nouă de la pragul dintre secole, cum a apărut ea şi în medii, a fost, în primul rând, 

femeia care avea o profesie sau care studia: academiciene necăsătorite, dansatoare sau actriţe, cicliste şi 

sportive. Prin modul în care îşi concepeau existenţa şi prin apariţiile publice, ele au dezvăluit existenţa 

unor noi posibilităţi. În multe locuri, femme nouvelle a fost însoţită de un val de misoginie şi de o criză 

masculină în ceea ce priveşte propria valoare, care a avut numeroase urmări politice; în special în 

Franţa acelui fin du siècle a domnit un sentiment de decadenţă culturală care şi-a pus amprenta pe 

stiluri şi pe epocă şi la care cercuri politice largi au reacţionat printr-un antifeminism cu puternice 

nuanţe naţionale” (Bock 2002: 229). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„A treia femeie” din proza românească interbelică. Ipostaze; dinamica reprezentării 

315 

Eliberarea femeii de sub tutela – ocrotitoare, pentru Mini, dominatoare şi 

umilitoare, după Nory – bărbatului este subiectul unei discuţii simbolice, în plin 

oraş, între cele două prietene. Poziţia lor în faţa acestei problematici complicate – 

locul prestabilit al femeii în societate, în raport cu forţa masculinului – dezvăluie 

încrâncenarea cu care Nory condamnă nedreptăţile istoriei şi respinge poziţia 

tolerant-resemnată a lui Mini. Aceasta tinde să le recunoască bărbaţilor rolul 

dominator, de forţă creatoare a lumii: 

[...] Ei au zidit Cetăţile, cu mintea, cu voinţa, cu braţul... [...] eu port pesemne 

în fiinţa mea conştiinţa timpului de când ei stăpânesc viaţa, deoarece acest simţ de 

robie sălăşluieşte în mine, cea eliberată (Papadat-Bengescu 2012a: 490-491). 

Un asemenea discurs androcentrist e respins de Nory mai întâi cu ironie – 

„Da... da! Ei au zidit temniţele noastre şi ne-au dat locul în păstrare... la bucătărie” 

(Ibidem: 491) –, mai apoi cu furie: „Au toate privilegiile, le batjocoresc şi le trebuie 

luate înapoi. Mie nu-mi face teorii, adu-mi unul bun, ca să stau de vorbă cu 

dumnealui...” (Ibidem). 

Personajul Nory este convocat şi în paginile ultimului roman al Hortensiei 

Papadat-Bengescu, Străina, reconstituit prin consultarea unei uriaşe arhive puse la 

dispoziţie de familia scriitoarei de către cercetătoarea Gabriela Omăt, cu girul 

academicianului Eugen Simion. Aici o regăsim pe feminista Nory căsătorită, contrar 

convingerilor sale, cu un boier de neam, Grecu, stăpân peste moşia de la Gârlele: 

Omenire, uimeşte-te! Nory, fata bătrână, Nory Baldovin, nu mai e fata bătrână, 

e o femeie măritată, o jeune mariée – cum spun cuconiţele bucureştene (Papadat- 

Bengescu 2012b: 9). 

Ce-i drept, căsnicia ei este de tipul unui mariage blanc, căsătoria cu boier 

Grecu petrecându-se, se pare, în urma înţelegerii greşite a unui protocolar schimb de 

scrisori. Este interesant de precizat că prozatoarea a ales pentru personajul Nory o 

modalitate ciudată de scoatere din scenă: o moarte cel puţin absurdă, căci Nory îşi 

va pierde viaţa în timpul unei vizite la şcoala din sat, pe care o conduce, călcând 

strâmb peste un prag. Va fi dorit să sugereze astfel scriitoarea amendarea de către un 

destin implacabil a abaterilor fetei nelegitime a boierului Baldovin de la un cod 

tradiţional de distribuire a rolurilor de gen? 

Se răzbuna poate destinul cu care Nory nu fusese niciodată împăcată; mereu 

răzvrătită împotriva soartei care o ajutase din răsputeri, mereu în vrajbă cu alţii, dar 

mai ales cu ea însăşi (Ibidem: 47). 

Ca o constantă a romanelor ce se înscriu, prin personajele lor feminine, în 

dinamica reprezentării celei de „a treia femei”, remarcăm prezenţa unor personaje 

(feminine) ce îndeplinesc funcţia unor figuri de contrast, care, prin viziunea şi 

discursul afişate, pun de fapt într-o lumină şi mai clară ipostazele acestei imagini 

identitare a feminităţii emancipate: doamna Măneanu, mama Mariei din Steaua 

robilor, Ilinca Dima din Pânza de păianjen (aceasta ar corespunde feminităţii 

burgheze, supuse convenţiilor tradiţionale) şi Mini
7
 din ciclul Hallipilor. Astfel,  

                                                      
7 „Mini e folosită pentru a sublinia preluarea de către femei a ideologiei patriarhatului care face şi a 

făcut posibilă menţinerea acestora, de-a lungul vremii, în poziţia de subordonare şi de aservire [...]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena FILOTE (PANAIT) 

316 

Proza autoarelor noastre interbelice codifică anumite tensiuni specifice unei 

etape a modernităţii europene în care „eroul” de prim-plan e „refulatul”, „minorul”, 

oprimatul, marginalizatul, „bolnavul”. Este vorba de o modernitate în criză, guvernată 

de nevroze şi deificându-l pe „doctorul Freud”, definită de o accelerată derivă 

identitară. Această criză – survenită la noi după Primul Război Mondial, cu un decalaj 

de două-trei decenii faţă de civilizaţiile central-europene – este ocazia fericită pentru 

redefinirea unor roluri sociale şi afirmarea femeii în spaţiul public (Burța-Cernat 

2011: 21). 

Figuri urbane, moderne prin excelenţă, Maria Măneanu, Diana Slavu şi Nory 

Baldovin sunt ipostazieri ale celei de „a treia femei” ce pot configura o dinamică 

progresivă a reprezentării ficţionale a acesteia, de la timida arogare a dreptului la 

decizie şi dispunerea de propria corporalitate (în cazul Mariei Măneanu) la cucerirea 

sferei publice a societăţii prin autovalorizare şi asumarea programatică a unui plan 

de carieră (în cazul Dianei Slavu), culminând cu dezvoltarea unei adevărate retorici 

de vizibilizare a femininului în societate şi cultură (în cazul lui Nory Baldovin).  

Bibliografie 

Bock 2002: Gisela Bock, Femeia în istoria Europei: din Evul Mediu până în zilele noastre, 

traducere din limba germană de Mariana Cristina Bărbulescu, Iași, Editura Polirom. 

Burța-Cernat 2011: Bianca Burţa-Cernat, Fotografie de grup cu scriitoare uitate: proza 

feminină interbelică, București, Editura Cartea Românească. 

Cristea 1996: Mihaela Cristea, Despre realitatea iluziei. De vorbă cu Henriette Yvonne Stahl, 

București, Editura Minerva. 

Dragomir, Miroiu 2002: Otilia Dragomir și Mihaela Miroiu (editoare), Lexicon feminist, Iași, 

Editura Polirom. 

Galaţchi 2012: Simona Galațchi, Cheia feministă a scriiturii Hortensiei Papadat-Bengescu, 

în „Caiete critice”, nr. 7. 

Lipovetsky 2000: Gilles Lipovetsky, A treia femeie, colecția „Sinteze”, traducere de Radu 

Sergiu Ruba și Manuela Vrabie, București, Editura Univers. 

Lovinescu 1982: Eugen Lovinescu, Critice 2, București, Editura Minerva. 

Negrici 2008: Eugen Negrici, Iluziile literaturii române, București, Editura Cartea 

Românească. 

Papadat-Bengescu 2012a: Hortensia Papadat-Bengescu, Opere, vol. I Romane (Femeia în 

fața oglinzei, Balaurul, Fecioarele despletite, Concert din muzică de Bach, Drumul 

ascuns), ediție coordonată de Gabriela Omăt, text îngrijit de Eugenia Tudor Anton și 

Gabriela Omăt, studiu introductiv de Eugen Simion, București, Editura Fundaţiei 

Naţionale pentru Ştiinţă şi Artă, Academia Română. 

Papadat-Bengescu 2012b: Hortensia Papadat-Bengescu, Opere, vol. III Romane (Străina – 

roman inedit), text stabilit și note de Gabriela Omăt, studiu de arhivă și selecția 

lotului manuscris Străina de Elena Docsănescu, studiu introductiv de Eugen Simion, 

Bucureşti, Editura Fundaţiei Naţionale pentru Ştiinţă şi Artă, Academia Română. 

Rovenţa-Frumuşani 2009: Daniela Rovența-Frumușani, Concepts fondamenteaux pour les 

études de genre, Paris, Agence Universitaire de la Francophonie, Éditions des 

Archives Contemporaines. 

                                                                                                                                         
Mini este pusă să reproducă una dintre prejudecăţile patriarhale, şi anume aceea că femeia este 

destinată amorului conjugal şi interiorului, ca şi cum ar fi o plantă decorativă de interior” (Galaţchi 

2012: 64). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„A treia femeie” din proza românească interbelică. Ipostaze; dinamica reprezentării 

317 

Serghi 2009: Cella Serghi, Pânza de păianjen, București, Editura Litera Internaţional. 

Stahl 1979: Henriette Yvonne Stahl, Steaua robilor, București, Editura Minerva. 

“The Third Woman” in Romanian Inter-War Literature. 

Instances; Dynamics of Representations 

The phrase “the third woman” proposed by Gilles Lipovetsky became the expression 

of a new age in the evolution of the social and historical status of women, typical to the 

modern period. In the Romanian inter-war prose, novels like The Spider Web / Pânza de 

păianjen, by Cella Serghi, The Slaves’ Star / Steaua robilor, by Henriette Yvonne Stahl or 

Halippa’s Cycle, by Hortensia Papadat-Bengescu promote, probably under the feminist 

ideology pressure, a change of the inner femininity norms, symbolically configuring the 

feminine writing area. Characters like Diana Slavu, Maria Măneanu or Nory Baldovin 

comply with “the third woman” pattern, rejecting the rigidity of some symbolic 

representations of patriarchal culture, by assuming competitiveness, claiming a personal 

image, exploring the public zone, refusing the silence imposed by the phallocentric 

conventions, and having the freedom to dispose of their own body. 

As a consequence, one can witness an emancipation of the feminine literary 

representation, possibly leading to the recognition of difference, as an aesthetic criterion of 

appreciating the feminine literary discourse. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:29 UTC)
BDD-A8070 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

