
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 203‒215. 

 
 
 

Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală 
a lui Mihai Eminescu 

 
Elena CROITOR

*
 

 
 
Key-words: Eminescu, immortality, posterity, metamorphoses, reception 
 
 

1. Preliminarii la o dezbatere despre receptarea lui Mihai Eminescu în 
epoca actuală 

Tema actualităţii creației eminesciene şi-a găsit locul, în ultima vreme, mai 
mult în arena dezbaterilor publicistice decât în a celor academice, anumite inflexiuni 
ale discursului dezvăluind tendințe îngrijorătoare în spațiul culturii naționale și, 
indirect, în spaţiul culturii globale. Cazul Eminescu nu este singular. Pe anumite 
paliere, cultura românească actuală îşi devorează ascendenţa. Explicaţiile acestui 
canibalism nu sunt greu de intuit, dar sunt greu de formulat într-un context care şi-a 
întărit cercul de tabuuri mai eficient decât în vremuri aşa-zis întunecate

1
. 

În labirintul ideatic și informativ care ni s-a deschis ca urmare a proiectului de 
a investiga receptarea în actualitate a lui Mihai Eminescu, am avut drept călăuză 
umbra cărturarului Petru Creția. În ultimii ani de activitate universitară, acest mare 
clasicist și eminescolog a prezentat într-un curs (care a fost apoi publicat – 
Creţia 1998) câteva orientări importante despre ceea ce trebuie făcut, sistematic, 
științific, pentru o mai bună reeditare a operei eminesciene și pentru 
completarea/corectarea informaţiei biografice. Exegeților aflați „în germenii 
viitorului”, Petru Creția li se adresează direct, transformându-și cartea într-un 
testament profesional și spiritual. 

Am desprins un inventar succint al temelor la care Petru Creția își invită 
urmașii eminescologi să mediteze: reeditarea operei poetice și a celorlalte domenii 
ale creației eminesciene; actualizarea științifică a bibliografiei, atât de necesară unui 
cercetător; memorialistica

2
 și biografia; exegeza; cultul lui Eminescu, fenomen 

                                                      
* Liceul Teoretic „Mihail Kogălniceanu”, Vaslui, România. 
1 Câteva fenomene se desfăşoară în spațiul public, ca și cum ar avea o finalitate bine precizată, spre 

care tind cu o eficiență demnă de cauze mai bune: spectacolul neîntrerupt și de cel mai jos nivel al 

televiziunii, excesul de promovare a corporalității, descurajarea seriozității și a temeiniciei în școală, 

popularizarea oricărei manifestări distorsionate a comportamentului religios, cvasi-generalizarea 

discursului secular în media și în lumea academică. Acestea și multe altele provoacă inversarea, 

confuzia generală, având ca urmare discreditarea valorilor prin amestecul delirant al criteriilor, ceea ce 

determină o mare dezorientare în rândul tinerei generații, mai ales. 
2 Referire la mărturiile contemporanilor despre care Petru Creția consideră că trebuie adunate și 

organizate într-un volum. Aspirația sa a prins contur prin efortul unui discipol (Cioabă 2013).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena CROITOR 

204 

„natural” și, în același timp, artificial; instrumentele de lucru
3
; excese; patologie. 

Acestor teme li se adaugă altele, care au apărut în timp, stimulate fiind de 
reprezentările colective sau individuale, dar și provocate, în mod obiectiv, de 
schimbări petrecute recent în paradigma culturală universală. Multe, false probleme; 
altele, de-a dreptul stupefiante (acestea fac parte din „coada de cometă” ce indică 
drumul prin posteritate al creatorului, nefiind, propriu-zis, instructive decât pentru 
analiza unor anomalii de raportare la cultură). Altele sunt reale, presante, greu sau 
imposibil de rezolvat: de ce întârzie reeditarea, având în vedere timpul scurs de la 
finalizarea ediției Perpessicius? Cine ar mai fi interesat să realizeze o nouă ediție 
care să depășească neajunsurile celei dintâi și să fie demnă de calitățile aceleia, 
având în vedere situația concretă a cercetării filologice din România? Mai există 
nuclee de sacrificiu asumat care să repete lucrarea întreprinsă de Perpessicius și de 
urmașii săi direcți? Cât și cum se poate admite o „impură” cooperare, în manieră 
postmodernistă, a multiplelor paliere de viață culturală românească, astfel încât 
palierul academic să ajungă a ține seama, realmente, de opinia „populară”, atât de 
diversificată în privința lui Eminescu? Altfel spus, ce metode s-ar putea găsi pentru a 
neutraliza efectul producțiilor nocive apărute din lipsa de informare și din supradoza 
de kitsch aplicată, nu fără interese obscure, temei Eminescu? Ce efect ar avea, pe 
termen lung, asupra receptării eminesciene o altă concepție despre literatură ca 
factor al educației în școală? Este posibilă proiectarea unor mijloace de educare a 
publicului spre o mai bună, mai inteligentă receptare a lui Eminescu și, în general, a 
literaturii? Este mitizarea/cultul artistului o tendință românească amendabilă sau o 
întâlnim și la alte popoare care, la rându-le, o consideră firească? În acest context, se 
poate ajunge la o semnificație pozitivă a persistenței „mitului” eminescian? Sau 
admitem că este necesară o extirpare a unei tumori deosebit de primejdioase, după 
cum ne lămuresc în ultimele decenii multe voci publice/academice? Cum poate fi 
asumat Eminescu ținând seama de determinările marelui context care este literatura 
română și apoi cea universală? Cum ar putea domeniul specific de cercetare pe 
care-l presupune opera eminesciană să se adapteze permanent la schimbările 
planului mare al cercetării literare? (Cifor 2007: 13-21). 

Dintre sute de probleme care ar putea să ne rețină atenția și să ne stimuleze la 

o cercetare a implicațiilor, ne-am propus, în limitele acestei lucrări, să ne apropiem 

de problema imaginii lui Eminescu în posteritate și, în măsura în care această 

imagine o impune, să investigăm o altă problemă, aceea a mitului care a derivat din 

imaginea creatorului. Alături de imagine, mitul este un efect neprevăzut și, în multe 

                                                      
3 Este vorba, în primul rând, despre dicționare sau, cum le numește Petru Creția, glosare. Semnalez 

cu deosebire Dicționarul limbajului poetic eminescian, în care, în Introducere, coordonatorul 

precizează: „Concordanţele – realizate până acum mai ales ca instrumente ale lexicografiei poetice – 

reprezintă acel tip special de dicţionar în care sunt înregistrate, pe o coloană, unităţile lexicale 

paradigmatice – cuvinte în forma de bază, iar pe o a doua coloană, variantele lor sintagmatice – cuvinte 

în context, intrate în diferite opoziţii morfologice. Cuvântul în forma de bază (atemporală, la verbe, 

acazuală la substantive, pronume, adjective) reprezintă în acest tip de dicţionar lema. 

Cuvintele-variante/ipostaze morfologice reprezintă ocurenţele lor. Am conceput Dicţionarul limbajului 

poetic eminescian, unde se adună toate unităţile lexicale – leme – şi toate variantele – ocurenţe – [...], o 

cercetare care lipsea culturii române. [...]. Toate marile culturi au dicţionare de concordanţe. Există 

astfel de dicţionare pentru Shakespeare, Montale, Leopardi, Victor Hugo” (DLP 2002: 10). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală a lui Mihai Eminescu 

205 

privințe, necontrolabil al receptării, aceasta din urmă reprezentând singurul raport 

consistent și obiectiv stabilit între creator și lumea căreia i se adresează opera sa.  

2. De la „spontaneitatea” mitului la receptarea asumată. Construirea şi 

erodarea imaginii 

 

Întâlnirea mea, ca persoană, cu opera unui scriitor „vechi” nu are legătură cu 

muzeul literaturii, ci se produce „pe cale”. Eu, receptorul, sunt în devenire, cu 

acumulări, cu prejudecăţi deja fixate în straturile „geologice” ale fiinţei mele. 

Creatorul, cu deosebire, se află „pe cale”, având o mai scurtă sau mai lungă istorie a 

„nemuririi” sale, fapt care modelează, independent de formația receptorului, 

raportarea la operă. Conceptul nemuririi (filosofic, metaliterar), de esenţă 

platoniciană, cu o adâncă semnificaţie creştină, este asumat literar în epoca 

romantică prin așezarea în simetrie de tip coincidentia oppositorum cu diferite 

nuanțe ale categoriilor negative (rostul iluzoriu al aspirației spre teritorii intangibile, 

revelația singurătății cosmice și ascunderii lui Dumnezeu, nimicnicia tuturor 

înfăptuirilor geniului, condiția umană ca teren al perisabilității), apoi recuperat, cu 

sens mai degrabă conotativ, în limbajul istoriografiei moderne, al criticii literare, 

pentru a numi posteritatea unui autor. 

Este adevărat că, inevitabil, un creator ia înfăţişări prin care alte și alte 

generaţii îl recunosc şi-l fac contemporan. Totuşi, nu mulţi dintre cei cărora le este 

dat să aibă o posteritate trec prin metamorfoze extreme. Sesizăm fractura care 

afectează receptarea concretă a creației eminesciene pe toate palierele, iar întrebările 

noastre sunt nu doar îngrijorări, ci deschideri de probleme în plan practic, de șantiere 

ideatice, pentru că, se pare, nu există la noi o altă epocă, alte condiții care să fi făcut 

mai dificilă, dar și mai interesantă posteritatea unui creator, ca epoca actuală.  

Din perspectivă epistemologică, s-a produs o schimbare majoră pe care 

cercetătorii din domeniul științelor spiritului încearcă s-o gestioneze, astfel încât 

rigorile a ceea ce se poate defini ca „nouă structură” să lupte eficient împotriva 

explicabilei rezistențe la schimbare a „vechii structuri”. Mai precis, trăim în plină 

criză, provocată de reașezarea sistemului de valori, dar și de reconsiderarea din 

temelii a perspectivei științifice asupra literaturii. Acesta nu este un aspect printre 

altele, ci unul care poate determina dispariția totală din peisaj a acelor probleme care 

până mai ieri erau subiect de dezbatere esențială. Printre aceste aspecte aflate în plin 

proces de reconfigurare se află și problema locului, a însemnătății lui Mihai 

Eminescu în cultura românească. A trebuit să ne devină clar că, dacă domeniul 

literaturii a atins astăzi cota de relativizare care îl face egal cu oricare altă formă de 

comunicare lingvistică, atunci, oricare reprezentant al acestui domeniu își 

redimensionează statutul și rolul în sistemul de valori. În consecință, prezența lui 

Mihai Eminescu însuși capătă cu totul alte valențe decât în structura tradițională, 

aceea care permitea și chiar impunea ierarhizare, canon. 

Ce înseamnă receptarea unui scriitor în această epocă de democratizare 

cvasi-absolută a criteriilor, când este de mult pusă sub semnul îndoielii orice formă 

de autoritate? Cine dintre teoreticienii fenomenelor destructurării mai poate aduce în 

dezbatere argumente menite să ne lumineze? (Bot 2001) În acele texte care se doresc 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena CROITOR 

206 

a fi explicații întâlnim, de fapt, justificări ale fenomenelor distructive și, în ultimă 

instanță, trăim sentimentul pactizării cu diavolul. Sinteza retrospectivă pe care 

autorii numiți o realizează are cel mult un rol de pură constatare, intenția vădită fiind 

aceea de a ascunde înțelesul devastator sub masca obiectivității științifice. Nu s-a 

făcut niciodată în istorie atâta risipă de inteligență aplicată, capabilă să construiască 

cele mai complexe și mai fine broderii argumentative pentru a convinge de adevărul 

unei teorii. Ni se înfățișează un mediu spiritual (cel european, universal) despre care 

suntem instruiți că nu a fost și nu este ceea ce pare, că fenomenele actuale din sfera 

spirituală sunt în ordinea firească a unei deveniri prevăzute spre care suntem 

îndemnați să privim ca spre un dat obiectiv. Dar despre ce fel de devenire este 

vorba? Este un fenomen căruia îi intuim potențialul, astfel încât ne aducem aminte 

de starostele Zosima din Frații Karamazov, care, privindu-l pe Dmitri cu ochii 

minții, se-nchina în fața nenorocirii care va veni. 

Exemplul unui scriitor cu biografia și opera lui Mihai Eminescu ne dezvăluie 

cum se dobândește valoare ființială (greu de controlat, imposibil de suprapus acelei 

fiinţe originare despre care, o dată clipa trecută, nimeni nu mai poate da seamă) prin 

construcția imaginii, prin repoziționarea interpretativă: un corpus de texte a ieșit 

dintre coperți, fiind propus și chiar impus drept altceva, exterior literaturii și totuși 

intim rezonând cu adâncimile ei, drept idol, drept literă de lege, drept canon al 

canonului
4
. Nu-l putem desprinde pe Mihai Eminescu din curgerea în posteritate 

menită destinelor individuale cu miză care le transcende persoana şi nu putem pierde 

din vedere un topos al condiției de mare creator: că mai devreme sau mai târziu este 

trimis în „prima linie” a vieții sociale și politice, că, uneori, chiar în numele său au 

loc confruntări ideologice sau, măcar, numele îi este folosit în chip de argument. 

Aceasta este o realitate a societății ca uniune nu doar strict istorică, ci coagulantă a 

existențelor individuale în secreta lor nevoie de confirmare a unui rost spiritual. 

Dar această gherilă, uneori cu aparență eroică, alteori penibilă, după cum sunt 

înseși cauzele în care este implicat luptătorul fără voie, duce la o inevitabilă erodare. 

Cu cât numele este mai cunoscut, cu cât sunt mai diverse contextele apariției 

publice, ale invocării până la confiscare în numele unui -ism sau altul, cu atât se 

produce o depresie indusă într-o oarecare măsură în chip artificial, dar autentică în 

esența ei. Căci se poate vedea ruptura între concluziile „de cabinet” (de cercetare 

doctă) și intuiția simplă a „bunului cititor” care dă consistență feței nedefinibile a 

publicului, atât de numeros la nivel declarativ, prin tradiție, când este vorba despre 

Eminescu. Este de domeniul evidenței că, în cadrele mai largi ale vieții, în afara 

turnului de fildeș al activităților științifice, creația lui Eminescu este aproape 

necunoscută majorității covârșitoare a vorbitorilor de limbă română. O reprezentare 

grafică ce ar urmări conexiunea dintre opera lui Eminescu și cunoașterea ei de către 

publicul care i se declară fidel ar da un rezultat relevant. Forma parabolei ar tinde 

spre aspectul unei stânci ascuțite în vârful căreia s-ar situa, cu extrem de puțini 

reprezentanți, eminescologia românească de ținută academică, pentru ca, pe 

                                                      
4 Un studiu atent la împrejurările nașterii „cultului” eminescian, începând cu ultimii ani de viață ai 

poetului și continuând cu următoarele decenii: Iulian Costache, Eminescu. Negocierea unei imagini, 

Iași, Editura Polirom, 2008. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală a lui Mihai Eminescu 

207 

versantul abrupt, să-și mai găsească locul categoria doar cu puțin mai numeroasă a 

oamenilor de cultură care l-au integrat pe Eminescu în construcția lor spirituală.  
Astfel, ni se dezvăluie un adevăr tulburător, și anume că dimensiunea mitică, 

adulatorie sau, mai simplu, cultul eminescian nici nu este, de fapt, un fenomen de 
adâncime, ci este, în raport cu mișcări de forțe vizând înseși temeliile noastre ca 
popor, efectul secundar, febra și agitația cu toată pletora dizgrațioasă pe care o 
presupune. Dacă ar fi altfel, dacă prin „cult eminescian” s-ar înțelege dedicare sau 
respect concretizat în efortul minților pentru cunoașterea vastei opere, atunci nu s-ar 
pierde nicicum din vederile oficialilor necesitatea ca opera lui Eminescu să fie 
diseminată prin toate mijloacele, să participe efectiv și în mare proporție la educarea 
celor tineri. Or, acest lucru nu este real, ba putem spune că se petrece pe dos. 
Aceleași oficialități care „cultivă” mitul neglijează modul obiectiv de a fi prezent în 
cultura noastră al scriitorului cu opera sa. În școală, Eminescu ajunge să capete 
înfățișări mutilate, caricaturizate, întrucât programa permite acest lucru, iar 
pregătirea majorității profesorilor de asemenea. În privința circulației operei, acest 
deziderat este lăsat în seama editurilor și a viziunii lor, de cele mai multe ori 
mercantilă, cel puțin în ultimii 25 de ani. Între ediția Perpessicius și așa-zisele ediții 
de uz curent (adevărate eșecuri, de la calitatea hârtiei, gravele greșeli de 
tehnoredactare, până la selectarea fără criterii a textelor, lipsa unui aparat critic 
minim și atașarea câte unei prefețe sau postfețe improvizate, menite, chipurile, să 
instruiască pe cei mai tineri cititori) se întinde un deșert rareori întrerupt de câte un 
exemplu de bună practică editorială

5
. Cunoaşterea creaţiei eminesciene este o 

condiţie esențială pentru păstrarea legăturii spirituale cu acest autor de care nu ne 
putem despărţi fără consecinţe neprevăzute pentru cultura noastră, întrucât matricea 
stilistică prin care ne definim îl conţine, conţinând şi elementele fundamentale care 
i-au fost lui însuşi constitutive. Este ușor inconștientă poziția acelor exegeți 
contemporani care se exprimă foarte relaxat în privința redimensionării raporturilor 
dintre cititori și Eminescu, potrivit relativismului atotstăpânitor.  

Se întâmplă ca, deseori, un creator memorabil, cu operă semnificativă și de 

răsunet în comunitatea căreia îi aparține, să aibă un destin tulbure, mai ales postum. 
A devenit aproape de domeniul banalității cotidiene, ieri și astăzi, ca un asemenea 

creator cu nume, cu destin consubstanțial națiunii sale să fie atacat consecvent
6
 și cu 

virulență, astfel încât să fie semănată îndoiala, dacă nu chiar dezamăgirea şi 

deznădejdea în sânul acelei naţiuni aflate în căutarea identităţii
7
. Sub scutul pretinsei 

democrații şi al locului comun de tristă faimă numit corectitudine politică se 

produce şi se reproduce, în mediile cele mai largi, un joc foarte precis orientat, o 

                                                      
5 Vezi Mihai Eminescu, Opera poetică, ediție îngrijită de Dumitru Irimia, Iași, Editura Polirom, 

1999; sau Dulcea mea Doamnă / Eminul meu iubit. Corespondență inedită Mihai Eminescu – Veronica 

Micle, Iași, Editura Polirom, 2000. 
6 Trec în revistă decimarea creației poetice în anii stalinismului, punerea la index a publicisticii, 

acuzația indistinctă de antisemitism – „Dilema”, nr 265, 1998, care conține așa-numitul dosar 

Eminescu etc., barbaria programei școlare etc. 
7 E adevărat că nu este numai cazul Eminescu, dar, de departe, acesta este cel mai grav, atât prin 

mijloacele atacului, cât și prin rezultate. Pe de altă parte, înțelegem că ținta nu este, în sine, un creator 

sau altul, ci omul cetății asupra căruia se revarsă valurile noii ordini pseudospirituale, din care s-au 

extirpat și se extirpă reperele de valoare care să confirme legătura individului cu trecutul, cu propria 

umanitate, cu Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena CROITOR 

208 

combinaţie malignă între dezorientare şi interes. În privința lui Mihai Eminescu, n-a 
existat, propriu-zis, epocă în care creatorul să nu primească (în diferite forme și din 

partea unor reprezentanți ai diverselor categorii culturale, sociale, ideologice) 
semnul ostracizării, trimis fiind spre periferia cetății sau/și spre periferia literelor. Ca 

în cetatea lui Platon, după dezbateri ascunse, Poetul a fost alungat sau rechemat pe 
alte criterii decât cele estetice. I s-a făcut statuie înfășurată în hlamidă, apoi s-a 

invocat hlamida în șirul argumentelor că avem de-a face cu un cult dezgustător care 

ne incriminează pentru prost-gust și formalism. 
Îndoielile riscă să capete prea multe ramificații, să nu mai poată fi descâlcite. 

Ar trebui ca, mult timp de acum înainte, o asemenea spinoasă dezbatere să stea în 
întunericul protector al așteptării unor vremuri mai favorabile, dacă nu cumva 

această așteptare a devenit deja un reflex tardiv dintr-un modus essendi epuizat. 
Încredințați de relativitatea oricărui demers intelectual din categoria minoră, fără a 

ne afla, totuși, sub influența hipnotică a paradigmei neantului (Emil Cioran spunea: 
„paradigma neantului valah”), dar știind cu câtă forță poate neantul să ne absoarbă, 

adăugăm că așteptarea nu reprezintă decât o variantă de atitudine. Tot atât de 
potrivită ar putea fi varianta de a ne asuma stoic tensiunea și chiar de a contribui la 

Batrahomiomahia literară
8
 din ultimul sfert de secol, cu nădejdea că astfel adevărul 

va ieși la suprafață și chiar va triumfa.  

O cale pe care o întrevedem pentru înțelegerea fenomenului mitizării este 
investigarea stratului istoric și filosofic din care a crescut Eminescu, dar care a 

favorizat și un mod de gândire favorabil dezvoltării, mai târziu, a mitului cultural 
eminescian. Mare parte din substanța mitului cade în sarcina ideologiei romantice, în 

mod paradoxal păstrându-se cu trecerea timpului un interes difuz pentru om, ceea ce 

este un fenomen mai rar întâlnit. De obicei, opera sau ceea ce se crede despre operă 
are capacitatea de a resorbi aproape în totalitate biografia, cu bune și cu rele. Nu și 

în cazul lui Eminescu. Iată ce înseamnă înfiriparea, difuzarea, persistența și întărirea 
mitului eminescian în formă contradictorie, combinând, adică, o zonă a idolatriei cu 

o zonă a curiozității terestre. Rezultatul este un kitsch ca o pojghiță vegetală 
compactă pe suprafața unei ape, împiedicând straturile de adâncime să fie văzute și 

să respire. 

Un studiu care a analizat fenomenul i se datorează lui Mihai Zamfir (1989: 

230-250). Deși sunt aproximativ 40 de ani de când a fost publicat pentru prima oară, 

ideile nu i s-au perimat – dimpotrivă, astăzi au o nouă prospețime ivită din tensiunea 

implicită cu noile poziții exprimate în legătură cu subiectul. La vremea când Mihai 

Zamfir scria acest text, conceptele mit, mitic încă nu pătrunseseră în conștiința 

criticii literare românești, întrucât încă nu circulau în traducere cărțile lui Mircea 

Eliade
9
 care dezvoltau aceste concepte, aplicate și lumii moderne (Eliade 1978). 

Mihai Zamfir își motivează construcția de idei cu argumente din diferite studii 

eliadești. 

Sursa imaginii mitice de factură romantică o descoperă Mihai Zamfir 

(prelungind perspectiva din studiile aprofundate pe această temă care o au ca autoare 

                                                      
8 Am numit-o astfel pentru a evidenția entropia maximă a ideilor, și nu vreun aspect comic. 
9 Astăzi, aceste cărți sunt de mult traduse și au o mare circulație, apărând în multe ediții.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală a lui Mihai Eminescu 

209 

pe Zoe Dumiterscu-Bușulenga) în cultura germană, unde se află originea romantismului 

în înțelesul pe care îl dă Eminescu însuși acestui curent: „Născută în Germania, figura 

tânărului geniu s-a transmutat, fără nicio reticență, pe teritoriul spiritual românesc. 

Eminescu era figura ideală pentru a o întrupa” (Zamfir 1989: 234). 

În viziunea cercetătorului, trăsăturile „tânărului geniu”, întruchipat în câteva 

personalități ale literaturii europene din secolul al XIX-lea, sunt perfect croite pentru 

Eminescu: viața scurtă (predestinarea pentru o viață scurtă), sfârșitul vieții 

„întunecat de nebunie”, înfățișarea angelică, „universalitatea și proteismul 

preocupărilor”, „ocultismul și ezoterismul, ca doctrine de bază”, „o iubire 

extraordinară ce leagă tânărul geniu de o femeie” până la sfârșit (Ibidem: 236-242). 

Un exemplu de apropiere între doi poeți ce ilustrează condiţia geniului tânăr îl 

avem prin Eminescu și Hölderlin. Între cele două vieți, ce au dat suferinței și poeziei 

rostul sublim, se întind trei sferturi de secol de maximă consistență în ceea ce 

privește dezvoltarea ideologiilor literare, fie că vorbim despre o epocă aurorală, când 

se naște mișcarea romantică în spațiul german, sau, în spațiul românesc, despre 

deplina maturizare a unor proiecții artistice de sorginte europeană, infuzate de cea 

mai adâncă substanță autohtonă și, mai ales, căpătând cea mai aleasă expresie în 

limba română. S-a vorbit în marea exegeză eminesciană despre legătura poetului 

nostru cu literatura germană. Iar între Eminescu și Hölderlin s-a văzut cea mai 

strânsă legătură care ar putea uni doi creatori, având în vedere epocile diferite în care 

au trăit, precum şi deosebirile fundamentale motivate de limba fiecăruia. Atât de 

ispititor este a-i asemăna, încât redarea mai jos a unui fragment de portret îl poate 

pune pe cititor în cumpănă, dacă să atribuie minunatele trăsături unuia sau altuia, 

după cum ne invită autoarea celei mai competente şi complexe radiografii a 

importanţei romantismului german pentru structurarea personalităţii intelectuale şi 

artistice a lui Mihai Eminescu: 

[…] forma proporțională a figurii și trăsăturile blânde ale feței, făptura 

frumoasă, îmbrăcămintea îngrijită, curată şi expresia elevaţiei în toată apariţia lui. 

Natura sa nobilă era infinit susceptibilă faţă de orice vulgaritate a simţirii. Departe de 

el stăteau fericirea comună a simţurilor şi orice ambiţie exterioară. Nu dorea nimic 

pentru sine decât o soartă simplă, pentru a trăi îndestulător numai artei sale. Doar 

sufletul dorea să şi-l păstreze curat. Din atare curăţie a fiinţei sale s-a născut în el 

profeticul (Dilthey 1986: 115). 

Cei doi creatori au fost absorbiți în moduri diferite, dar atingând aceeaşi 

adâncime insondabilă, de temele fundamentale ale romantismului. Ceea ce trebuie să 

înţelegem din poziţia noastră de aparţinători la o epocă de destructurare 

postmodernistă a spiritului este că nici Hölderlin, nici Eminescu nu tratau literatura 

ca pe un joc al imaginației atunci când se lăsau prinşi de simbolul de ultim orizont al 

lui Hyperion, ci trăiau în deplină încredinţare spirituală condiţia geniului, zborul 

cosmic, sentimentul nemuririi şi al singurătăţii: „Totul i-a izgonit din lumea acţiunii 

şi a plăcerii înspre înăuntru, în adâncimile lucrurilor, într-o totală singurătate” 

(Ibidem: 117). 

Definiţia romantismului din unghi filosofico-literar relevă un aspect nu 

suficient invocat atunci când se vorbeşte despre acest curent de mare forţă de la 

începutul secolului al XIX-lea, şi anume ferma „opoziţie la conceptul iluminist de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena CROITOR 

210 

progres, prin afirmarea unei viziuni organice a istoriei, ca domeniu al expresiei 

divinului din om” (EF 2007: 941). 

Pe această structură de rezistenţă stă poezia celor doi mari artiști. Niciun 

cuvânt nu-şi găseşte calea spre altul, întruchipând un lanţ al semnificaţiilor adânci, 

irepetabile, dacă spiritul nu este stimulat în percepţiile sale de intuirea fulgurantă a 

dumnezeirii. Nicio temă poetică nu subzistă în mintea creatorului, dacă nu este 

validată de faptul măreţ de a descinde din unica temă care poate să conteze cu 

adevărat: tema egalităţii de substanţă dintre eul contemplator şi Creaţia lui 

Dumnezeu, pe care un poet o visează spre a da sens marelui proiect spiritual al 

poeziei. 

3. Creatorul în posteritatea sa 

Ce s-a petrecut cu posteritatea lui Eminescu? Ce se petrece acum? În ce 

măsură este important pentru destinul nostru cultural să dăm/căutăm un răspuns la 

aceste întrebări? Nu cumva însuși faptul de a avea asemenea preocupare este dovada 

celei mai anacronice poziționări culturale într-o epocă postmodernă, tocmai acum, 

când prin toate mijloacele pare a se acționa împotriva mirării? Întrebările acestea și 

altele ar putea să ne deschidă calea spre răspunsuri potrivite despre însemnătatea 

creatorului Mihai Eminescu și despre ce a mai rămas viu din această însemnătate, 

atât în ordinea axiologică, validată academic, cât și în ordinea perceperii subiective a 

mitului eminescian în rândul publicului
10

.  

Pe de altă parte, încercarea de analiză pătrunzătoare a fenomenului actual al 

receptării eminesciene nu ar trebui să evite lărgirea sferei interesului, cuprinderea a 

cel puțin două secole de evoluție în toate sensurile a culturii noastre. Pe o pânză de 

mari dimensiuni s-ar putea urmări cu oarecare precizie mișcarea umbrelor trecutului, 

ca să intuim viitorul. Dar oare, ca analiști, ca spectatori dornici să înțeleagă și să 

transmită, vrem sau credem că vrem a mai transfera umbrelor ceva din energia care 

configurează viața spirituală a actualei întruchipări colective, cu dimensiune spațială 

și temporală (geografie și istorie), cu nume aflat mereu la limita expirării termenului 

de valabilitate?
11

 

Între elementele singulare, constitutive ale istoriei literaturii române și 

contextul mai apropiat sau mai amplu se stabilesc, în diverse chipuri, dependențe și 

alte conexiuni pline de consecințe semnificative. Iar dacă o asemenea idee are 

valoare axiomatică, rezultă în mod necesar că nu ne-ar fi de folos a persista, când 

                                                      
10 Când spunem „public”, arătăm spre entitatea colectivă nedefinibilă, a cărei existență este sesizată 

empiric, dar pe care n-o putem demonstra științific decât cu riscul de a transforma aceste pagini în 

bruion pe o temă de sociologie a literaturii. Suntem încredințați de existența cititorilor, dar nimic nu ne 

dă semne despre existența Cititorului. Pe acesta din urmă îl admitem ca pe o convenție de limbaj, ca pe 

o generalizare care s-a încetățenit.  
11 Dând discuției noastre o nuanță de preocupare antropologică, putem constata, în diferite spații 

geografice și în diferite epoci, diverși termeni prin care sunt numite comunitățile, etnia, simplul 

apartenent la etnie. Epoca actuală se caracterizează printr-o mare sensibilitate a fiecăruia și a tuturor la 

cuvintele folosite în mediile de informare. Astfel, supun atenției situația unor termeni pe care îi puteam 

folosi în acord tacit până acum 10-20 de ani, iar astăzi trebuie să explicăm îndelung o opțiune sau alta: 

populație, popor, națiune, naționalitate, etnie, trib. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală a lui Mihai Eminescu 

211 

este vorba despre apariția lui Eminescu, în certificarea miraculosului, adică a 

inexplicabilului hiat istoric căscat între scriitor și spațiul cultural al nașterii sale pur 

biologice, care totuși n-ar fi și mediul său firesc de creștere și „devenire întru ființă” 

spirituală. Asemenea interpretări nu și-ar găsi prea ușor corolarul în alte domenii ale 

cunoaşterii societății românești. Un exemplu paradoxal în acest sens ne vine din 

istoriografie: formula istoricului francez Ferdinand Lot, preluată de discipolul său 

român Gheorghe I. Brătianu și folosită ca titlu de carte („poporul român, o enigmă și 

un miracol istoric”) (Brătianu 1983). La o cercetare, constatăm că aceasta însoțește, 

în fapt, una dintre teoriile cele mai dezagreabile asupra etnogenezei românești, teoria 

imigraționistă, exprimată, ce-i drept, sine ira et studio, de către autor. Altfel spus, un 

popor ieșit din tenebrele istoriei ajunge totuși, inexplicabil, să pătrundă pe 

coordonatele unui destin coerent și respectabil. Teoria este combătută de Brătianu, 

care, de altfel, schimbă orientarea generală a celebrei formule, recuperându-i sensul 

admirativ intrinsec.  

Tot astfel, faptul că apariția lui Mihai Eminescu, în a doua jumătate a 

secolului al XIX-lea, a putut fi gândită ca „o enigmă și un miracol” (Ibrăileanu 

1920: 180)
12

 a avut un efect ce poate fi considerat ca destabilizator asupra întregii 

hărți a literelor românești. Acesta este un prim element dintr-o complicată devenire a 

„mitului eminescian” care, după cum vom vedea în continuare, se caracterizează 

prin mai multe aspecte contradictorii și, cum e firesc, se împleteşte cu soarta culturii 

în care a apărut. 

Dezechilibrul, spun unii, s-ar manifesta din plin și invers, prin ceea ce pare să 

facă excesivă căutarea argumentelor privind cursivitatea și organicitatea literaturii 

noastre. Și totuși, o perspectivă ca aceea a lui G. Călinescu, istoricul literar care 

construiește viziunea organică asupra literaturii române „de la origini până în 

prezent” (Călinescu 1941) (și nu este primul care întreprinde o asemenea lucrare, 

Nicolae Iorga precedându-l cu câțiva ani), ne apare ca fiind cel mai bun temei al 

supraviețuirii discrete în epoca interbelică a unei concepții de sorginte hegeliană. 

Chiar dacă ideea călăuzitoare a căpătat în opera lui Călinescu
13

 dimensiuni strict 

laice, terestre
14

 și a putut fi interpretată distorsionat în „dezbaterea” semicentenară 

pe care a generat-o, nu s-a pierdut rădăcina și amintirea luminii de o măreție pe care 

noi, cei de astăzi, am alungat-o, cu motivații pe cât de fastidioase, pe atât de 

mincinoase
15

. Scriind, G. Călinescu își propunea să prindă și să contureze spiritul 

însuși care însuflețește literatura română. Acest spirit se manifestă pe spirala 

                                                      
12 Eminescu, poetul, „a nimerit ca un meteor în biata noastră literatură de la anul 1870” (s.n.). 

Ideea, formulată în fel și chip, avea să fie deseori reluată, până la a deveni loc comun și linie de forță a 

unei perspective mitologizante de care ne plângem astăzi ca și cum am vorbi despre o boală 

inexplicabilă și nevindecabilă a literaturii române. 
13 Vezi și Scurtu 2012. 
14 De altfel, este îndeobște cunoscut modelul direct pe care l-a avut G. Călinescu: Istoria literaturii 

italiene a marelui Francesco de Sanctis. 
15 G.W.F. Hegel, Spiritul creștinismului și destinul său, București, Editura Paideia, 2002. Un text 

menit să ne recupereze legăturile cu marea filosofie care, la începutul secolului al XIX-lea, nu-l 

pierduse încă pe Dumnezeu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena CROITOR 

212 

temporalității pentru a împlini Ideea, planul lui Dumnezeu
16

. Evident că un 

G. Călinescu hegelian în sensul precis al termenului ar fi greu de conceput, dată 

fiind epoca, deși, în chip indirect, este preocupat de prezența motivelor hegeliene în 

opera lui Eminescu (Călinescu 1934). În această perspectivă, Eminescu, văzut 

teleologic, ar funcționa și ca liant, fiindcă trecutul nu mai este definit ca pură 

cronologie, etapă situată înaintea altei etape, ci este ascendență, cauză primă, 

validată de însăși personalitatea pe care o anunță și care nu are importanță în sine, ci 

ca instrument al împlinirii unui rost supraindividual. În acest sens, literatura 

viitorului nu se poate extrage decât din hlamida eminesciană
17

. În acest sens, readuc 

în actualitate gândurile exprimate de Titu Maiorescu, care a stat mereu la distanță de 

formulările superlative. Tonul cu care își încheie studiul din 1889 conține, cum s-a 

observat de-a lungul timpului, o notă vizionară, prin care soarta literelor românești 

este pusă sub semnul lui Eminescu. Precizez că avea să mai treacă măcar un sfert de 

secol de la moartea poetului până când să se poată vorbi despre întărirea efigiei, 

despre înfiriparea mitului. 

Desigur, idealismul hegelian nu-și mai găsește cadrul de manifestare într-o 

epocă în care perspectiva raţionalist-marxistă asupra lumii ajunge deja să se 

insinueze nu doar ca discurs, ci și ca metodă
18

. Astfel, vechi și stabile idei, care 

structuraseră o lume, ajung să dispară până și din amintirile celor mai bătrâni. O 

asemenea „igienizare” este foarte clar că nu reprezintă un efect al progresului 

natural. Pasul următor, al sancționării metodei care a făcut din Istoria lui Călinescu 

un monument de viziune a organicității literaturii române, este un pas foarte ușor de 

făcut, pentru că obiectul sancționat nu mai stă de acum încolo sub protecția unei 

mari idei integratoare
19

. Cu subtilități de limbaj și cu argumentare ce țin de 

psihologism, s-a putut pune proiectul lui G. Călinescu pe seama unei ambiții 

personale, a unei tendințe paranoide.  

Pentru a înțelege semnificația ideii de unitate și de organicitate a literaturii 

române în sens hegelian, este necesar să ne întoarcem în epoca romantică, la vremea 

când Ideea hegeliană plutea în aer, din ea se hrăneau, asumându-și-o drept sau 

pieziș, mulți dintre cei mai importanți gânditori, ca să nu repetăm că pătrunsese deja 

în literatură.  

4. În loc de concluzii 

Creația lui Eminescu reprezintă o zestre spirituală care nu se oferă de la sine. 

Am considerat că merită să facem efortul intelectual de recitire în contextul actual 

                                                      
16 Trimitem la exegeza hegeliană pentru a se vedea cât de proaspătă și firească era, în anii 

interbelici, tratarea unei probleme religioase fundamentale, menită să ilustreze gândirea unui teolog de 

respirație filosofică – Ioan Gh. Savin, Hegel și problema argumentului ontologic, 

www.creștinortodox.ro, 1 iunie 2014. 
17 O carte recentă (Negrici 2011), intens dezbătută, pune astfel de probleme în termeni diametral 

opuși, pe care nu-i considerăm, totuși, ultimul cuvânt în chestiune. 
18 În critica literară, hegelianismul a devenit de mult un substitut camuflat al marxismului (vezi, în 

acest sens, Cuțitaru 2010). 
19 Pentru a înțelege procesul complex care a dus și în mediul nostru intelectual la o altă percepție 

asupra istoriei, vezi Boia 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală a lui Mihai Eminescu 

213 

cel puțin provocator. Prin lucrarea de față am încercat să investigăm mai degrabă 

acea zonă aflată la întâlnirea dintre operă și mediul cultural cu granițe evanescente 

căruia i se adresează. Am obținut un spectru de înțelegere mai degrabă decât 

certitudini despre ce s-a întâmplat și se întâmplă în această zonă de graniță. Nu este 

o investigare specifică criticii sau istoriei literare, ci una aflată în categoria mai greu 

definibilă a studiilor culturale, a istoriei ideilor, discipline care se află în curs de 

constituire. Dimpotrivă, procesul care determină mutaţiile axiologice din ultimele 

decenii este mult mai adânc şi mai ancorat în cauzalităţi ce par să privească forţe din 

zona inconştientului colectiv.  

Din unghiul percepției publice, tema Eminescu pare a se fi împotmolit în 

hăţişuri irespirabile, scufundându-se şi parcă îndepărtându-se de literatură şi de 

legăturile adânci cu categoriile esteticului. „Demonul teoriei” ne poartă spre aceste 

întunecimi, iar aspirația spre cunoaștere ne luminează calea.  

Bibliografie 

A. Opera 

Eminescu 1939: Mihai Eminescu, Opere I. Poezii tipărite în timpul vieții, ediție critică 

îngrijită de Perpessicius, București, Fundația pentru Literatură și Artă „Regele Carol 

al II-lea”. 

Eminescu 1943: Mihai Eminescu, Opere II. Poezii tipărite în timpul vieții, note și variante: 

de la Povestea codrului la Luceafărul, ediție critică îngrijită de Perpessicius, 

București, Fundația pentru Literatură și Artă „Regele Carol al II-lea”. 

Eminescu 1944: Mihai Eminescu, Opere III. Poezii tipărite în timpul vieții, note și variante: 

de la Doina la Kamadeva, ediție critică îngrijită de Perpessicius, București, Fundația 

pentru Literatură și Artă „Regele Carol al II-lea”. 

Eminescu 1952: Mihai Eminescu, Opere IV. Poezii postume, anexe, introducere, tabloul 

edițiilor, ediție critică îngrijită de Perpessicius, București, Editura Academiei R.P.R. 

Eminescu 1958: Mihai Eminescu, Opere V. Poezii postume, anexe, note și variante, ediție 

critică îngrijită de Perpessicius, București, Editura Academiei R.P.R., Muzeul 

Literaturii Române. 

Eminescu 2000: Mihai Eminescu, Dulcea mea Doamnă / Eminul meu iubit. Corespondență 

inedită Mihai Eminescu – Veronica Micle, ediție îngrijită, transcriere, note și prefață 

de Christina Zarifopol Illias, Iași, Editura Polirom. 

B. Bibliografie teoretică și critică 

Bhose 1978: Amita Bhose, Eminescu și India, Iași, Editura Junimea.  

Boia 1997: Lucian Boia, Istorie și mit în conștiința românească, București, Editura 

Humanitas. 

Bot 2001: Ioana Bot (coord.), „Mihai Eminescu, poet național român”. Istoria și anatomia 

unui mit, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Brătianu 1983: Gheorghe I. Brătianu, O enigmă și un miracol istoric: poporul român, 

București, Editura Științifică și Enciclopedică. 

Călinescu 1934: G. Călinescu, Antihegelianismul lui Eminescu, în „Viața Românească”, 

nr. 10. 

Călinescu 1936: G. Călinescu, Opera lui Mihai Eminescu, vol. I-V, Bucureşti, Editura 

Fundațiilor Regale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena CROITOR 

214 

Călinescu 1941: G. Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, 

București, Editura Fundaţiilor Regale. 

Călinescu 1975: G. Călinescu, Viața lui Mihai Eminescu, București, Editura Minerva. 

Chivu 2007: Marius Chivu, Mitul lui Eminescu, contemporanul nostru, în „Dilemateca”, 

nr. 9, ianuarie. 

Cifor 2006: Cifor Lucia, Principii de hermeneutică literară, Iași, Editura Universității 

„Alexandru Ioan Cuza”. 

Cifor 2007: Lucia Cifor, Eminescologia dintr-o perspectivă hermeneutică actualizată, în 

„Studii eminescologice”, IX, coord. Viorica S. Constantinescu, Cornelia Viziteu, 

Lucia Cifor, 13-21. 

Cifor 2013: Lucia Cifor, Eminescologia din perspectiva unui comparatist literar: Zoe 

Dumiterscu-Bușulenga, în „Studii eminescologice”, XV, coord. Viorica S. 

Constantinescu, Cornelia Viziteu, Lucia Cifor, 205-211. 

Cioabă 2013: Cătălin Cioabă (coord.), Mărturii despre Eminescu. Povestea unei vieți spusă 

de contemporani, București, Editura Humanitas. 

Costache 2008: Iulian Costache, Eminescu. Negocierea unei imagini, Iași, Editura Polirom. 

Creţia 1998: Petru Creția, Testamentul unui eminescolog, București, Editura Humanitas.  

Cuțitaru 2010: Codrin Liviu Cuţitaru, „Împărat și proletar”: O posibilă influență hegeliană 

necunoscută, în „Cultura. Fundația Culturală Română”, nr. 285, 5 august. 

Darnton 2000: Robert Darnton, Marele masacru al pisicii și alte episoade din istoria 

culturală a Franței, traducere de Raluca Ciocoiu, Iași, Editura Polirom. 

Del Conte 1962: Rosa del Conte, Mihai Eminescu o dell’Assoluto, Modena, S.T.E.M.  

Del Conte 1990: Rosa del Conte, Eminescu sau despre Absolut, ediție îngrijită, traducere și 

prefață de Marian Papahagi, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

DLP 2002: Dicționarul limbajului poetic eminescian. Concordanțele poeziilor antume, vol. I 

și II, coord. Dumitru Irimia, editat de Memorialul Ipotești – Iaşi, Centrul Național de 

Studii „Mihai Eminescu”. 

EF 2007: Enciclopedie de filosofie şi ştiinţe umane, Bucureşti, ALL – De Agostini. 

Eliade 1978: Mircea Eliade, Miturile lumii moderne, în Aspecte ale mitului, București, 

Editura Univers.  

Eliade 2004: Mircea Eliade, Sacrul și profanul, București, Editura Humanitas. 

Eliade 2005: Mircea Eliade, Mitul eternei reîntoarceri, București, Editura Humanitas. 

Gadamer 2001: Hans-Georg Gadamer, Adevăr și metodă, traducere de G. Cercel și 

L. Dumitru, București, Editura Teora. 

Gregori 2008: Ilina Gregori, Știm noi cine a fost Eminescu? Fapte, enigme, ipoteze, Pitești, 

Editura Art. 

Hegel 2002: G.W.F. Hegel, Spiritul creștinismului și destinul său, București, Editura Paideia. 

Ibrăileanu 1920: G. Ibrăileanu, Mihai Eminescu, în Note și impresii, Iași. 

Maiorescu 1984: Titu Maiorescu, Eminescu și poeziile lui, în Critice, București, Editura 

Minerva. 

Negrici 2011: Eugen Negrici, Iluziile literaturii române, București, Editura Cartea 

Românească, 2011. 

Schleiermacher 2001: F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutica, traducere, note și studiu 

introductiv de Nicolae Râmbu, Iași, Editura Polirom. 

Zamfir 1989: Mihai Zamfir, Constituirea mitului eminescian, în Din Secolul romantic, 

București, Editura Cartea Românească, 1989, 230-250. 

 

Meanings and Implications in Eminescu’s Present Reception 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Înțelesuri și subînțelesuri în receptarea actuală a lui Mihai Eminescu 

215 

The present paper aims to change the place of Eminescu’s up-to-dateness from the 

arena of publicistic debate to a more proper field for academic analysis. My meeting, as a 

cultural person, with an old writer’s work doesn’t have anything to do with the literature 

museum, but it takes place on the way. As a receiver, I’m on the way of my formation, with 

accumulations, with prejudices already fixed in the “geological” layers of my inner self. In a 

special manner, the creator is on the way, having a short or long history of his immortality. 

Here is the concept of immortality (philosophical, metaliterary), of Platonic essence, 

refreshed in the Romantic Age, then retrieved in the speech of the literary historiography – 

even if with metaphorical load – in order to signify that author’s posterity, the story of this 

reception in diacrony. It is an old observation of the literary sociology that a creator gets 

appearances by which each generation identifies him and makes him their contemporany. 

However, not many writers (who are meant to have a posterity) undergo extreme 

metamorphoses. What has happened with Eminescu’s posterity in the last decades? Diverse 

interrogative nuances and diverse attempts to answer these questions will form the contents 

of the present paper. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:17 UTC)
BDD-A8060 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

