
„Philologica Jassyensia”, An III, Nr. 1, 2007, p. 35-38 

 
 
 

Natura polivalentă a Nonei în drama Tulburarea apelor, 
 de Lucian Blaga 

 
Emilia IVANCU 

 
Nona este o figură feminină tipică structurii arhetipale a femininului promovat 

de Lucian Blaga în dramaturgia sa, manifestând un amestec de divin şi diabolic, de 
angelitate şi luciferism, fiind un factor de tulburare în spaţiul figurilor masculine. 
Dumitru Micu afirmă că „Demonia intră în constituţia mai tuturor eroinelor teatrului 
blagian, de la Zemora «cea tânără şi sălbatică», ce iese, ispititoare, în calea lui Zamolxe, 
până la Ana, soaţa lui Noe, frecventată de Nefârtate” (Micu 1967 : 29). În jocul ei 
ademenitor, incitant, de tulburare a minţilor Popii, ea singură se descrie a fi „oaspe 
viclean,/oaspe vechi,/oaspe cu gânduri ascunse”. Popa o numeşte dezmierdător când 
„copil”, când „nebuno”, când „dracu”, ea manifestând tot atâtea aspecte ale feminităţii : 
femeia-copil, femeia-diavol, femeia-ispită, femeia-înger, fiind cu atât mai complexă cu 
cât disponibilitatea ei de histrionizare şi camuflare este mai evidentă. Chiar actul de 
lepădare a cojocului, când rămâne asemenea unei flăcări roşii care ia minţile Popii, este, 
până la urmă, un act de dezvelire a unei alte faţete a personalităţii; devine din ciobăniţă 
manifestare directă a ideii de eros. Nona atrage prin toată fiinţa ei, prin gest şi prin joc, 
prin cuvinte şi prin ironia ei răutăcioasă, fiind în acelaşi timp fiinţă carnală, uşor de 
atins, femeie menită să dorească şi să trezească dorinţa, dar şi iluzie sau, mai mult, 
imagine arhetip de identificare cu mama-natură, izvor de viaţă primordială : „Şi dacă m-
ai dorit – de ce?/Fiindcă sunt gând sau…/Fiindcă sunt stea păcătoasă de carne vie/şi de 
os neastâmpărat?/Fiindcă sunt gând sau fiindcă sunt/o păşune caldă pentru visul tău 
flămând?”. Totodată, ea rămâne o entitate manifestată pe jumătate, nu se dezvăluie 
niciodată pe de-a-ntregul, potenţând misterul fiinţei promovat de Lucian Blaga în 
întreaga sa operă. Astfel, Nona poartă/este „Flacără în cojoc şi mister în opinci”  

Pe lângă faptul că ea vine să tulbure minţile şi fiinţa Popii la propriu, Nona 
anunţă zorii unei alte ordini religioase a lumii. Astfel, ea este mesagerul lutheranismului 
care tocmai se anunţa în secolul al XVI-lea în Ardeal şi menirea ei este să-l convingă pe 
Popa să adopte la rândul lui revigorarea la nivel spiritual şi, mai ales, promovarea 
lutheranismului în rândul credincioşilor. Eugen Todoran abordează problema religioasă 
din drama Tulburarea apelor, oferind explicaţii de ordin spiritual cu privire la esenţa 
protestantismului, al cărui mesager este Nona şi la care aspiră şi preotul ortodox din 
piesă : „În istoria religiilor, protestantismul a însemnat un moment de criză a conştiinţei 
umane, într-o epocă de emancipare spirituală când omul, deşi simţea nevoia eliberării 
lui depline de orice putere supranaturală, n-avea încă o explicaţie absolută a modalităţii 
de substituire reală a divinităţii cu propriile lui forţe (…). Încercarea de a cuprinde 
nemărginitul prin puterile mărginite ale omului ajunge deci, în protestantism, să 
identifice sentimentul nemărginitului cu nemărginirea proprie a sentimentului, ceea ce 
într-o viziune religioasă lasă deschisă calea spre cea mai adâncă necredinţă faţă de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:20 UTC)
BDD-A806 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emilia IVANCU 

 36

Dumnezeu şi revelaţia sa, apărată de biserică. În aceasta constă, în protestantism, 
singularizarea omului până la tragic, suferinţa tragică a depărtării, care îl transfigurează 
ca de un vis de dincolo de lume, cum spunea Lucian Blaga” (Todoran 1985 : 145). 
Aceasta este şi suferinţa preotului din dramă, el fiind pus să aleagă între tradiţia unei 
religii îndepărtate de om şi atracţia faţă de o religie care mai degrabă trimite la misterul 
şi magia credinţei pierdute a umanităţii decât la eliberarea sufletului. Natura Nonei este 
aici polivalentă : ea vine trimisă de reprezentanţii lutheranismului (Alchimistul Wolf, 
Doctor universalis, Maler), fără a se identifica cu aceştia sau cu religia lor. Aparent, 
histrionismul ei se reduce la a-l atrage pe Popă de partea noului curent religios al vremii 
dar, de fapt, ea încearcă să-l direcţioneze către o altă religie, panteismul magic 
propovăduit de Moşneag.  

Poate cea mai discutată problemă a acestei drame este până la urmă statutul 
Nonei de mesager, înger şi analogia cu paragraful din Biblie, Evanghelia după Ioan, la 
care textul face trimitere directă, începând chiar din titlu. Majoritatea criticilor citează 
pasajul biblic doar fragmentar, neaplicând ceea ce în analiza Scripturilor se numeşte 
principiul contextualităţii. Iată pasajul citat : „În Ierusalim, lângă Poarta Oilor, este o 
scăldătoare, numită pe evreieşte Betezda, având cinci pridvoare. În acelea zăcea o 
mulţime de bolnavi : orbi, şchiopi, uscaţi, aşteptând mişcarea apei. Căci un înger al 
Domnului se pogora, din când în când, în scăldătoare şi tulbura apa;” (Ioan : 5, 1-4). 
Lucian Bâgiu, citând pasajul de mai sus, spune următoarele : „Ispita de a te referi la 
acest pasaj biblic este fermecătoare prin aparenta sa simplicitate. Însă unele 
neconcordanţe între cele două situaţii umane, biblică şi blagiană, vor conduce în plan 
artistic, spre finalităţi aparte. Chiar dacă ţăranii transilvăneni vor fi aşteptat pogorârea 
unui înger al Domnului, fapt deloc reliefat în piesă, unde aşteptarea este frapant 
individualizată în persoana Popei, oricum nu se poate susţine că aceşti ţărani ar fi 
suferinzi de asemenea boli flagrante. Nu sunt uscaţi, şchiopi sau orbi în plan spiritual – 
cel mult rutinaţi în tradiţia ortodoxă – şi deci nu necesită stăruitor şi voluntar o 
însănătoşire” (Bâgiu 2003 : 26). Eliminând intenţiile de analogie biblică ale 
dramaturgului, Lucian Bâgiu elimină totodată şi statutul de înger al Nonei. Cu toate 
acestea, am sugera totuşi o posibilă interpretare a personajului Nona şi în termeni 
angelici. În primul rând, piesa face trimiteri, deşi aparent simpliste, la pasajul biblic prin 
sugestiile directe. Nona declară că a venit cu scop angelic : „Să tulbur apele ca îngerul 
Domnului”. Printre personaje apar şi oameni suferinzi precum Şchiopul, Ciungul sau 
Orbul, ca reprezentanţi direcţi ai unei comunităţi tulburate atât fizic, cât şi spiritual. În al 
doilea rând, mitul aşteptării, specific textelor biblice cu referire la venirea lui Mesia, 
este prezent şi în piesă prin starea de tensiune generatoare de tragic. În al treilea rând, 
neaplicând principiul contextualităţii, riscăm să vedem doar partea goală a paharului, 
textul biblic fiind trunchiat şi analogia întreruptă. Iată, deci, care este continuarea 
acestuia, de care depinde, de fapt, şi situarea Nonei ca mesager angelic, eliberator, 
asemănător entităţii angelice din textul sfânt : „Şi cel ce intra întâi după turburarea apei 
se făcea sănătos de orice boală era ţinut. Şi era acolo un om care de treizeci şi opt de ani 
era bolnav. Pe acesta văzându-l Isus zăcând, şi ştiind că este aşa încă de multă vreme, i-
a zis : «Vrei să te faci sănătos?». Bolnavul i-a răspuns : «Doamne, om nu am să mă 
arunce în scăldătoare când se tulbură apa; că, până merg eu, altul se coboară înaintea 
mea». Isus i-a zis : «Ridică-te, ia-ţi patul şi umblă.» Şi îndată omul s-a făcut sănătos, şi 
şi-a luat patul, şi umbla” (33, Ioan : 5, 5-9). Analizând cea de-a doua parte a textului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:20 UTC)
BDD-A806 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Natura polivalentă a Nonei în drama Tulburarea apelor 

 37

biblic, descoperim aici o entitate angelică părtinitoare şi nedreaptă, care îşi distribuie 
puterile în mod inegal. Pe de altă parte, preluând o idee a lui Andrei Pleşu, natura 
angelică nu este o natură pur divină, din contră, îngerii acoperă tocmai intervalul, altfel 
gol, dintre divinitate şi om (Pleşu 2004 : 20-21). Drept urmare, puterea lor, spre 
deosebire de puterea divină, este o putere limitată, mărginită de însăşi natura esenţei lor. 
Astfel, Nona, un amestec de divin şi demonic, aminteşte atât de îngerii căzuţi, cât şi de 
îngerul din pasajul biblic. Ea, asemenea îngerului, nu are decât puterea de a tulbura 
starea spirituală a preotului, doar incită, fără a-l determina să adopte în totalitate noua 
religie protestantă. Ea îşi face treaba doar pe jumătate. Pe de altă parte, ar fi destul de 
naiv din partea noastră să credem că Lucian Blaga, dacă a vrut să facă trimitere la textul 
biblic, ar fi urmat fidel tiparului Evangheliei, fără a-i schimba structura. Putem să 
îndrăznim, aşadar, să credem că Nona este un posibil mesager, cu natură duală, dar şi o 
entitate angelică, aşa cum o înţelegea dramaturgul, mesager al unei religii mistice, 
asemănătoare celei lui Zamolxe. Este religia propovăduită de Moşneag, care, de fapt, 
continuă misiunea începută de Nona, şi anume revigorarea spirituală a preotului care îşi 
asumă credinţa nouă, panteistă : „În lume vreau să mă altoiesc/ pe toate crengile./Paseri 
răsună/şi paşii mei cântă spre zările ce se desfac./Pe-aici, prin uşa aceasta, ies din mine/ 
– om fără nume – viu – şi sărac”. Andrei Pleşu mai face următoarea afirmaţie : „Apariţia 
lui Christos are, între altele, semnificaţia unei masive atenuări a rolului pe care îl au de 
jucat îngerii în istoria oamenilor. Textele spun, în mod explicit (Efeseni 1, 21; Galateni 
3, 25 etc.) că Iisus îşi subordonează cetele îngereşti, preluându-le funcţia. El este, de-
acum înainte, marele Mijlocitor între Dumnezeu şi om, El devine interlocutorul ceresc 
al fiecărui individ şi al fiecărei naţiuni. Christos se manifestă ca un principiu unificator, 
care pune între paranteze multiplicitatea îngerilor” (Pleşu 2004 : 168). Este şi cazul 
citatului biblic, dar şi al dramei Tulburarea apelor. Întrebarea ar putea fi în acest caz 
următoarea : dacă Nona este natura angelică, cine este atunci Iisus? Răspunsul este 
sugerat şi el. Moşneagul, cel care anunţă prezenţa lui Iisus-Pământul este o figură 
christică sacrificată. 

Natura polivalentă a Nonei a generat în timp şi alte analize. De exemplu, prin 
apariţia ei însoţită de cântec şi exaltare, Nona promovează o imagine dionisiacă, 
remarcată de criticul Mircea Vaida : „În Tulburarea apelor, semnul dionisiac este purtat 
de Nona – «fiica pământului», ea îl contaminează de morbul păgânesc pe temeinicul 
preot ortodox. (…) Nona îşi împlineşte poruncile de misionară lutherană dansând şi 
comportându-se asemenea bacantelor” (Vaida 1975 : 317-318). Bacantă, deci natură 
magică, are puterea să cheme puterile nevăzute în ajutorul ei, pentru declanşarea unei 
explozii de eros şi magie : „Învârte-te volbură,/orbeşte călugării./Înalţă-te sfredel/cu 
turla bisericii./Spre mare, spre soare/vârtej întoarce-te,/prisnel alb de pulbere/poarte-te 
biciul/şi plesnele vântului./Spulberă iile,/sparge ulcioarele./Treci peste dealuri, mori 
peste vie – / învârte-te volbură!”. Prin cântec, teatru şi joc, prin erosul şi frumuseţea pe 
care le emană, prin natura mistică a esenţei ei, Nona se înscrie în linia religioasă a zeului 
Dionysos, ce promovează tocmai aceste manifestări exuberante şi extatice : „Plenitudine 
a extazului, a entuziasmului, a posesiunii certe, dar şi fericire adusă de vin, de 
sărbătoare, de teatru, de plăcerile dragostei, exaltare a vieţii în ceea ce are ea izbitor şi 
neprevăzut, bucurie a măştilor şi a travestiului, mulţumire a cotidianului, Dionysos le 
poate aduce pe toate, dacă oamenii şi cetăţile îl acceptă şi-l recunosc. (…) El se străduie 
să facă a ţâşni în această viaţă şi în această lume multiple chipuri ale Celuilalt. (…) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:20 UTC)
BDD-A806 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emilia IVANCU 

 38

Dionysos ne învaţă sau ne constrânge a deveni altceva decât ceea ce suntem în mod 
obişnuit” (Vernant 1995 : 86). Nona provoacă în preot ipostaze ale sinelui pe care el nu 
le-a cunoscut, îi bea vinul şi viaţa, îl aduce în pragul tragismului şi-l lasă acolo, singur şi 
năuc, pierdut în faţa magiei ei şi a lumii pe care o respinge. 

Destinul Nonei este însă unul nefericit. Ea îşi găseşte sfârşitul în mâinile celor 
care se opun acestui mod de viaţă plenar şi sieşi satisfăcător, ale pândarilor şi Omului cu 
cercel, adepţi ai religiei tradiţionale bazată pe piatră şi nu pe suflet şi împlinire. Radu, 
cel ce relatează sfârşitul Nonei, mărturiseşte că ea a murit tocmai pentru că îşi manifesta 
bucuria când piatra de temelie a bisericilor era arsă : „«Ce frumos ard bisericile! Ce 
frumos ard bisericile!» Cerul era roşu şi pe domnişoara Nona au prins-o”. Nona se 
topeşte astfel în flăcările care i-au dat viaţă, se întoarce în lumea nevăzutelor de unde s-a 
arătat, lăsând totuşi, cel puţin în inima tânărului Radu, imaginea ei de femeie-înger care 
luminează lumea, invocată la finalul piesei : „Ca să râdă frumos!”.  

 
Bibliografie 

 
Bâgiu, Lucian, Dramaturgia blagiană. Instituirea estetică a absolutului, Sibiu, Editura Imago, 

2003. 
Micu, Dumitru, Lirica lui Lucian Blaga, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1967. 
Pleşu, Andrei, Despre îngeri, Bucureşti, Editura Humanitas, 2004. 
Todoran, Eugen, Lucian Blaga. Mitul dramatic, Timişoara, Editura Facla, 1985. 
Vaida, Mircea, Lucian Blaga. Afinităţi şi izvoare, Bucureşti, Editura Minerva, 1975. 
Vernant, Jean-Pierre, Mit şi religie în Grecia antică, vol. 2, Bucureşti, Editura Meridiane, 1995. 
Wunenburger, Jean-Jaques, Filozofia imaginilor, Iaşi, Polirom, 2004. 
 

Izvoare 
 

Biblia sau Sfânta Scriptură. Ediţie jubiliară a Sfântului Sinod. Tipărită cu binecuvântarea şi 
prefaţa Prea Fericitului Părinte † Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Versiune 
diortosită după Septuaginta, redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, 
Arhiepiscopul Clujului, Bucureşti. Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 
Ortodoxe Române, 2001. 

Blaga, Lucian, Tulburarea apelor în Opere, vol. 4, ediţie îngrijită de Dorli Blaga, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1977. 

 
Nona's Polyvalent Nature in the Drama Tulburarea apelor  

(The Stirring of Waters) by Lucian Blaga 
 

Nona, a typical female figure for Lucian Blaga’s archetypal feminine structures 
promoted in his drama, manifests a mixture of divine and diabolic, of angelity and luciferism. 
She is a stirring agent both within the circle of masculine figures and within the society itself. 
The present paper aims at depicting and analysing these hypostases Nona takes in the drama. 

 
Universitatea „1 Decembrie 1918”, Alba Iulia 

România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:20 UTC)
BDD-A806 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

