
Philologica Jassyensia, An II, Nr. 1, 2006, p. 135-155 

 
 
 

Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase  
în Europa de Sud-Est 

 
Thede KAHL 

   
1. Intenţia articolului1 
Problema coexistenţei interetnice dintre creştini şi musulmani a devenit actuală 

în special o dată cu discuţiile referitoare la „Ciocnirea civilizaţiilor” (Huntington 1998) 
şi ocupă un loc important în mass-media. În Europa de Vest şi în America discuţia 
respectivă are în atenţie coexistenţa interetnică pe diferenţierea populaţiei băştinaşe de 
imigranţi, având în vedere că prezenţa musulmanilor în „vest” este un fenomen recent. 
Datorită faptului că majoritatea populaţiei din sud-estul Europei aparţine de Biserica 
Ortodoxă şi că Imperiul Otoman a dominat timp de 500 ani, regiunea se confruntă cu o 
situaţie interetnică complet diferită de restul Europei. Experienţa coexistenţei interetnice 
de veacuri a căpătat conotaţii preponderent negative în scrierea istoriei, cu toate că au 
existat şi simbioze reuşite. 

Cercetarea comunităţilor religioase din diferitele zone, datorită re-etnizării 
politicii din Europa de est, a dus la formarea unor diferite prisme de vedere a proceselor 
de identificare etnică şi culturală. Cercetarările pot oferi şi o lămurire asupra înţelegerii 
conştiinţei religioase, pot articula evaluări şi atitudini şi pot explica felul în care 
conflictele sunt percepute de către participanţi. Astfel de înţelegeri lărgesc câmpul 
cunoaşterii relaţiilor interetnice în Europa, de aici rezultând posibilităţi de dezvoltare a 
modelelor de coexistenţă multiculturală.  

În pofida intensităţii cu care sunt cercetate relaţiile interetnice din sud-estul 
Europei, instituţiile vest-europene şi americane duc lipsă de experţi care, dincolo de 
teorie, să cunoască din interior relaţiile din ţările respective, oamenii şi culturile acelor 
ţări (în special limba şi religia) şi care să nu se limiteze doar la o prezentare într-un 
restrâns cerc de cercetători. Specialistul îşi poate adânci aceste cunoştinţe prin cercetări 
la faţa locului (field research). De asemenea, acestea pot determina înţelegerea 
actualelor conflicte interetnice şi religioase, precum şi dezvoltarea strategiilor pentru 
soluţionarea conflictelor, ducând la depistarea şi rezolvarea lor într-o Europă unificată. 
Datorită faptului că cele mai multe cercetări se orientează spre zonele conflictuale, centrul 
de greutate l-a constituit în ultima vreme Bosnia şi Kosovo. Lipsesc cercetările din zonele 
sud-est europene în care nu au avut loc conflicte grave, exemple pentru simbioze interetnice. 

                                                 
1 Le mulţumesc colegilor Gerassimos Katsaros, Waltraut Kokot, Karin Liebhart, Cay Lienau, Gabriele 

Rasuly-Paleczek, Maria Six-Hohenbalken, Holm Sundhaussen, Stefan Troebst. O primă versiune a 
articolului (Interethnische Beziehungen von orthodoxen Christen und Muslimen) a fost publicat la 
Hönigsperger, Astrid & Fritz Peter Kirsch (ed.), Ethnizität und Stadt. Interdisziplinäre Beiträge zum 
Spannungsfeld Mehrheit/Minderheit im urbanen Raum, Wien 2005 (IZENUM), p. 67-102, şi a fost 
prelucrat pentru revista „Philologica Jassyensia”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 136 

Intenţia acestui articol este de a atrage atenţia cercetării interetnice 
multidisciplinare asupra zonei din sud-estul Europei, pentru a facilita înţelegerea 
structurilor etnice complicate ale zonei, precum şi a mecanismelor care condiţionează 
nuanţele conlocuirii în zonele cu variaţie confesională. Articolul testează competenţa 
practică a diferitelor problematici, metode şi teorii ale cercetării geografice şi etnologice 
şi se bazează pe experienţele ce au putut fi acumulate în cadrul diferitelor proiecte2, în 
timpul cercetărilor pe teren.  

2. Convieţuire interetnică şi interreligioasă în sud-estul Europei 
Odată cu cucerirea Europei de sud-est de către otomani, s-au modificat relaţiile 

dintre locuitorii din această zonă, până atunci dominată de creştinismul ortodox. 
Islamizarea grupurilor autohtone, pe de o parte (bosniacii, majoritatea albanezilor, 
pomacii3), precum şi imigrarea grupurilor musulmane (turci, iuruci4 din Asia Mică şi 
tătari5 din nord) au dus la formarea aşezărilor musulmane şi a numeroaselor aşezări 
mixte creştino-musulmane, păstrate parţial până în prezent. Islamizarea grupurilor locale 
s-a produs mai ales între secolele al XVI-lea şi al XVIII-lea şi a durat până la 
destrămarea Imperiului Otoman. În comparaţie cu situaţia din prezent, pe vremea otomană 
grupurile etnice învecinate păreau a se cunoaşte mai bine, având sisteme de valori 
asemănătoare. În ciuda confesiunii diferite, ceea ce le unea era credinţa populară comună 
(Georgieva 1999: 76sq). 

Aşezările din sud-estul Europei au fost supuse, până în zilele noastre, unor 
puternice schimbări. Mari grupuri musulmane – precum şi mulţi bosniaci, albanezi, 
pomaci, turci – care au trăit în sud-estul Europei mai multe secole, lăsându-şi amprenta, 
au emigrat parţial de bună voie, parţial forţaţi sau din motive oportuniste (în special în 
Turcia – Apostolov 1996, Zhelyaskova 1998). Unele regiuni în care până de curând 
existau aşezări mixte s-au uniformizat din punct de vedere confesional, datorită 
emigrării grupurilor autohtone sau a venirii grupurilor de altă confesiune (de ex. Grecia 
[cu excepţia Traciei], care găzduia până la 1922 mari grupuri musulmane). Răspândirea 
grupurilor de populaţie musulmană a scăzut după destrămarea Imperiului Otoman. Cu 
toate acestea, în toate ţările balcanice există încă importante minorităţi musulmane. 

Cercetând răspândirea aşezărilor musulmane în sud-estul Europei, observăm o 
concentrare mai mare în partea de vest şi de est a Peninsulei Balcanice. În vest s-a ajuns 
                                                 

2 (a) Sejurul de un an la aromânii din Europa de sud-est în cadrul cercetărilor pentru lucrarea de 
doctorat; (b) Sejururi în Grecia, România, Turcia şi Republica Macedonia (FYROM) pentru proiectul 
„Typen der Selbstidentifikation meglenitischer Vlachen” (Deutsche Forschungsgemeinschaft, conducător 
de proiect Cay Lienau); (c) Proiect de studiu al Universităţii Münster pe tema „Siedlung und Bevölkerung 
in der rumänischen Dobrudscha” (conducător de proiect Thede Kahl); (d) Sejururi în Dobrogea românească 
precum şi în Tracia de vest pentru cercetarea coexistenţei interetnice dintre musulmani şi creştinii ortodocşi 
(conducători de proiect Cay Lienau şi Thede Kahl); (e) Înregistrări lingvistice pentru „Kleiner 
Balkansprachatlas” al Academiei Ruse de Ştiinţe din Sankt Petersburg şi al Universităţii Marburg/Lahn 
(proiect comun al Uniunii Germane de Cercetări Ştiinţifice şi al Academiei Ruse de Ştiinţe (conducător de 
proiect Helmut Schaller). 

3 Populaţie islamizată probabil în sec. al XVI-lea, răspândită mai ales în Munţii Rodopi şi în munţii 
învecinaţi cu Macedonia de Est şi a căror limbă (pomaca) este considerată dialect bulgăresc. 

4 Păstori nomazi imigraţi din Anatolia centrală, asimilaţi aproape în totalitate în Balcanii.  
5 Tătarii musulmani au imigrat în Dobrogea în trei valuri. Diferenţele dintre grupele de tătari s-au 

păstrat până astăzi, fapt ce se reflectă mai ales în dialect (majoritatea vorbeşte limba tătară crimeeană [kirim 
tili], o altă grupă vorbeşte Noghai [noghai tili], iar de-a lungul Mării Negre se vorbeşte dialectul de coastă 
[yaliboyi tili]).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 137 

la o convieţuire a sârbilor, macedoslavilor, grecilor şi albanezilor ortodocşi cu bosniacii, 
turcii din Sangeac şi albanezii musulmani, în est a bulgarilor, grecilor şi românilor cu 
turcii, tătarii, rromii musulmani şi pomacii.  

În unele regiuni din ţările sud-est europene întâlnim o mare diversitate etnică şi 
cultural-lingvistică; aceasta, pe de o parte ar putea da naştere unor conflicte politice, pe 
de altă parte însă, constituie un exemplu de coexistenţă solidară, lipsită de conflicte. În 
cazul unor dispute este vorba de conflicte bazate pe diferenţele religioase. După 
formarea statelor naţionale, când s-a renunţat la „principiul coexistenţei interetnice” 
(Roth 2000: 12) caracteristic Imperiului Otoman, apar numeroase conflicte. Sud-estul 
Europei găzduieşte regiuni pre-moderne din multe puncte de vedere, în care regăsim 
procese de identitate care ţin în balanţă elemente „de apropiere şi diferenţiere, de 
colectivitate şi individualitate” (lönnqvist 2000: 136). Multe zone din sud-estul Europei 
sunt regiuni de graniţă multietnică şi multilingvistică, care în decursul secolului al XX-
lea au trecut prin schimbări ale grupurilor conducătoare, datorită deplasării graniţelor, 
deportărilor şi repopulărilor. Unele regiuni au devenit ţinta unei politici intensive de 
colonizare sau recolonizare, altele au cunoscut o politică de răzbunare sau chiar de 
„curăţire” etnică. Chiar dacă ne confruntăm cu scoaterea de sub tabu a acestei probleme, 
acum, la câţiva ani de la consolidarea graniţelor statale, există doar mărturii răzleţe 
despre felul în care au fost suportate individual respingerile politice, despre cum 
funcţionau mecanismele de conducere induse şi despre cum percepe individul relaţiile 
interetnice, despre cum i se atribuie identitatea pe baza culturii şi religiei sale sau despre 
cum şi-o atribuie singur. 

În multe privinţe, nivelul cunoştinţelor despre relaţiile interetnice din ţările din 
sud-estul Europei nu este suficient de înalt, mai ales comparativ cu Europa centrală unde 
găsim mai multe studii asemănătoare. Există lucrări referitoare la educaţia şi sistemul de 
învăţământ ale minorităţilor, precum şi la relaţia naţiunilor titulare cu minorităţile lor. 
De asemenea, cunoştinţele despre situaţia politică şi statutul minoritar al etniilor 
ortodoxe, respectiv musulmane, sunt comparativ mai bune. Totuşi, aspecte ale imaginii 
proprii (perspectiva emică) şi aspectele coexistenţei în aşezările mixte, nu au stat în 
atenţia cercetărilor. În general, mulţi autori nu au neutralitatea necesară. Lipsesc, de 
multe ori, poziţiile intermediare care să atragă atenţia asupra pericolelor polarizării.  

3. Teorie 
De la Goffman (1967) şi Mead (1968), identitatea6 este înţeleasă atât la 

dimensiunea ei personal-individuală, cât şi la dimensiunea ei socială, condiţionată de 
apartenenţa la grupuri şi de încadrarea externă, iar formarea identităţii este considerată 
ca fiind dependentă de percepţia de sine şi de cea a exteriorului. De aceea, ar trebui 
încercată abordarea acestei probleme atât din perspectiva internă, cât şi din perspectiva 
comunităţilor de contact. În spiritul interacţionismului simbolic (Goffman) indivizii sunt 
încadraţi în reţele sociale determinante şi în communities of practice. Nu poate exista 
nici o îndoială referitoare la existenţa unei conştiinţe colective, a unei conştiinţe de grup 
(we group), şi nu ne putem îndoi nici de faptul că atribuirile de sine şi de exterior şi 
„relaţiile etnice de graniţă” (Barth 1969) rezultate din ele sunt percepute ca fiind în 
continuă schimbare. Mulţi reprezentanţi ai grupurilor etnice vor vedea în extinderea 

                                                 
6 Identitate este o autodefinire a omului, o conştiinţă cu diverse trăsături care se consolidează prin 

aprecierea, deprecierea sau nerecunoaşterea de către alţii (Taylor 1993: 13). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 138 

Uniunii Europene şi şansa întăririi propriei identităţi şi culturi. Se simte mai de mult o 
creştere a diversităţii culturale (Brezovsky et al. 1999: 73), se formează o „lume în 
bucăţi” (Geertz 1996), o lume foarte fragmentată cu un proces de individualizare în 
continuă creştere. Problemele etnicităţii, ale identităţii şi ale relaţiilor interetnice7 au 
intrat, începând cu anii '80 şi în domeniul de interes al geografiei culturale în care nu 
sunt concepute esenţialistic, ci relaţional şi dinamic (Knox & Marston 2001: 254). 

Alcătuirea şi interpretarea biografiilor reprezintă un centru de greutate al 
cercetării identităţii (vezi teoria memoriei de Luckmann 1992 şi teoria biografiei de 
Dausien & Alheit 1985). Subliniem, în acord cu Haarmann (1996), caracterul procesual 
al constituirii identităţii care reiese din biografii ca fiind o relatare a existenţei. Religia 
ocupă un loc de frunte în procesele identificărilor socioculturale şi etnice. Identificarea 
etnică drept un reflex al experienţei alterităţii reprezintă un element important al 
constituirii identităţii individuale şi al participării la identitatea colectivă, al încadrării proprii 
într-o comunitate condiţionată religios, precum şi al izolării faţă de alte comunităţi.  

În cazul unui spaţiu religios unitar, identificarea religioasă trece într-un plan 
secundar, pe când, într-un spaţiu în care intră în contact mai multe religii, identificarea 
religioasă apare mult mai complexă. Experienţele pozitive şi negative cu autoritatea şi 
birocraţia (fie ca privilegiere sau discriminare a propriei religii, ca privare de dreptul de 
a-şi practica religia în public, în anumite ocazii sau prin respectarea unor norme sociale), 
poziţia adoptată de alţii faţă de practicile religioase proprii, dar şi experienţele 
contactului cu alte comunităţi – toate acestea lasă să se întrevadă o textură regeneratoare 
din care se dezvoltă atât momente de criză individuală, cât şi tensiuni între comunităţi 
determinate religios şi duc la apariţia solidarităţii interne şi externe. Obişnuinţa de a 
avea o limbă comună cu membrii altei religii, diminuează sentimentul de înstrăinare în 
viaţa de zi cu zi (mai ales la participanţii poligloţi); pe de altă parte însă, apar izolări şi 
respingeri frecvente în special când acestea au ca motiv experienţe personale negative. 

Pentru stabilirea termenului de minoritate trebuie luate în considerare (modele la 
Haarmann 1983: 21-42) atât categorii minoritare obiective (limbă, origine, structură 
socială, istorie comună), cât şi subiective (conştiinţa colectivă, comportamentul de 
cetăţean). În multiculturalism, minorităţile nu sunt încurajate, de regulă, să se perceapă 
ca naţiuni separate, cu administraţie proprie şi cu instituţii publice proprii (Kymlicka 
1999:  70) ci, dimpotrivă, sunt adesea împiedicate să se comporte precum majoritarii 
(Bauböck 1999). Pentru a putea înţelege naţionalismul pluralist sau cosmopolit al 
minorităţilor, nu trebuie să subestimăm rolul statelor în răspândirea culturilor naţionale. 
Incapacitatea de a lua în considerare naţionalismul minorităţilor nu este doar o 
ameninţare la adresa păstrării graniţelor, ci şi la adresa democraţiei însăşi şi a existenţei 
unei societăţi civile pacifiste. Statele cu un naţionalism minoritar redus îşi pot dezvolta 
democraţia cu succes, cele cu un naţionalism minoritar puternic trec prin faze de criză. 
Pentru a putea înţelege naţionalismul, trebuie cunoscută teoria relaţiilor etnoculturale 
(Kymlicka 1999: 14) care poate fi de ajutor şi în discuţia despre imigranţi/autohtoni. 

                                                 
7 Termenul relaţii interetnice nu este înţeles aici în sensul său larg, ca relaţii între grupe etnice sau 

personale, ci ca procese dinamice între grupe etnice sau indivizi pentru care etnicitatea joacă un rol 
important (comp. Zink 1996: 42sq) precum şi ca „structuri sociale cu acţiuni reciproce şi cu norme care se 
pot schimba în istorie” (Weber-Kellermann 1978: 18). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 139 

Putem pleca de la premisa că putem diferenţia grupurile dominante de cele 
dominate şi în cazul coexistenţei pacifiste a etniilor8. Cei mai importanţi factori pentru 
includere, excludere şi segregare socială şi geografică sunt imaginea de sine şi cea a 
exteriorului, a grupurilor şi indivizilor, precum şi ideile preconcepute, stereotipurile9, 
clişeele şi miturile privitoare la alte grupuri. Acestea se manifestă şi în comportamentul 
faptic al grupurilor şi al indivizilor. Se poate presupune că frecvenţa contactelor private 
(petreceri comune, vizite, manifestări muzicale şi culturale etc.) este mai mare cantitativ 
şi calitativ între membrii aceluiaşi grup, decât între membrii unor grupuri diferite. 
Petrecerea comună a timpului liber poate duce la o cunoaştere mai profundă şi la o 
convieţuire mai armonioasă. Observarea activităţilor agrare comune ale comunităţilor 
este de asemenea importantă,  având în vedere că diversitatea structurii etnice îşi lasă 
amprenta asupra aspectului economic şi al muncii comune. Concurenţa economică sau 
diversitatea activităţilor din timpul liber au o importanţă deosebită (comp. Kandler 
1994/1997), având în vedere că un contact mai strâns între etnii nu duce neapărat la o 
armonie mai mare (comp. Esser 1993). 

Din cauza accesului inegal al oamenilor la mijloace şi resurse, relaţiile de putere 
se consolidează regulat în relaţii de dominare (Rösener 1997: 12). Putere şi dominare nu 
se contrazic reciproc; Giddens fixează sensul de putere şi dominare în Teoria 
structurării şi împleteşte acţiunile umane cu structurile relaţiilor, colectivelor şi 
instituţiilor sociale. Rösener (1997: 39) combină termenul de putere cu  acela de acţiune, 
datorită faptului că punerea în practică a evenimentelor obţinute în urma exercitării 
puterii depinde de acţiunile altora. Referitor la resurse, putem deosebi, în funcţie de felul 
puterii decizionale, între resurse alocative şi autoritative, care formează la rândul lor 
componente ale structurii de dominare. 

Cunoştinţele lingvistice şi culturale ale persoanelor fizice sunt, de asemenea, 
foarte expresive. Stăpânirea reciprocă a limbii celorlalte etnii, cunoaşterea îndeaproape a 
vieţii culturale şi religioase, eventual căsniciile mixte (comp. Jähnichen 1994: 31-56) 
pot duce la eliminarea prejudecăţilor şi la intensificarea convieţuirii comune. În lumina 
cercetărilor referitoare la segregaţie este importantă legătura dintre împărţirea 
locuinţelor şi stilul de conlocuire al grupurilor de confesiuni diferite. În multe locuri se 
observă o distanţare a stilului de viaţă al populaţiei creştine faţă de cea musulmană. 
Acolo unde apare o segregaţie geografică în imaginea aşezărilor, prin locuirea în aşezări 
sau cartiere (turc. mahalle) separate, ar trebui ca relaţia dintre grupurile de populaţie să fie 
mai distanţată, pe când într-o aşezare unde nu există „cartiere etnice” am putea discuta 
despre simbioză.  

Dacă urmăm exemplul lui Blotevogel (2003: 14sq) şi caracterizăm unitatea şi 
diversitatea socială ca „alcătuire a anumitor grupuri ale procesului de modernizare”, 
etnicitatea, originea şi sexul devin „fundamente de necontestat ale identităţii într-o lume 
în care aparent totul poate fi schimbat”. Întreruperea legăturilor locale „eliberează o 

                                                 
8 Termenul etnie se referă în context şi la grupele definite religios, având în vedere că religia a fost 

trăsătura definitorie a popoarelor balcanice în decursul istoriei (mai ales datorită sistemului otoman de 
„millet”), care, după formarea statelor naţionale sud-est europene, a fost redefinit din punct de vedere naţional.  

9 Stereotipurile (înţelese ca fiind convingeri fondate dar schimbătoare, încărcate de senzaţii subiective 
şi care în majoritatea cazurilor sunt lipsite de critică obiectivă) posedă componente care pot duce la 
exprimarea discriminării membrilor grupelor sociale (Roth 1999: 23). Ele pot fi legate de vârstă, sex şi 
scară socială, dar şi de religie şi apartenenţă etnică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 140 

dorinţă puternică de diferenţiere între propriu şi străin” (Blotevogel 2003: 15). 
Individualizarea trebuie înţeleasă ca proces al dizolvării formelor tipice de trai pentru 
societatea industrială şi înlocuirea lor cu altele. După părerea lui Beck (1986: 206, în 
Pfaffenbach 2002: 12sq) modernizarea societăţilor vestice a determinat o triplă 
individualizare: desprinderea de formele şi legăturile sociale stabilite istoric, în sensul 
raporturilor tradiţionale de dominare şi alimentare („dimensiunea eliberării”), pierderea 
siguranţei tradiţionale cu privire la cunoaşterea acţiunilor, credinţă şi norme de 
conducere („dimensiunea dezvrăjirii”) şi – inversarea sensului terminologic – un nou fel 
de legătură socială („dimensiunea de control, respectiv de reintegrare”). În locul 
biografiilor obişnuite în societatea industrială, caracterizate prin implicarea lor tipică în 
raporturille social determinate (de exemplu direcţii de educaţie, forme de parteneriat, 
modele de roluri sociale), apar în societatea post-industrială biografii tot mai 
individualiste, adesea cu perspective neasigurate. 

4. Problema cercetării 
După formularea exactă a scopului şi crearea cadrului teoretic trebuie pregătite 

chestionarele de cercetare şi observaţiile. În stabilirea centrelor de greutate trebuie să se 
ia în considerare problemele care apar la faţa locului şi cele care au o valoare indicativă 
mare pentru relaţiile interetnice. 

Întrebarea principală în cazul cercetării coexistenţei este: ce forme de relaţii 
interetnice există între etniile musulmane şi ortodoxe, la ce nivel se desfăşoară 
interacţiunea culturală, socială şi religioasă între cele două comunităţi religioase şi în 
care domenii sunt izolaţi sau se autoizolează membrii aceloraşi grupuri. Strâns legată de 
acest fapt este problema identităţii comune a etniilor. În prim plan nu sunt cele două 
comunităţi religioase şi apartenenţa etnică a membrilor săi, ci relaţiile dintre grupuri. De 
aceea accentul trebuie pus pe aspectele interactive ale fenomenelor etnice şi pe aspectele 
comunicării dintre acestea. 

Nu este de ajuns să demonstrăm coexistenţa interculturală numai pe plan local, 
ea ar trebui privită la scară regională, naţională şi constituţională şi ar trebui să se 
extindă asupra (a) receptării reflexiei relaţiilor interetnice şi multietnicităţii, precum şi 
asupra etniei proprii sau străine, (b) o comparaţie a relaţiilor interetnice experimentate în 
zonele de contact, cu clişee şi stereotipuri precum şi judecata asupra particularităţilor 
regionale, (c) conştiinţa de zi cu zi şi experienţele cu religia proprie, sau cu cealaltă 
religie, (d) o comparaţie a exprimărilor şi evaluărilor cu experienţele individuale, 
captarea reflexiei prin prisma presei. 

Următorul catalog de întrebări trebuie înţeles ca un catalog maximal, ale cărui 
liste de întrebări şi observaţii întocmite în urma cercetărilor de pe teren ar fi de dorit să 
ajute cercetării. 

Imaginea proprie a grupurilor şi indivizilor: „eu despre mine”, „noi despre noi” 
- Cum caracterizează partenerii de discuţie etnia, respectiv comunitatea 

religioasă din care cred că fac parte? Ce autointitulare folosesc partenerii de discuţie 
pentru grupul de care aparţin, în limba maternă şi naţională? 

- Care persoane sunt considerate de către partenerii de discuţie ca făcând parte 
din acelaşi grup şi care nu? 

- Cum se reprezintă membrii minorităţilor în societate? Cum se reprezintă ca 
grup? Ce organizaţii, partide, medii de comunicare şi alte instituţii sprijină şi acceptă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 141 

membrii unui grup? Ce activităţi culturale şi alte activităţi din timpul liber sunt luate în 
considerare de partenerii de discuţie? 

- Există o legătură directă între „noi” şi „aici” sau sunt individuale? „Noi” intră mai 
degrabă în relaţie cu „particule de elemente ale stilului de viaţă" (Werlen 2003: 44sq)? 

Perspectiva reciprocă: „eu despre el/ei”, „noi despre ei”, respectiv „el/ei despre 
mine”, „ei despre noi” 

- Cât de trainice sunt cunoştinţele despre celălalt grup? Apare lipsa informaţiilor 
sau dezinformarea? 

- Cum se denumesc reciproc grupurile în limba maternă şi naţională? Ce 
etnonime posedă un caracter peiorativ sau funcţia de cuvânt încărcat de alte conotaţii? 

- Cum caracterizează partenerul de discuţie poziţia grupului său faţă de alte 
grupuri? Relaţia lor este una bazată pe interes sau dezinteres pentru celălalt grup, cunosc 
tradiţiile şi preferinţele celorlalte grupuri, sunt interesaţi să le cunoască (mai bine)? 
Diferenţele faţă de ceilalţi sunt percepute ca „diferenţe ameninţătoare” sau ca „diferenţe 
cunoscute” (Roth 2000: 16)? Cum sunt văzuţi de alţii (sau cum cred că sunt văzuţi de 
ceilalţi)? Ce îi deranjează la această perspectivă? 

- Ce rol joacă religia în includerea şi excluderea grupurilor şi indivizilor? Ce 
simboluri etnice şi religioase sunt folosite? 

- Ce clişee, prejudecăţi şi stereotipuri interetnice observăm (Heuberger, Suppan 
& Vyslonzil 1999 şi Kahl,  Vyslonzil & Woldan 2004)? 

- Se reacţionează faţă de unele persoane sau grupuri într-o manieră xenofobă? 
Dacă da, cum influenţează xenofobia comunicarea interculturală (Menzel 1993; 
Michalopulu et al. 1998; Konstantopulu et al. 2000)? 

Felul şi calitatea relaţiilor interetnice 
- Ce forme de contacte interetnice există (vecinătate, prietenie, interacţiune, ajutor 

reciproc şi împărţirea sarcinilor dincolo de graniţele etno-culturale, vizite, comerţ)? 
- Cum putem tipiza relaţiile (relaţii fragmentate, indirecte, echilibrate, de 

schimb, relaţii inegale de putere, stratificate, respectiv relaţii rezident-imigrant, rezident-
străin, rezident-rezident, străin-străin etc. v. Roth 2000, p. 8)? Ce formă este 
preponderentă? Unde se produce contactul? 

- Ce forme de comunicare domină între grupuri (consensuale, orientate spre 
succes sau normative, orientate spre scopuri diverse, Habermas 1979)? 

- La ce nivel există comunicare interculturală şi interreligioasă (Samovar 1976, 
Rehbein 1985)? În ce limbă se comunică? Multilinguismul este o excepţie sau o regulă? 

- De când şi între ce grupuri există căsătorii interetnice? Ce religie domină după 
căsătorie (Pusitz 1996)? 

- Din vechile relaţii teritoriale s-au dezvoltat relaţii economice şi politice în care 
există dominanţă şi asuprire? Cine posedă influenţă asupra instituţiilor sociale? Se 
ajunge la concurenţă pentru resurse şi monopolizarea unor mijloace de producţie?  

- Există în cadrul politic alianţe strânse? Care structuri (drept, economie), 
mecanisme (dezvoltarea psihică, socializarea politică) şi grupuri de participanţi (grupuri 
etnice, partide) participă la crearea problemelor interetnice şi care dintre ele sporesc 
agresivitatea unei părţi minoritare? Diferenţele interculturale şi interreligioase cresc sau 
scad (Kaschuba 1995)? În ce măsură sunt acceptate structurile paralele de putere ale 
grupurilor etnice şi cât sunt de integrate în sistemul politic? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 142 

- Ce putem observa la distribuţia puterii la crearea ierarhiilor? Când se ajunge la 
asuprire, stratificare, control social, discriminare, obligare, violenţă, înşelăciune, 
alungare, control, manipulare? Sunt folositoare principiile întăririi solidarităţii de grup 
sau duc la duşmănii (Schlee 2000a)? 

- Partenerii de discuţie relatează despre dezavantajări sau privilegieri? 
Dezavantajările sunt reale sau imaginare? Pot fi observate situaţiile exprimate de 
partenerii de discuţie? 

- Cine participă activ la răspândirea prejudecăţilor? Ce rol joacă mass-media? 
- Poveştile sau miturile conţin un potenţial conflictual din care să reiasă 

şovinismul sau naţionalismul? 
Comportamentul factual de zi cu zi 
Următoarele patru blocuri de întrebări sunt puse în contextul problematicii – la 

ce nivel acţionează comportamentul factic al grupurilor, separat sau comun şi cum 
determină, sau nu, acesta activităţile comune (de exemplu sub presiunea necesităţilor 
economice sau prin dependenţe ierarhice). 

Forme ale muncii şi gospodăririi 
- Când, unde şi la ce nivel se ajunge la relaţii de afaceri între etnii (aşa-numitele 

„relaţii de afaceri interculturale”, v. Mauritz 1996)? Sunt ele bazate pe dependenţă sau 
sunt de natură simbiotică? Cine lucrează pentru cine şi în ce mod? 

- Ce rol joacă modelele relaţionale în existenţa şi menţinerea graniţelor etnice? 
- În ce măsură determină creşterea nivelului de trai intensificarea individualizării? 

Şi-au pierdut categoriile impuse până acum (grupuri etnice şi religioase) influenţa asupra 
vieţii individuale? Câştigă alte categorii (de exemplu cultura sau mobilitatea) în 
importanţă pentru alcătuirea biografiilor (Pfaffenbach 2002: 13)? 

Situaţia locuinţelor şi aşezărilor 
- Între ce grupuri poate fi vorba de segregare socială? Ce efecte are acest fapt 

asupra segregării geografice (despărţirea geografică a grupurilor de populaţie cu alte 
trăsături etnice, religioase, culturale sau origine specifică)? 

- Pot fi depistate anumite zone ale segregării? Se păstrează cartierele separate 
sau acestea se extind şi devin mixte? 

- Minorităţile religioase folosesc zona ca semn al izolării? Ţintesc grupurile 
dominante asupra segregării sau asupra absorbţiei de către alte grupuri (Herlyn & Harth 1996)? 

- Segregarea geografică creşte sau scade? Prin ce se deosebeşte situaţia aşezămintelor 
din zona urbană de cele din zona rurală (Rogers & Vertovic 1995; Hannerz 1980)? 

- Ce locuri centrale sau organizaţii există? Cine le foloseşte? 
- Cum se încadrează propria poziţie socială în cadrul aşezării? 
- Se poate concluziona din segregarea geografică o existenţă a segregării etno-

sociale? O aşezare mixtă poate fi urmarea unei segregări sociale reduse? Ce rol joacă 
mobilitatea şi migraţia? 

Activităţi în timpul liber 
- Există şi la nivel privat aceleaşi forme de convieţuire ca la nivelul economic? 

Contactul este mai intens sau mai scăzut? 
- Ce locuri de petrecere a timpului liber există (inclusiv discoteci, restaurante, 

cafenele)? Se ajunge la activităţi sportive comune (despre importanţa angajamentului 
sportiv ca semn al identităţii v. Panagiotidis 1995, Lienau 1999) sau la vizite reciproce? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 143 

- Care este comportamentul de călătorie (picnic, vizite la rude, alte excursii)? Se 
obişnuieşte şi vizitarea reprezentanţilor aceleiaşi etnii? 

Activităţi culturale şi religioase locale 
- Participanţii încearcă o reactivare a culturii lor? Dacă da, cum? Cum se 

încearcă transmiterea culturii tineretului şi cum este percepută de către acesta? 
- S-a păstrat independenţa culturală? În ce măsură a fost influenţată, completată 

sau ignorată? 
- S-a ajuns la dedublare sau schimbare a identităţii (Auge în Kaschuba 1995)? 
- Există activităţi la care, în ciuda faptului că sunt condiţionate religios de un 

grup, participă şi celelalte grupuri? Cum se desfăşoară sărbătorile legale şi religioase, 
vizitele la biserică sau moschei sau locuri sfinte (v. Barna & Lönnqvist 2000: 130)? 

- Grupurile ascultă muzică diferită la serbări? 
- De când se serbează separat, respectiv împreună? Cum caracterizează 

partenerii de discuţie schimbările? 
- Există încercări de a serba activităţile religioase în comun? Dacă da, care şi 

cum? (A se menţiona în acest context că sărbătorile şi păstrarea culturii locale ocupă un 
rol mai important în sud-estul Europei în comparaţie cu Europa de Vest) 

- Cum se desfăşoară schimbul intercultural între grupuri? Se ajunge la un 
„crossing borders” cultural (Ickstadt 1997)? 

- În ce măsură influenţează graniţele culturale formarea unei apartenenţe proprii 
(Osterhammel 1995 şi Klentak-Zablocka 1995)? 

- Ce rol joacă religia şi instituţiile acesteia în formarea identităţii etnice? Religia 
are o funcţie de întărire, păstrare şi furnizare a identităţii? 

- Cine sprijină instituţiile şi şcolile? Cum se organizează învăţământul religios în 
şcolile mixte şi în şcolile cu specializare religioasă? Ce influenţă are statul  asupra 
practicării religiei? 

- Ce forme simbolice – importante pentru conştiinţa identităţii – a creat viaţa 
religioasă (Schenk & Weber-Kellermann 1973, Georgieva 1999: 64sq)? 

Mai presus de descrieri, întrebările următoare, relevante teoretic sau la modul 
general, ar putea duce la o înţelegere mai bună a relaţiilor interetnice: 

- Cum au construit comunităţile etnice imaginea religiei şi culturii lor şi pe 
aceea a vecinilor? Din ce este formată o conştiinţă religioasă? Care sunt componentele 
experienţelor trăite şi ale celor imaginate pe baza mediului de viaţă? Ce rol joacă 
ideologiile şi povestirile despre funcţii şi valori socio-culturale transmise cu ajutorul 
şcolilor, societăţii şi politicii? Se reflectă miturile în povestirile istorice? 

- Ce rol joacă religia pentru identitatea socio-culturală şi etnonaţională, ce loc 
ocupă alţi factori creatori ai identităţii (limbă, aspect exterior, sex, comportament)? 

- Cum sunt percepute persoanele mijlocitoare între comunităţile religioase, 
respectiv elementele de legătură, cum ar fi copiii din căsniciile mixte? Cum îşi 
construiesc identitatea şi cum reacţionează asupra existenţei religiilor diferite în cadrul 
familiei şi al mediului lor de viaţă? 

- Câtă putere au minorităţile, ce aspiraţii au (avantaje materiale, integrare 
socială, reforme ideologice, schimbări constituţionale, instituţii politice proprii)? 
Caracteristicile şi dăinuirea naţionalismului minorităţilor (Kymlicka 1999, p. 37)? 
Comportamentul grupurilor este integrativ sau marginalizator? Cum se comportă 
conducerea sau administraţia locală? Religia este tratată în acelaşi mod ca şi cultura? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 144 

- Care este poziţia indivizilor mai în vârstă, cu posibilităţi materiale scăzute şi 
pregătire redusă, faţă de cei tineri cu pregătire mai bună, în relaţie cu resursele şi sistemele 
non-valorice precum individualitatea, împlinirea de sine (Pfaffenbach 2002: 15)? 

- Există o schimbare de valori la diferitele grupuri, care erodează izolarea 
grupurilor etnice şi religioase? Îşi pierd grupurile puterea creatoare a identităţii? Crizele 
sociale apar ca nişte crize individuale, prelucrate individual? 

5. Metode 
Expunerea care urmează încearcă descrierea metodelor posibile cu care ne 

putem apropia de problemele prezentate mai sus. Ea se bazează pe cercetările pe teren 
menţionate la început şi nu are pretenţia de a fi completă. 

Interviuri narative şi cercetări biografice 
„Cercetarea biografică” (Fuchs 1984) oferă un acces optim la documentaţia 

asupra identităţii, precum şi la formele determinate de coexistenţa etnică. Interviul 
narativ este una dintre formele cele mai importante de prezentare a identităţii proprii şi 
de confirmare a existenţei acesteia (comp. v. Engelhardt 1990: 197; Schimank 1988: 55). 
După părerea lui Dausien & Alheit (1985: p. 8) biografia este o relaţie reciprocă între 
cursul vieţii exterioare condiţionată istoric şi social şi evoluţia psihică a subiectului 
(Alheit 1992: 24sq), ea putând ajuta la interpretarea proceselor istorice, fiind expresia 
individualităţii inconfundabile. De folos în acest context sunt studiile despre oral history, 
precum şi cercetările experienţelor istorice (Niethammer 1994). Prin interviul biografic pot 
fi prezentate şi puse în relaţie amintirile individuale şi memoria culturală, relatările 
individuale despre cursul vieţii, precum şi miturile şi povestirile naţionale şi istorice. 

Interviurile narative pot consta în stabilirea unor întrebări structurate, „finalul 
fiind lăsat deschis” (Bargatzky 1997: 180-187). Cercetătorului i se recomandă o 
atitudine „receptiv-pasivă” (Esser 1975: 79). Trebuie stabilit prin pretests dacă cel mai 
propice fel de discuţie este acela al „interviului narativ” (Schütze 1977) sau acela al 
„discuţiei ero-epice” (întrebări –răspunsuri) întâlnit la Patscheider (1997) şi Girtler 
(2001: 147sqq). În orice caz, ambii parteneri de discuţie trebuie să adopte rolul celui 
care ascultă, aşadar nu trebuie să aibă loc un „interviu” în adevăratul sens al cuvântului, 
în care partenerul de discuţie să fie persoana interogată. Cea mai rodnică este crearea 
unui cadru firesc de discuţie, cu spaţiu larg pentru spontaneitate şi asociere, care să nu se 
desfăşoare după o structură prea strictă (după cum descrie Hopf 1979: 170). Exprimarea 
părerilor cercetătorilor nu duce neapărat la influenţarea celor intervievaţi, cum afirmă 
Merton & Kendall (1979: 182). Începutul unui interviu poate fi constituit de nararea 
liberă a cursului vieţii partenerului de discuţie, după ce i-a fost adus la cunoştinţă ceea 
ce îl interesează pe cercetător în mod deosebit. Povestirea trebuie efectuată în ordine 
cronologică (metoda biografică după Fischer-Rosenthal 1995). Pentru a evita senzaţia de 
evaluare a stereotipurilor, prejudecăţilor şi miturilor este de preferat să nu se reacţioneze 
sau să se formuleze întrebări directe. Trebuie analizat şi vocabularul partenerului de 
discuţie. Pe parcursul discuţiei este de preferat să se utilizeze forme verbale simple, cum 
ar fi adjectivele, substantivele, structurile verbale, propoziţiile comparative şi 
exclamative, expresiile (atâta timp cât nu şi-au pierdut potenţialul afectiv, Roth 1999: p. 26). 
Pe cât este posibil, trebuie analizate şi formele verbale complexe, cum ar fi basmele, legendele 
şi snoavele: pot ieşi la iveală stereotipuri cu referiri etnice pe baza cântecelor, anecdotelor şi 
poveştilor ilustrative. Se pot utiliza şi variante ale testului Stroop (Wolcott 2001). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 145 

Discuţii de grup 
În discuţiile libere de grup putem observa păreri opuse în imaginea de grup – we 

group real şi we group postulat – precum şi existenţa „identităţilor colective de grup” 
(Schlee 2000b). Ele pot duce la alegerea partenerilor de discuţie care ar putea fi relevanţi 
pentru interviuri. Într-un stadiu avansat de cercetare pot fi organizate întâlniri între 
membrii organizaţiilor locale, instituţiilor şi firmelor, în cel mai bun caz aceştia făcând 
parte din mai multe grupuri etnice. 

Intervievarea elevilor 
Pentru discuţia cu elevii sunt recomandate chestionarele simplu structurate 

(Werner & Schoepfle 1988: 314 sqq) mai degrabă decât interviurile narative sau 
biografice. Cu acordul directorilor şcolilor sau al profesorilor, elevii pot fi lăsaţi să 
răspundă în scris la întrebări – pentru aceştia o schimbare binevenită în cotidianul şcolar, 
iar pentru cercetător o posibilitate de a finisa ipoteze. La interviurile cu elevii întrebările 
despre prejudecăţi şi stereotipuri trebuie împinse în plan secundar; a se înregistra mărturiile 
despre comportamentul lor factic. Pentru alcătuirea chestionarului pot fi folosite diverse 
metode (mai ales network analysis, diagrame decizionale şi analize de situaţie). 

Discuţii cu experţii 
Realizarea discuţiilor cu experţii precum şi interviurile cu reprezentanţi ai 

puterii (şefi de organizaţii, preoţi, directori de şcoli, secretari administrativi, primari etc.) 
este recomandată în prima fază a cercetărilor. Este bine ca discuţia să nu depăşească 1-2 
ore. Prin termenul de „experţi” nu trebuie să se înţeleagă doar specialişti în domeniu, ci 
şi autohtoni care s-au preocupat de istoria localităţii şi de alte aspecte, din punct de 
vedere neprofesional. În aşezările rurale este de preferat ca toate persoanele influente şi 
interesate să fie informate de intenţia cercetătorilor, pentru a li se acorda posibilitatea de 
a-şi aduce aportul. Dacă acest gen de discuţie este plasat la începutul cercetărilor din 
teren, se deschid uşi către parteneri de discuţie importanţi; în afară de aceasta poate fi 
cercetat şi common sens-ul unei comunităţi. 

Alegerea locaţiilor 
Cel mai important criteriu pentru alegerea aşezărilor ce urmează a fi cercetate 

este diversitatea apartenenţei religioase a locuitorilor, care reiese numai parţial din actele 
de recensământ, trebuind luate în considerare şi analizele ştiinţifice. Numărul locaţiilor 
cercetate trebuie să se rezume doar la foarte puţine – în funcţie de numărul 
cercetătorilor. Pentru a analiza influenţa diferitelor situaţii asupra aşezărilor urbane sau 
rurale este necesară analizarea – cu aceleaşi metode – atât a oraşelor, cât şi a aşezărilor 
rurale aflate în apropiere. Rezumarea la aşezări rurale sau urbane nu pare a avea sens, 
având în vedere că ambele forme de aşezări sunt relevante pentru relaţiile interetnice. 
Oraşele au un mai puternic caracter multietnic adăpostind o diversitate de relaţii 
interetnice, dar şi o anumită anonimitate, pe când un număr mic de locuitori ai satelor nu 
permite anonimitate, contactele interumane căpătând o importanţă mai mare. 

Alegerea partenerilor de discuţie 
Înainte de începerea cercetărilor pe teren trebuie definit exact cercul din care se 

aleg persoanele pentru interviu. Alegerea partenerilor de discuţie se va orienta după 
importanţa teoretică pentru problematică. Centrul de greutate îl vor constitui persoanele 
care se dovedesc a fi mijlocitori între grupuri şi care posedă cunoştinţele, experienţa şi  
autoritatea necesară pentru o astfel de misiune (de exemplu persoane poliglote într-o 
poziţie mai înaltă, bătrâni, judecători, profesori, secretari dar şi negustori, meşteşugari). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 146 

La trierea participanţilor trebuie căutate cazurile reprezentative, conform „grounded 
theory” cu sensul de „theoretical sampling” (Hoffmann-Riem 1980: 436) care vor reuşi 
să răspundă la întrebările adresate. 

La selectarea partenerilor de discuţie trebuie luate în considerare echilibrul 
referitor la apartenenţa etnică (după limbă, orientare proprie şi religie), precum şi 
diversitatea grupurilor ca formă de viaţă (vârstă, meserie, sex, situaţie economică, 
condiţii de trai) şi a grupurilor de interes şi statut. Reprezentativitatea partenerilor de 
discuţie evaluată de cercetător are prioritate faţă de o relaţie echilibrată. Încercarea de a 
crea un echilibru între grupuri pare a fi o utopie, mai ales în cadrul grupurilor 
musulmane şi echilibrul între cele două sexe, având în vedere că se vor oferi voluntari 
mai mult bărbaţii. De aceea ar fi indicate formarea grupurilor de cercetători separate de 
bărbaţi şi femei. În afară de aceasta trebuie luat în considerare faptul că, cei care se oferă 
să ia contactul cu cercetătorii, nu sunt mereu cei mai buni informatori având în vedere că 
ei nu sunt mereu acceptaţi de către grupuri şi vor încerca să influenţeze activitatea 
cercetătorilor (Girtler 2001: 89, 111) În astfel de cazuri este necesar să se insiste ferm şi 
diplomatic pentru alegerea altor parteneri de discuţie. Ar trebui să se evite dinadins 
intervievarea doar a purtătorilor de cunoştinţe vaste şi construirea unei păreri despre „o” 
cultură tradiţională a grupului său atunci când cercetările se referă la cotidian şi nu la 
trecut (modul de viaţă din trecut). Este importantă explicarea scopurilor cercetărilor. În 
special generaţiile mai tinere se vor simţi incompetente din punct de vedere al 
experienţei lăsând pe „bătrânii inţelepţi” să povestească. Când, însă, scopul cercetărilor 
este clar, se vor găsi mai uşor voluntari. 

Participarea la viaţa culturală şi religioasă 
Pentru a putea pătrunde mai adânc în comunitatea cercetată şi pentru a o putea 

înţelege mai bine ar trebui extinsă participarea la viaţa comunităţii, în toate manifestările 
ei locale. Participarea la evenimente culturale (serbări, spectacole de dans) este la fel de 
recomandată ca şi observarea activităţilor politice (zile de vot, demonstraţii) şi 
participarea la viaţa socială a comunei (botezuri, înmormântări, circumcizii etc). Aşa se 
pot vizita biserici, moschee, cimitire, şcoli, biblioteci, centre comunale, redacţii, cluburi 
de femei, grădiniţe, centre locale şi sedii de partide). Doar aşa se pot cunoaşte 
reprezentanţi ai diverselor grupuri de populaţie. Un centru de greutate îl poate constitui 
observarea instituţiilor religioase pentru că acolo pot fi cercetate simbolurile etnice şi 
religioase (moschee/biserici, cimitire, monumente, încărcătura simbolică a peisajului 
rural) precum şi instituţionalizarea identităţii religioase şi etnice (de exemplu, 
reconstrucţii de cazuri după Flick 2000; observarea analitică a unui loc religios, 
inventarierea  imaginilor şi simbolurilor de acolo). Diferenţele de religie observate pot fi 
cercetate dacă reprezintă puncte de marcaj în delimitarea conflictelor şi segregării celor de 
altă religie la formarea unui moment constitutiv al societăţilor din punct de vedere al 
excluderii străinilor. 

Pentru că, de regulă, în timpul staţionărilor pe teren poate fi cercetat doar un 
ciclu anual şi, pentru că staţionările au loc în anotimpuri diferite, este exagerată pretenţia 
de a efectua o cercetare sistematică sau o analiză completă a datelor culturale. Despre o 
participare activă la viaţa culturală a unei comunităţi religioase sau etnii nu poate fi 
vorba decât în puţine cazuri, observarea relaţiilor interetnice rămânând, de aceea, 
structurată pe neparticipare (Girtler 2001: 62). În domeniul clasificărilor se pot combina 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 147 

mai multe metode ale analizei cognitive. În ceea ce priveşte economia şi timpul liber se 
pot folosi studii de time budget (vezi Bernard 1994). 

 Observaţii despre identitatea muzicală 
Prin tematizarea preferinţelor muzicale pot fi adâncite cunoştinţele despre 

mecanismele de incluziune şi excluziune pentru că identificarea cu muzica proprie şi 
reacţia la muzica străină (încântare, indiferenţă, neacceptare) pot fi foarte relevante (vezi 
Frith 1996: 124-125). Merkt (2000, introducere) scrie referitor la aceasta: „Dacă ar 
exista un factor de identificare pentru expresiile culturale – atunci muzica s-ar afla cu 
siguranţă în vârful scalei. Identificarea cu muzica este foarte puternică – atunci când este 
vorba despre muzica proprie” (eu aş completa: sau când este intuită a fi proprie). Pentru 
descoperirea preferinţelor şi cunoştinţelor partenerilor de discuţie pot fi efectuate teste 
selective. Reuşita acestei nu prea răspândite metode a fost testată în cadrul proiectului 
Societăţii Germane de Cercetare (DFG) „Tipuri de autoidentificare a vlahilor megleniţi” 
(1999-2001). Collier & Collier (1992) au experimentat teste optice selective în cadrul 
„antropologiei vizuale” (Weller & Romney 1988 sunt de părere că testele selective sunt 
un component important al Systematic Data Collection; Mischung 1988 le pune în 
practică în acord cu parcelarea şi tipurile de frecvenţă). Ideile şi metodele lor pot fi 
transpuse într-un fel de „antropologie acustică”. În timpul testului se ascultă înregistrări 
din domeniul muzicii tradiţionale locale, partenerii de discuţie trebuind să le atribuie 
grupurilor de populaţie, confesiunilor şi cercurilor culturale pe care le recunosc. Aceasta 
creează posibilitatea de a clasifica cântecele, instrumentele, tacturile, melodiile şi stilul 
de interpretare nu numai prin cunoştinţele cercetătorilor ci şi prin cele ale localnicilor. 
Aşa pot fi înţelese, mai bine, formarea şi amestecarea diferitelor stiluri specifice, care au 
fost cauzate de coexistenţa etniilor. Tematica muzicală reprezintă o introducere 
excelentă în problematica coexistenţelor, fără a se crea o atmosferă jenantă, cauzată de 
întrebări problematice din punct de vedere politic, referitoare la relaţia dintre creştini şi 
musulmani. Aşa se înlesneşte „first and most uncomfortable stage of fieldwork” (Wax 
1979 şi 1986: 279). 

Cartografierea şi adunarea datelor  
Cartografierile sunt folositoare pentru localizarea terenurilor, fâneţelor, pieţelor. 

În aşezările rurale cartografierea se face simplu, în cele urbane vor trebui să fie 
chestionate persoanele informate şi testate aleatoriu rezultatele. Este importantă 
verificarea structurilor – dacă acestea mai sunt valabile sau pe cale de destrămare. 
Cartografierea trebuie precedată de o descriere a locaţiei aşezărilor şi a regiunii în care 
se află, precum şi datele structurale importante (poziţia rurală sau în apropiere de oraş, 
infrastructura, condiţii economice, ramuri economice, tipuri de aşezare, formele 
clădirilor, împărţirea terenului şi a locuinţelor pe etnii, forme de exploatare a 
terenurilor). În hartă pot fi incluse şi informaţii asupra posesiei de imobile şi de terenuri 
a grupurilor, pentru a putea concluziona asupra favorizării sau defavorizării grupurilor 
de persoane şi etnii. 

Jurnalul cercetătorilor şi protocoluri ale discuţiilor 
Este recomandabilă ţinerea unui jurnal în care să se consemneze zilnic referiri la 

progresul cercetărilor precum şi la cunoştinţele dobândite. Jurnalul captează reuşite şi eşecuri 
făcând loc şi observaţiilor cu încărcătură emoţională (Emerson 1995, Emerson 2001).  

Importante sunt protocoalele (cu scopul unei transcrieri ulterioare) discuţiilor 
care captează situaţia exactă (locaţia, timpul, atmosfera, spaţiul, vocea, eventualele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 148 

intervenţii dinafară). În acest caz, participanţii trebuie numiţi şi descrişi, fiind recomandată 
respectarea situaţiei sociale şi a normelor care îi condiţionează pe participanţi. Fiecare 
situaţie descrisă trebuie testată pentru a vedea regularitatea precum şi eventualele diferenţe 
între cele descrise şi cele petrecute. Este importantă protocolarea şi descrierea lucrurilor 
cunoscute şi chiar banale, pentru ca „exoticul” să nu ia proporţii prea mari.  

Când este recunoscută intuitiv o situaţie (de exemplu „pomacii tind mai degrabă 
spre căsnicii mixte cu turcii, decât cu grecii sau rromii”) trebuie formulată drept ipoteză în 
protocol şi apoi argumentată sau înlăturată prin întrebarea directă a mai multor participanţi. 

Protocolul poate conţine şi formulări referitoare la identitatea situativă (Gingrich 
& Fox): Trebuie reţinut exact cine în ce situaţie face referiri la originile proprii sau 
străine şi ce factori (situaţii de outgroup, situaţii de comunicare interetnică, gesturi, 
poziţia intervievatorului etc.) pot influenţa rezultatele. 

Cooperarea cu colegii şi colegele din ţările cercetate 
Pentru a face posibilă colectarea informaţiilor pe perioada staţionării pe teren 

sunt necesari colaboratori din ţările respective. Pentru a nu fi subiectivi în cazul 
selectării acestor colegi (de exemplu, preferarea unui musulman sau a unui creştin) se 
recomandă alegerea persoanelor care lucrează în cadrul mediului ştiinţific al acelei ţări, 
dar care provin din alte aşezări şi care cunosc, pe lângă limba ţării respective, cel puţin o 
limbă a unei minorităţi. Într-un stadiu mai avansat al cercetărilor se poate dovedi că, 
practic, se discută proiectul într-un cadru mai larg cu cercetătorii, studenţii şi membrii 
etniilor cercetate. Partenerii de cooperare locali sunt folositori şi pentru păstrarea 
contactelor după ce staţionarea pe teren s-a încheiat, fiind posibilă în continuare primirea 
de date şi de documente. În încheiere, doresc să adaug că intervievaţii au dreptul de a afla 
rezultatele cercetărilor. Ca semn de recunoştinţă pentru ospitalitate, cooperare şi răbdare, 
trebuie întocmit, pe lângă textul ştiinţific publicat într-o revistă la care numai un coleg de 
breaslă ar putea avea acces, şi o contribuţie alcătuită într-un limbaj accesibil participanţilor. 

 
Bibliografie 

 
Alheit, Peter, Alltag und Biographie [Activitate şi biografie], Bremen, 1985. 
Alheit, Peter, Kultur und Gesellschaft: Plädoyer für eine kulturelle Neomoderne [Cultură şi 

societate: Pledoarie pentru o neomodernitate culturală], Bremen, 1992.  
Apostolov, Mario, The Pomaks. A Religious Minority in the Balkans, în „Nationalities Papers”, 

24, 1996. 
Assmann, Jan, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 

Hochkulturen [Memoria culturală. Scriere, amintire şi identitate politică în culturile 
timpurii], München, 1992. 

Bargatzky, Thomas, Ethnologie. Eine Einführung in die Wissenschaft von den urproduktiven 
Gesellschaften [Etnologie. O introducere în ştiinţa societăţilor productive străvechi], 
Hamburg, 1997. 

Barna, Gábor & Bo Lönnqvist, The Lost Future - die expatriierte Kultur, în „Schweizerisches 
Archiv für Volkskunde”, Nr. 96, Basel, 2000, p. 130-137. 

Barna, Gábor, A Search for Stability: Religion as a Shelter and a Symbolic Manifestation of 
Identity, in Hannonen, Pasi, Bo Lönneqvist & Gábor Barna, Ethnic Minorities and Power, 
Helsinki, 2001, p. 107-125. 

Barth, Frederick (ed.), Ethnic Groups and Boundaries, Boston, 1969. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 149 

Bauböck, Rainer, „National Community, Citizenship and Cultural Diversity”, Institute for 
Advanced Studies, Vienna, Political Science Series, Nr. 40 (July 1999) unter 
http://www.ihs.ac.at/publications/pol/pw_40.pdf.  

Bernard, H. Russell, Research Methods in Anthropology: Qualitative and Quantitative 
Approaches, Walnut Creek, 1994. 

Blotevogel, H. H. „Neue Kulturgeographie“ – Entwicklung, Dimensionen, Potenziale und 
Risiken einer kulturalistischen Humangeographie [„Noua cultură geografică” – evoluţia, 
dimensiunea, potenţialul şi riscurile unei geografii umane culturale], în „Berichte zur 
deutschen Landeskunde“, 77, Nr. 1, Flensburg, 2003, p. 7-34. 

Bochmann, Klaus, Die Rumänen und die anderen. Kritisch-historische Betrachtungen über das 
Verhältnis der Rumänen zu sich selbst, ihren Minderheiten und ihren Nachbarn [Românii şi 
ceilalţi. Perspectivă critico-istorică asupra relaţiilor românilor cu ei înşişi, cu minorităţile şi 
vecinii lor], în Mircea Anghelescu und Larisa Schippel (ed.), Im Dialog: Rumänische Kultur 
und Literatur, Leipziger Universitätsverlag, 2000, p. 49-60. 

Brezovszky, Ernst-Peter & Arnold Suppan & Elisabeth Vyslonzil (ed.), Multikulturalität und 
Multiethnizität in Mittel-, Ost- und Südosteuropa [Multiculturalitate şi multietnicitate în 
Europa Centrală, de Est şi de Sud-Est], Peter Lang Verlag, Frankfurt, 1999, 342 p. 

Brunnbauer, Ulf, The Perception of Muslims in Greece and Bulgaria: between the “Self” and 
the “Other”, unter http://www.cas.umn.edu/webpapers/brunnbau.htm (1999). 

Collier, J. Jr. & M. Collier, Visual Anthropology. Photography as a Research Method, 
Albuquerque, 1992. 

Dausien, Bettina şi Peter Alheit, Biografii ale muncitorilor: Despre relevanţa tematică a muncii 
asupra cursului vieţii proletariatului; o analiză exemplară în cadrul „metodelor biografice” 
[Arbeiterbiographien: Zur thematischen Relevanz der Arbeit an proletarischen 
Lebensgeschichten; eine exemplarische Untersuchung im Rahmen der „biographischen 
Methode“], Bremen, 1985. 

Davis, J., Data into Text, în Ellen, R. F., Ethnographic Research. A Guide to General Conduct, 
London, 1984, p. 295-318.  

Emerson, Robert, Rachel I. Fretz & Linda L. Shaw, Emerson, Robert, Writing Ethnographical 
Fieldnotes, Chicago, 1995. 

Emerson, Robert: Contemporary Field Research: Perspectives and Formulations, ediţia a II-a, 
Prospect Hights, 2001. 

Engelhardt, Michael von, Biographie und Identität. Die Rekonstruktion von Identität im 
mündlichen autobiographischen Erzählen [Biografie şi identitate. Reconstrucţia indentităţii 
în povestirile orale autobiografice], în Spahrn, W. (ed.), Wer schreibt meine Lebensgeschichte? 
Biographie, Autobiographie, Hagiographie und ihre Entstehungszusammenhänge [Cine scrie 
povestea vieţii mele? Biografia, autobiografia, hagiografia şi cum au fost alcătuite ele], 
Gütersloh, 1990, p. 197-247.  

Esser, Hartmut, Soziale Regelmäßigkeiten des Befragtenverhaltens [Constante sociale în 
comportamentul intervievaţilor], Kölner Beiträge zur Sozialforschung und angewandten 
Soziologie 19, Meisenheim am Glan, 1975. 

Esser, Hartmut, Soziologie. Allgemeine Grundlagen [Sociologie. Baze generale], Frankfurt, 1993. 
Fischer, Hans (ed.), Feldforschungen. Berichte zur Einführung in Probleme und Methoden 

[Cercetări pe teren. Rapoarte despre introducerea în probleme şi metode], Berlin, 1985.  
Fischer, Hans, Lehrbuch der genealogischen Methode [Manual al metodelor genealogice], 

Berlin, 1996. 
Fischer-Rosenthal, W., Biographische Methoden in der Soziologie [Metode biografice în 

sociologie], în Flick, U. et al (ed.), Handbuch qualitative Forschung [Manual al cercetării 
calitative] ediţia a II-a, München, 1995, p. 253-256. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 150 

Flick, Uwe et alii (ed.), Qualitative Forschung. Ein Handbuch [Cercetarea calitativă. Manual], 
Hamburg, 2000. 

Frith, Simon, Music and Identity, în Hall, Stuart & Paul du Gay, Questions of Cultural Identity, 
London, Thousand Oaks, New Delhi, 1996, p. 108-127. 

Fuchs, W., Biographische Forschung. Eine Einführung in Praxis und Methoden [Cercetarea 
biografică. O introducere în practică şi metode], Opladen, 1984.  

Geertz, Clifford, Welt in Stücken. Kultur und Politik am Ende des 20. Jahrhunderts 
[Lumea în bucăţi. Cultura şi politica la sfârşitul sec. al XX-lea], Wien, 1996.  

Georgieva, Tsvetana, Coexistence as a System in the Everyday Life of Christians and Muslims in 
Bulgaria, în „Ethnologia Balkanica”, 3, 1999, Münster, Sofia, New York , p. 59-84. 

Gerhardt, U., Verstehende Strukturanalyse: Die Konstruktion von Idealtypen als Analyseschritt 
bei der Auswertung qualitativer Forschungsmaterialien [Analiza structurilor: Construcţia 
tipurilor ideale ca scriere analitică pentru evaluarea materialelor calitative de cercetare], în 
Soeffner, H. (ed.), Sozialstruktur und soziale Typik [Structura socială şi tipicul social], 
Frankfurt, 1986, p. 31-83. 

Giddens, Anthony, Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der 
Strukturierung [Constituirea societăţii. Trăsăturile principale ale unei teorii a structurării], 
ediţia a III-a, Frankfurt/Main, 1997. 

Giddens, Anthony, Konsequenzen der Moderne [Consecvenţele modernismului], ediţia a III-a, 
Frankfurt/Main, 1999. 

Giles, H. (ed.), Language, Ethnicity and Intergroup Relations, London, 1977, p. 15-57. 
Gingrich, Andre & Richard Fox (ed.), Anthropology by Comparison London, New York, 2002. 
Girtler, Roland, Methoden der Feldforschung [Metodele cercetării pe teren],  ediţia a IV-a, Wien, 2001. 
Girtler, Roland, Methoden der qualitativen Sozialforschung. Anleitung zur Feldarbeit [Metodele 

cercetării sociale calitative. Ghid pentru munca pe teren], Wien, 1988.  
Goffman, Erving, Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität [Stigma. 

Despre tehnicile de îndreptare a unei identităţi distruse], Frankfurt am Main, 1967. 
Haarmann, Harald, Identität (Identitatea), în Goebl et al. (ed.), Handbuch der Kontaktlinguistik. 

Ein internationales Handbuch zeitgenössischer Forschung [Contacte lingvistice. Tratat 
internaţional de cercetare contemporană], Berlin, New York, 1996, p. 218-233. 

Haarmann, Harald, Kriterien der ethnischen Identität [Criterii ale identităţii entice], in 
„Language & Language Planning”, 7, (1983), p. 21- 42.  

Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse [Recunoaştere şi interes], Frankfurt am Main, 1979. 
Hall, Stuart & Paul du Gay, Questions of Cultural Identity, London, Thousand Oaks, New Delhi, 1996. 
Hannerz, Ulf, Exploring the city, New York, 1980. 
Heckmann, Friedrich, Ethnische Minderheiten, Volk und Nation. Soziologie interethnischer 

Beziehungen [Minorităţi etnice, popor şi naţiune. Relaţii sociologice interetnice] Stuttgart, 1992.  
Herlyn, Ulfert & Anette Harth, Soziale Differenzierung und soziale Segregation [Diferenţierea 

socială şi segregarea socială], în Strubelt, Wendelin ş.a. (ed.), Städte und Regionen [Oraşe şi 
regiuni], Vol. 5, Opladen, 1996, p. 257-287. 

Heuberger, Valeria, Arnold Suppan & Elisabeth Vyslonzil (ed.), Das Bild des Anderen. 
Identitäten, Mentalitäten, Mythen und Stereotypen in multiethnischen europäischen 
Regionen [Imaginea celorlalţi. Identităţi, mentalităţi, mituri şi stereotipuri în regiunile 
multietnice europene],  ediţia a II-a, Frankfurt a.M., 1999. 

Hoffmann-Riem, Ch., Die Sozialforschung einer interpretativen Soziologie [Cercetarea socială a 
unei sociologii interpretative], în Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 
Köln, 1980, p. 339 sqq. 

Hopf, Christel & Elmar Weingarten (ed.), Qualitative Sozialforschung [Cercetarea socială 
calitativă], Stuttgart, 1979. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 151 

Hopf, Christel, Die Pseudo-Exploration – Überlegungen zur Technik qualitativer Interviews in 
der Sozialforschung [Pseudo-explorarea – deliberări asupra tehnicii interviurilor calitative în 
cercetarea socială], în „Zeitschrift für Soziologie“, 7, nr. 2, 1997, p. 97 sqq. 

Huntington, Samuel, Ciocnirea civilizaţiilor şi refacerea ordinii mondiale, Bucureşti, 1998.  
Ickstadt, Heinz (ed.), Crossing borders. Inner- and intercultural exchanges in a multicultural 

society, Frankfurt, 1997, p. 175+III. 
Ives, Edward D., The Tape-Recorded Interview: A Manual for Fieldworkers in Folklore and 

Oral History, ediţia a II-a, Tennessee, 1995, p. 112. 
Jähnichen, T., Vom Gegeneinander zum Miteinander. Die Mischehenproblematik und die 

kirchliche Bautätigkeit als typische Beispiele für das Verhältnis der Konfessionen im 
Ruhrgebiet [De la „unul împotriva altuia” la „unul cu altul”. Problematica căsătoriilor 
interetnice şi activitatea de exploatare bisericească ca exemple tipice pentru relaţiile dintre 
confesiuni în zona Ruhr], Abhandlungen zur Geschichte der Geowissenschaften und 
Religion / Umwelt-Forschung 10, Bochum, 1994, p. 31-56.  

Kahl, Thede, Muslime in Nordostgriechenland [Musulmanii din nordul Greciei], în ERASMUS-
Büro (ed.), Colloquium Nordost-Griechenland 3, Münster, 1995, p. 113-121. 

Kahl, Thede, Ethnizität und räumliche Verbreitung der Aromunen [Etnicitate şi răspândire 
geografică la aromâni], Münstersche Geographische Arbeiten 43, Münster, 1999.  

Kahl, Thede, Zur Islamisierung der meglenitischen Vlachen (Meglenorumänen). Das Dorf Nânti 
(Nótia) und die Nântinets in der heutigen Türkei [Despre islamizarea vlahilor megleniţi 
[meglenoromâni]. Satul Nânti [Nótia] şi populaţia sa în Turcia de azi], „Zeitschrift für 
Balkanologie”, 38, H. 1/2, Wiesbaden, 2002, p. 31-56. 

Kahl, Thede & Elisabeth Vyslonzil & Alois Woldan (ed.), Herausforderung Osteuropa. Die 
Offenlegung stereotyper Bilder [Provocarea Europei de Est. Dezvăluirea imaginilor 
stereotipe], „Schriftenreihe des Österreichischen Ost- und Südosteuropa-Instituts”, 29, 
München, 2004.  

Kandler, Hermann, Der "Europapark" - ein Naherholungsziel Thrakiens? Gedanken zum 
Umwelt- und Freizeitverständnis der einheimischen Bevölkerung [„Parcul european” – un 
loc de distracţie din Tracia? Gânduri pentru înţelegerea mediului şi timpului liber la 
populaţia autohtonă], în Lienau, Cay & Hermann Mattes (ed.), Natur und Wirtschaft in 
Nordostgriechenland [Natură şi economie în Grecia de nord-est], in „Berichte aus dem 
Arbeitsgebiet Entwicklungsforschung”, 27, Münster, 1997, p. 122-127. 

Kandler, Hermann, Komotini/Gümülcine. Besonderheiten in Struktur und Funktion einer bi-
religiösen Stadt [Komotini/Gümülcine. Particularităţi în structura şi funcţionarea unui oraş 
bi-religios], în Geisteshaltung und Umwelt - Stadt und Land 1, 1998.  

Kandler, Hermann, Türkische Minderheiten in Griechenland. Das Nebeneinander von 
Religionsgemeinschaften in Nordgriechenland - oder doch schon der Weg zum 
Gegeneinander [Minoritatea turcă în Grecia. Convieţuirea alăturată a comunităţilor 
religioase în Grecia de Nord – sau calea spre întrepătrundere?], Abhandlungen zur Geschichte 
der Geowissenschaften und Religion / Umwelt-Forschung 10, Bochum 1994, p. 57-65.  

Kanev, K., Interethnische Einstellungen und das Bild vom Anderen [Atitudini interetnice şi 
imaginea celorlalţi], în Höpken, Wolfgang (ed.), Revolution auf Raten. Bulgariens Weg zur 
Demokratie [Revoluţia în rate. Calea Bulgariei spre democraţie], München, 1996. 

Kaschuba, Wolfgang (ed.), Kulturen, Identitäten, Diskurse. Perspektiven Europäischer 
Ethnologie [Culturi, identităţi, discursuri. Perspectivele etnologiei europene], Berlin, 1995. 

Klentak-Zabłocka, Małgorzata (ed.), Kulturelle Grenzen, grenzüberschreitende Kulturen 
[Graniţe culturale, culturi care au depăşit graniţele], Internationales Forschungsseminar 
veranstaltet vom Lehrstuhl für Germanistik der Nikolaus-Kopernikus-Universität Toruń 
(Thorn), 9.-14 Mai 1994, Toruń, 1995. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 152 

Knox, P L. & S. A. Marston: Humangeographie [Geografie umană], ed. V. H. Gebhardt, P. 
Meusburger u. D. Wastl-Walter, Heidelberg, Berlin, 2001. 

Kokot, Waltraud & Dorle Dracklé (ed.), Ethnologie Europas. Grenzen, Konflikte, Identitäten 
[Etnologie europeană. Graniţe, conflicte, identităţi], Berlin, 1996.  

Konstantopúlu, C., Maratú-Alipránti, L., Germanós, D. und T. Ikonómu (ed.), „Εµείς“ και οι 
„άλλοι“. Αναφορά στις τάσεις και τα σύµβολα [„Noi” şi „ceilalţi”. Amintirea tedinţelor şi 
simbolurilor], National Centre for Social Research, Athens, 2000. 

Kymlicka, Will, Education for Citizenship, Institute for Advanced Studies, Vienna, Political Science 
Series, Nr. 62 (February 1997) unter http://www.ihs.ac.at/publications/pol/pw_62.pdf  

Kymlicka, Will, Multikulturalismus und Demokratie. Über Minderheiten in Staaten und Nationen 
[Multiculturalism şi democraţie. Despre minorităţile din state şi naţiuni], Hamburg, 1999.  

Lamnek, Siegfried, Qualitative Sozialforschung, 1: Methodologie [Cercetare socială calitativă, 1. 
Metodologie], ediţia a II-a, München & Weinheim, 1993. 

Lang, Hartmut, Waltraud Kokot & Monika Pack, Zum Transkriptionsaufwand in der Analyse 
oraler Texte: eine technische Notiz [Despre risipa de timp pentru transcriere la analizarea 
textelor orale: o notă tehnică], în „Anthropos”, 86, 1991, p. 220-223. 

Leitner, W., Zur Problematik der Koexistenzforschung in der Religionsgeographie bzw. der 
Geographie der Geisteshaltung [Despre problematica cercetării coexistenţelor în geografia 
religioasă, resp. în geografia spirituală], Abhandlungen zur Geschichte der Geowissenschaften 
und Religion / Umwelt-Forschung 5, Bochum, 1992, p. 67-78.  

Leitner, W., Zur Religionsgeographie bzw. Geographie der Geisteshaltung am Beispiel Galatas, 
eines Istanbuler Stadtteiles [Despre geografia religioasă, resp. geografia spirituală pe 
marginea exemplului Galatas, o parte a oraşului Istanbul], în „Geographia Religionum”, 2, 
Berlin 1986, p. 179-223.  

Lienau, Cay, Die Muslime Griechenlands - zum Problem von Ethnizität, Identität und 
Nationalität (Musulmanii din Grecia – problema etnicităţii, identităţii şi naţionalităţii), în 
Lienau, Cay & Ludwig Steindorff (ed.), Ethnizität, Identität und Nationalität in 
Südosteuropa (Etnicitate, identitate şi naţionalitate în Europa de Sud-est), Südosteuropa-
Studie, 64, München, 1999, p. 49-69. 

Lönnqvist, Bo, Wo ist die Heimat des Volkskundlers [Unde este patria etnologilor?], in Institut 
für Europäische Ethnologie der Universität Wien (ed.), Volkskultur und Moderne. 
Europäische Ethnologie zur Jahrtausendwende, Wien, 2000, p. 141-148. 

Luckmann, Thomas, Theorie des sozialen Handelns [Teoria acţiunilor sociale], Konstanz, 1992. 
Mauritz, Hartmut, Interkulturelle Geschäftsbeziehungen. Eine interkulturelle Perspektive für das 

Marketing [Relaţii de afaceri interculturale. O perspectivă interculturală asupra 
marketingului], Bayreuth, 1996, p. 310+XVII. Teză de doctorat. 

Mead, G. H., Geist, Identität und Gesellschaft [Spirit, identitate şi societate], Frankfurt/Main, 
1968 (prima publicare Chicago 1934). 

Menzel, Peter A., Fremdverstehen und Angst. Fremdenangst als kulturelle und psychische 
Disposition und die daraus entstehenden interkulturellen Kommunikationsprobleme 
[Înţelegerea celorlalţi şi frica. Frica de „celălalt” ca dispoziţie culturală şi psihică şi 
problemele de comunicare interculturală care rezultă de aici. Problemele de comunicare], 
Tübingen, 1993, p. 396+VIII.  Teză de doctorat. 

Merkt, Irmgard, Identifikation, Abwertung, Zugehörigkeit und Ausgrenzung [Identificare, evaluare, 
apartenenţă şi delimitare]; vezi http://www.nmz.de/nmz/nmz2000/nmz09/rumpf/doss-
merkt.shtml, 2000.  

Merton, R. K. & P. L. Kendall, Das fokussierte Interview [Interviul centrat], în, Hopf, C. & E. 
Weingarten (ed.), Qualitative Sozialforschung [Cercetarea socială calitativă], Stuttgart, 
1979, p. 171 sqq. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 153 

Michalopúlu, E., Tsártas, P., Giannisopúlu, M., Kafetzís, P. und E. Manóloglu, Μακεδονία και 
Βαλκάνια. Ξενοφοβία και Ανάπτυξη [Macedonia şi Balcanii. Duşmănia faţă de străini şi 
evoluţia], National Centre for Social Research, Athens, 1998. 

Mischung, Roland, Welchen "Wert" haben ethnographische Daten? Grundsätzliche 
Überlegungen und Erfahrungsbeispiele zu Ideal und Praxis völkerkundlicher Feldforschung 
[Ce „valoare” au datele etnografice? Deliberări şi exemple despre ideal şi practic în 
cercetarea pe teren], în „Gießener Beiträge zur Entwicklungsforschung” 1, Vol. 16, Gießen, 
1988, p. 75-99. 

Niethammer, Lutz, Konjunkturen und Konkurrenzen kollektiver Identität. Ideologie, 
Infrastruktur und Gedächtnis in der Zeitgeschichte [Conjuncturi şi concurenţe ale identităţii 
colective. Ideologie, infrastructură şi memorie în istoria timpurilor], în „Prokla. Zeitschrift 
für kritische Sozialwissenschaft“ 96, 24. Vol. (1994), 3, p. 379. 

Osterhammel, Jürgen, Kulturkontakte und kulturelle Grenzen: einführende Orientierungen 
[Contacte şi graniţe culturale: orientare introductivă], p.A., 1995, p. 102. 

Panagiotídis, Nathanaíl [Παναγιωτίδης, Ναθαναήλ], Μουσουλµανική µειονότητα και εθνική 
συνείδηση [Minoritatea musulmană şi conştiinţa naţională], Αλεξανδρούπολη, 1995. 

Patscheider, H., Die Faszination und der Vorteil des „ero-epischen Gesprächs“ [Fascinaţia şi 
avantajul „discuţiei ero-epice”], în Girtler, R. (ed.), Die letzten der Verbannten, Wien, 1997. 

Pfaffenbach, C., Die Transformation des Handelns. Erwerbsbiographien in Westpendlergemeinden 
Südthüringens [Transformarea modului de acţionare. Biografii moştenite în comunităţile din 
Thüringen de sud], Wiesbaden, 2002. 

Poulton, Hugh & Suha Taji-Farouki (ed.), Muslim Identity and the Balkan State, London, 1997. 
Pusitz, Heinz (ed.), Interkulturelle Partnerschaften. Begegnungen der Lebensformen der Geschlechter 

[Parteneriate interculturale. Întâlniri ale formelor de viaţă ale sexelor], Frankfurt a.M., 1996. 
Rehbein, Jochen (ed.), Interkulturelle Kommunikation [Comunicarea interculturală], Tübingen, 

1985, p. 495+III. 
Rösener, M., Dialektik der Kontrolle. Macht, Handlung und Struktur in der Sozialtheorie und 

Soziologie von Anthony Giddens [Dialectica controlului. Puterea, faptele şi structura în 
teoria socială şi sociologia lui Anthony Giddens], Münster, 1997. 

Roth, Klaus, "Bilder in den Köpfen". Stereotypen, Mythen und Identitäten aus ethnologischer 
Sicht [„Imaginile din minte”. Stereotipuri, mituri şi identităţi din punct de vedere etnologic], 
în Heuberger, Valeria, Arnold Suppan & Elisabeth Vyslonzil (ed.), Das Bild des Anderen. 
Identitäten, Mentalitäten, Mythen und Stereotypen in multiethnischen europäischen 
Regionen [Imaginea celorlalţi. Identităţi, mentalităţi, mituri şi stereotipuri în regiunile 
europene multietnice], ediţia a II-a, Frankfurt a.M., 1999. 

Roth, Klaus, Zu einer "Politik der interethnischen Koexistenz": Kann Europa von den 
historischen Vielvölkerstaaten lernen? [Despre o „politică a coexistenţelor etnice”: poate 
Europa învăţa de la statele mutietnice?] în „Südosteuropa Mitteilungen” 40, Nr. 1, München 
2000, p. 3-21. 

Schenk, Annemie & Ingeborg Weber-Kellermann, Interethnik und sozialer Wandel in einem 
mehrsprachigen Dorf des rumänischen Banats [Transferul interetnic şi social într-un sat 
poliglot din Banatul românesc], Marburg, 1973. 

Schenk, Annemie, Interethnik als methodisches Konzept [Interetnicitatea – concept 
metodologic], în Dröge, K. (ed.), Alltagskulturen zwischen Errinnerung und Geschichte 
[Culturile cotidiene, între amintire şi istorie], München, 1995, p. 255-267. 

Schenk, Annemie, Interethnische Forschung [Cercetarea interetnică], în Brednich, R.W. (ed.), 
Grundriß der Volkskunde. Einführung in die Forschungsfelder der Europäischen Ethnologie 
[Compendiu de etnografie. Introducere în domeniile cercetării etnologice europene], Berlin 
1994, p. 335-352. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 154 

Schenk, Annemie, Interethnischer Austausch zwischen Siebenbürger Sachsen und Rumänen am 
Beispiel der Institution Nachbarschaft [Schimbul interetnic între saşii transilvăneni şi 
români, pe marginea exemplului instituţiei vecinătăţii], „Jahrbuch für ostdeutsche 
Volkskunde”, 30. s.A. 1987, p. 162-175. 

Schimank, Uwe, Biographie als Autopoiesis – Eine systemtheoretische Rekonstruktion von 
Individualität [Biografia ca autopoiesis – o reconstrucţie teoretică a individualităţii], în 
Brose, Hanns-Georg & Bruno Hildenbrand (ed.), Vom Ende des Individuums zur 
Individualität ohne Ende [De la sfârşitul individului până la individualitatea fără margini], 
Opladen, 1988, p. 55-72.  

Schlee, Günther, Collective identities, property relations and legal pluralism. Working Paper Nr. 1 
des Max-Planck-Institute for Social Anthropology, unter http://www.eth.mpg.de/pubs/pubs.html, 
Halle, 2000a. 

Schlee, Günther, Die soziale Konstruktion von Feindschaft [Construcţia socială a ostilităţii], 
Working Paper Nr. 5 des Max-Planck-Institute for Social Anthropology, vezi 
http://www.eth.mpg.de/pubs/pubs.html, Halle 2000b. 

Schütze, F., Die Technik des narrativen Interviews [Tehnica interviului narativ], Köln, 1977. 
Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung [Multiculturalismul şi 

politica aprecierii], Frankfurt/Main, 1993.  
Weber-Kellermann, Ingeborg, Probleme interethnischer Forschungen in Südosteuropa 

[Problemele cercetărilor interetnice în Europa de sud-est], în „Ethnologia Europaea” 1, Nr. 3, 
Copenhagen, 1967, p. 218-231. 

Weber-Kellermann, Ingeborg, Theorie und Praxis interethnischer Forschungen am Beispiel 
einer Dorfuntersuchung in Rumänien [Teorie şi practică în cercetările interetnice, pe 
marginea analizării unui sat din România], în Grothusen, Klaus-Detlev (ed.), Ethnogenese 
und Staatsbildung in Südosteuropa [Etnogeneză şi construcţie statală în Europa de Sud-Est], 
Göttingen, 1974, p. 180-187. 

Weber-Kellermann, Ingeborg (ed.), Zur Interethnik. Donauschwaben, Siebenbürger Sachsen und 
ihre Nachbarn [Despre interetnicitate. Şvabii dunăreni, saşii din Transilvania şi vecinii lor], 
Frankfurt, 1978. 

Weller, Susan C. & A. Kimball Romney, Systematic Data Collection, London, Beverly Hills, 
u.a., 1988 ( = Qualitative Research Methods, vol. 10). 

Werlen, Benno, Cultural Turn in Humanwissenschaften und Geographie ă„Cultural Turn” în 
ştiinţele umaniste şi geografie], in „Berichte zur deutschen Landeskunde”, 77/1, Flensburg, 
2003, p. 35-52. 

Werner, Oswald & G. Mark Schoepfle, Systematic Fieldwork, 2 vol., Newbury Park, 1988. 
Wolcott, Harry F., Writing Up Qualitative Research, London, Beverly Hills, 2001 (= Qualitative 

Research Methods, vol. 20). 
Zhelyazkova, Antonina, Meždu Adaptaciata i Nostalgia. Bălgarskite Turci v Turcia (Between 

Adaptation and Nostalgy: The Bulgarian Turks in Turkey), The Fate of Muslim 
Communities in the Balkan, Vol. 3, Sofia, 1998, p. 11-44. 

Zink, Rosemarie, Interethnische Beziehungen. Eine kritische Darstellung ausgewählter 
theoretischer Ansätze [Relaţii interetnice. O prezentare critică a problemelor teoretice alese], 
Hamburg, 1996 (lucrare de masterat nepublicată). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întrebări şi metode ale cercetării coexistenţei interreligioase în Europa de Sud-Est 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 155 

Fragen und Methoden der Erforschung interreligiöser Koexistenz in 
Südosteuropa 

 
Das Zusammenleben ethnisch unterschiedlicher Gruppen ist von entscheidender 

Bedeutung für den inneren und äußeren Frieden einer Region.  
Im Gegensatz zum übrigen Europa leben die Muslime Südosteuropas bereits seit gut 

einem halben Jahrtausend mit Christen auf engem Raum zusammen. Es konnten friedliche 
Symbiosen entstehen, aber es ist auch mehrfach zu kriegerischen Auseinandersetzungen 
zwischen einzelnen Volksgruppen gekommen. Bei einem Teil der Auseinandersetzungen handelt 
es sich um Konflikte, die sich an religiösen Unterschieden festmachen lassen. Viele Konflikte 
wurzeln in der Zeit nach der Gründung der Nationalstaaten, als das für das Osmanische Reich 
charakteristische „Prinzip interethnischer Koexistenz“ aufgegeben wurde. Bis in die heutige Zeit 
sind die südosteuropäischen Siedlungsverhältnisse immer wieder starken Veränderungen 
unterworfen gewesen. Große muslimische Bevölkerungsgruppen, die in Südosteuropa über 
Jahrhunderte hinweg gelebt und ihr Umfeld geprägt haben, sind teils freiwillig, teils gezwungen 
in jüngerer Zeit ausgewandert. Manche Gebiete, in denen bis vor kurzem gemischte Siedlungen 
existierten, sind durch Abwanderung einheimischer und durch Ansiedlung andersgläubiger 
Bevölkerungsgruppen heute konfessionell weitestgehend einheitlich. Die Verbreitung der 
muslimischen Bevölkerungsgruppen und ethnisch-religiös gemischter Siedlungen ist daher seit 
dem Zerfall des Osmanischen Reiches zurückgegangen. Dennoch gibt es in allen Ländern des 
Balkans bedeutende muslimische Minderheiten – im Fall Albaniens und Bosniens sogar 
muslimische Mehrheiten. 

Der Beitrag möchte Fragen der alltäglichen interethnischen Beziehungen zwischen 
orthodoxen Christen und Muslimen in religiös gemischten Siedlungen vorstellen und Methoden 
diskutieren, mit denen das Zusammenleben untersucht werden kann. 

 
Österreichisches Ost- und Südosteuropa-Institut, Wien 

Österreich  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:02:00 UTC)
BDD-A772 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

