
 

 323 

Structura discursului religios din cadrul  
cultului creştin ortodox 

Maria-Mihaela DĂRESCU 

The discourse has a structure different from other types of discourses. It comprises a series 
of elements that are not present in other discourses (i.e. the sign of the holy cross, saying a 
prayer, the existence of a particular way of addressing, a.s.o.). These specific elements 
contribute to the success of the discourse, leads to establishing a better contact between the 
deliverer and the receiver and facilitates putting into practice of the religious teachings 
delivered to the receivers. In our work, we shall present the structure of the religious 
discourse present only within the Christian Orthodox cult.  

 
În cadrul cultului creştin ortodox întîlnim discursul religios sub forma predicii. 

Termenul de predică provine din cuvîntul latinesc predico, -are, -avi, -atum, care 
înseamnă ,,a face cunoscut, a spune cu glas tare, a spune de faţă cu alţii, a lăuda” 
(Branişte, 2001: 384). Predica din cadrul cultului ortodox este, aşadar, o modalitate 
prin care se face cunoscută învăţătura Mîntuitorului Iisus Hristos. Ea a fost definită 
drept ,,un mijloc clasic de a trezi în sufletele credincioşilor setea de liturghie şi 
dorinţa de a cunoaşte profund şi complet sensurile tainice ale vieţii harismatice” 
(Cristescu, 1950: 137). 

Dacă la început propovăduirea avea ca scop convertirea păgînilor la creştinism, 
astăzi scopul ei este de a-i menţine şi de a-i întări pe credincioşi în dreapta credinţă. 
Propovăduirea cuvîntului lui Dumnezeu este o poruncă dată de către Hristos 
Sfinţilor Apostoli înainte de înălţarea Sa la cer, cînd le-a spus: ,,mergînd învăţaţi 
toate neamurile, botezîndu-le în numele Tatălui şi al Fiului şi al Sfîntului Duh” 
(Matei 28, 19). Această misiune de vestire a cuvîntului lui Dumnezeu este 
îndeplinită de Sfinţii Apostoli imediat după pogorîrea Duhului Sfînt, ,,stînd Petru 
cu cei unsprezece, a ridicat glasul şi le-a vorbit…” ﴾Faptele Apostolilor 2, 14). Încă 
din prima zi a Bisericii creştine, Sfinţii Apostoli au îndeplinit porunca dată de 
Hristos, iar astăzi această misiune este continuată de către preoţii sfintelor altare. 

Atît lucrările de omiletică, cît şi cele de retorică îndeamnă la scrierea discursului 
înainte ca acesta să fie ţinut. Prin scrierea discursului, oratorul amvonului îşi 
organizează mai bine ideile, foloseşte termenii adecvaţi în vederea accesibilizării 
informaţiilor transmise auditoriului. Sebastian Chilea spunea că ,,predicatorul se 
formează scriind (…). În faţa hîrtiei şi cu pana în mînă, spiritul întîrzie cu folos la 
orînduirea ideilor şi examinarea lor, se verifică, se încordează, se destinde sau se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:28 UTC)
BDD-A77 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 324 

avîntă, se revizuieşte, adică este supus la o disciplină severă, de care nu dispune 
vorbirea” (Chilea, 1958: 188). Următoarea etapă este legată de memorarea ideilor 
discursului, pentru a se evita improvizaţiile. 

Discursul religios se deosebeşte de celelalte discursuri şi prin faptul că prezintă 
o structură aparte, cuprinzînd o serie de elemente care nu apar în alte tipuri de 
discurs (de exemplu, însemnarea cu semnul sfintei cruci, rostirea unei rugăciuni, 
existenţa unei formule de adresare specifice etc.), care contribuie la succesul 
discursului. În cele ce urmează vom prezenta structura discursului religios din 
cadrul cultului creştin ortodox.  

Orice discurs religios rostit în timpul Sfintei Liturghii se află în strînsă legătură 
cu pericopa evanghelică sau cu activitatea sfîntului pe care Biserica îl sărbătoreşte 
la momentul respectiv (de exemplu, Iubirea aproapelui, predică ţinută la Duminica 
a 25-a după Rusalii, a Samarineanului milostiv; Mîndrie şi smerenie, predică ţinută 
la Duminica a 33-a după Rusalii, a Vameşului şi a fariseului; Predică la Sfinţii 
Apostoli Petru şi Pavel ţinută în ziua de 29 iunie, zi în care Biserica ortodoxă 
Română îi sărbătoreşte pe cei doi Apostoli etc.1). Citirea pericopei evanghelice este 
urmată, de regulă, de rostirea discursului religios. Discursul trebuie să corescundă 
cerinţelor de moment ale auditoriului, întrucît este rostit în cadrul comunităţii de 
credincioşi şi se adresează acestora. Înainte de începerea predicii, de regulă, atît 
preotul cît şi credincioşii prezenţi în biserică se însemnează cu semnul sfintei cruci, 
însemnare însoţită de formula specifică ortodoxiei ,,în numele Tatălui şi al Fiului şi 
al Sfîntului Duh”. Prin această rostire şi acest gest oratorul amvonului se distinge 
de oratorii altor tipuri de discurs şi dovedeşte în acelaşi timp ,,că este un trimis şi 
slujitor al Domnului şi vorbeşte în numele Său” (Petrescu, 1977: 176). 

De regulă, predicile încep fie cu un citat din Sfînta Scriptură - de exemplu, la 
duminica Tomii: ,,pentru că M-ai văzut Tomo, ai crezut. Fericiţi cei ce n-au văzut 
şi au crezut”, Ioan 20, 29) (Gheorghescu, 2000: 123), fie cu un fragment din cărţile 
de cult - de exemplu: la Duminica Lăsatului sec de brînză, a Izgonirii lui Adam din 
rai (vezi Păcurariu, 2000: 259): ,,venit-a postul, maica curăţiei, osînditoarea 
păcatului şi vestitoarea pocăinţei, petrecerea (purtarea) îngerilor şi mărturisirea 
oamenilor”- Stihoavna de la Utrenia primei zile din post etc.) sau din cuvintele 
unui Sfînt Părinte. Oratorul amvonului trebuie să aibă în vedere ca citatul să fie în 
concordanţă cu tematica predicii.  

După însemnarea cu semnul sfintei cruci şi rostirea citatului urmează formula 
de adresare, care trebuie să fie specifică discursului religios din cadrul cultului 
creştin ortodox. Ca formule de adresare amintim: ,,Fraţi creştini!” ,,Dreptmăritori 
creştini!” ,,Iubiţi credincioşi!” etc. Acestea pot fi  întîlnite atît în discursurile scrise, 
cît şi în cele orale. Formula de adresare variază în funcţie de context şi de 
receptorii prezenţi (predica de la înmormîntare va avea ca formulă: ,,Îndurerată 
familie!”, iar cea de la cununie: ,,Iubiţi miri!”), realizînd apropierea sufletească 
între oratorul amvonului şi credincioşii prezenţi; modul în care este rostită 

                                                
1Vezi Păcurariu, 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:28 UTC)
BDD-A77 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 325 

,,influenţează asupra stării credincioşilor” (Petrescu, 1977: 178). Formula de 
adresare nu apare doar la începutul discursului, ea putînd fi întîlnită şi în alte părţi 
ale discursului, cu scopul de a menţine treze interesul şi atenţia auditoriului. 

Introducerea sau exordiul constituie partea de început a discursului. Sfîntul 
Vasile cel Mare definea introducerea astfel: ,,ceea ce este temelia pentru o casă, 
scaful pentru un vapor (…) acelaşi lucru mi se pare că este această scurtă 
introducere pentru toată construcţia psalmilor” (Vasile cel Mare, 2002: 13); am 
putea spune că reprezintă ,,temelia” discursului religios, motiv pentru care trebuie 
să fie în acord cu ceea ce oratorul va prezenta. Scopul introducerii este de a pregăti 
receptorii pentru discurs şi de a le trezi curiozitatea prin anticiparea discuţiilor, prin 
anunţarea unor teme de actualitate, prin apelul la istorioare, prin intermediul 
întrebării retorice etc. (de exemplu: ,,În calendarul Bisericii noastre ortodoxe, 
Duminica, aceasta, a V-a după Paşti, e numită Duminica Samarinencii. Sînt sigur 
că mulţi v-aţi întrebat: Cine este această Samarineancă? Cum de a ajuns atît de 
celebră, cînd nici măcar numele nu i se cunoaşte? Cine este această anonimă 
contemporană cu Mîntuitorul, ca din zecile, sutele de mii contemporane anonime, 
să fie amintită tocmai ea? Ce a făcut ea ca să merite să intre în istorie, să fie 
pomenită de-a lungul veacurilor şi să i se consacre chiar o zi din calendarul 
bisericesc?” (Plămădeală, 1989: 185). Cicero relevă principalele defecte ale 
exordiului pe care oratorul trebuie să le evite: ,,să nu fie banal, comun, comutabil, 
lung, depărtat de cauză, deplasat, contrar regulilor” (Cicero, 1973: 78). 

Literatura de specialitate2 vorbeşte despre mai multe tipuri de introducere: 
simplă, insinuantă, măreaţă şi vehementă. Oratorul poate apela la o introducere 
simplă, cînd se adresează unor creştini care frecventează regulat slujbele bisericii, 
sau la o introducere insinuantă, pentru a atrage şi a cîştiga interesul auditoriului, 
procedînd asemenea Sfîntului Apostol Pavel, care spunea: ,,cu iudeii am fost ca un 
iudeu, ca să dobîndesc pe iudei; cu cei de sub lege, ca unul de sub lege, deşi eu nu 
sînt sub lege, ca să dobîndesc pe cei de sub lege… tuturor toate m-am făcut ca, în 
orice chip să mîntuiesc pe unii”(I Corinteni 9, 20, 22). Introducerile vehemente se 
folosesc atunci cînd ,,auditoriul nu este potrivnic vorbitorului, spre deosebire de 
exordiul insinuant, cînd nu există o potrivire de păreri şi convingeri între vorbitor 
şi ascultători” (Băjău, 2004: 181). Introducerile solemne se recomandă în cadrul 
discursurilor de la sărbătorile împărăteşti (de exemplu, la Naşterea Domnului, 
Învierea Domnului etc.), la sfinţi, precum şi la diferite evenimente din viaţa 
parohiei (de exemplu, la vizita ierarhului în parohie etc.). 

Un alt moment în prezentarea discursului îl constituie anunţarea temei. 
Lucrările de omiletică subliniază necesitatea anunţării temei, a subiectului despre 
care se va vorbi. Tema discursului se află în strînsă legătură cu pericopa 
evanghelică care a fost citită (de exemplu, la Duminica a II-a după Paşti, a 
Sfîntului Apostol Toma, ,,Această duminică fiind dedicată Sfîntului Toma, mă voi 
referi mai mult la această a doua parte a pericopei evanghelice şi la acest Apostol 

                                                
2 Vezi Petrescu, 1977: 180-187; Băjău, 2004: 178-182; Movilă, 1996: 38-40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:28 UTC)
BDD-A77 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 326 

intrat în mentalitatea comună ca Toma «necredinciosul»)” (Mihoc, 2001: 14). Deşi 
oratorul poate folosi atît propoziţii afirmative, cît şi negative, practica omiletică le 
recomandă pe cele afirmative ,,dintr-o necesitate psihologică şi pedagogică” 
(Petrescu, 1977: 195).  

După anunţarea temei urmează discursul propriu-zis, care constituie ca 
întindere partea cea mai însemnată din cadrul discursului. ,,Tratarea reprezintă 
însăşi hrana duhovnicească dorită şi aşteptată, pe care nu o pot primi de la oricine” 
(Băjău, 2004: 189). În această parte a discursului se explică, se expune tema, se 
argumentează şi se combat învăţăturile greşite. În cadrul predicii, preotul poate 
explica diferite noţiuni noi întîlnite în conţinutul pericopei evanghelice (de 
exemplu, în predica Duminicii a 22-a după Rusalii, a Bogatului nemilostiv şi a 
săracului Lazăr, oratorul poate explica auditoriului fie noţiunile porfiră şi vison 
(,,se îmbrăca în porfiră şi vison” - Luca, 16,19)3, fie termeni folosiţi de ei înşişi în 
expunerea lor (,,Răspunsul nostru va fi cel mai simplu cu putinţă. E vorba, fără 
îndoială de o minune. Ce este o minune? Este ceva ce se întîmplă împotriva legilor 
fireşti, împotriva legilor naturale…”) (Plămădeală, 1989: 262). Predicatorul trebuie 
să cunoască nivelul de pregătire al auditoriului, dar şi capacitatea de receptare a 
acestuia. În acţiunea de explicitare, preotul trebuie să dea dovadă de o bună 
pregătire teologică, de o vastă cultură generală şi de un deosebit tact pedagogic.  

Expunerea temei are ca prim obiectiv prezentarea pericopei evanghelice şi 
adaptarea ei la nevoile societăţii contemporane, pentru o mai bună înţelegere a 
noţiunilor expuse. Referindu-se la acest aspect, pr. Vasile Mihoc spunea: ,,Tabloul 
pildelor (parabolelor) este luat întotdeauna din viaţa de toate zilele. Aşa este 
situaţia şi cu tabloul pildei din Evanghelia de astăzi. Un tablou pe care, de altfel, îl 
întîlnim atît de des în lumea noastră: fii care nu au nevoie de părinţi, ci numi de 
banii şi averea lor; fii pentru care plecarea în lume este mai bună decît casa şi 
familia părintească, fii care nu ştiu decît să risipească uşor şi repede ceea ce părinţii 
au adunat cu multă greutate şi în timp îndelungat…” (Mihoc, 2001: 232) În acest 
sens, oratorul amvonului aduce textul evanghelic în contextul actual. Prezentarea 
trebuie să respecte anumite condiţii: să fie clară pentru a putea fi înţeleasă, să fie 
logică a putea fi reţinută, să fie adevărată adică în concordanţă cu învăţătura 
Sfinţilor Părinţi, să fie adaptată puterii de înţelegere a credincioşilor şi să nu dureze 
prea mult.  

Orice discurs are ca scop convingerea auditoriului, adică determinarea acestuia 
să adere la ideile prezentate de către emiţător. Pentru aceasta, oratorul însuşi 
trebuie să fie convins de cele afirmate. Dacă în alte tipuri de discurs convingerile 
oratorilor pot fi ,,mimate”, în discursul religios acest lucru este mai greu de 
realizat. Oratorul amvonului va reuşi să convingă doar dacă cuvintele sale sînt 
rezultatul unei trăiri interioare, a unei puneri în practică a învăţăturii transmise. 
Uneori, oratorii amvonului apelează la istorioare4, la relatarea unor întîmplări din 
viaţa proprie, pentru a-şi convinge auditoriul de realitatea celor afirmate. 
                                                

3Vezi Păcurariu, 2000: 165. 
4 Vezi Plămădeală, 1989: 183. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:28 UTC)
BDD-A77 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 327 

Complexitatea procesului de convingere variază de la un context la altul. Dacă 
oratorul se adresează unui auditoriu receptiv, dornic să asculte şi să-şi însuşească 
cele prezentate de emiţător, efortul depus de orator este doar de sistematizare a 
noţiunilor prezentate; în schimb, dacă se adresează unui auditoriu cu concepţii 
diferite de cele ale predicatorului, acesta îşi va construi discursul în aşa fel încît să 
întărească argumentele proprii şi să înlăture convingerile interlocutorilor, cu scopul 
de a-i determina să adere la ideile prezentate. De regulă, oratorul unui discurs din 
cadrul liturghiei are un auditoriu care este deja convins de adevărurile comunicate, 
scopul fiind de actualizare si de sistematizare a acestor învăţături de credinţă. 

După prezentarea discursului propriu-zis urmează încheierea sau peroraţia. 
Încheierea discursului ,,este tocmai partea în care oratorul, printr-o mai mare 
înflăcărare, se încordează cu tot sufletul, pentru ca să învingă de tot şi să obţină 
ceea ce dorea cu înfocare în tot timpul vorbirii”5. Acum are loc o scurtă 
recapitulare a ideilor principale şi adresarea îndemnului de a pune în practică 
învăţăturile primite. Spre deosebire de alte tipuri de discurs, cel religios se încheie, 
de regulă, cu o scurtă invocaţie către divinitate, în numele interlocutorilor, sau cu o 
întrebare. Prin rugăciunea rostită se cere ajutorul lui Dumnezeu, a Maicii 
Domnului şi a Sfinţilor pentru a pune în practică învăţăturile: ,,Doamne şi Stăpînul 
vieţii mele, … duhul curăţiei, al gîndului smerit, al răbdării şi al dragostei 
dăruieşte-l mie” (Păcurariu, 1989: 382). Încheierea discursului printr-o întrebare 
invită la meditaţie, la reflecţie: ,,Îl respectăm şi Îl iubim îndeajuns pe Învăţătorul şi 
Domnul nostru încît să trecem neîntîrziat la fapte?”,  ,,Eşti tu cu adevărat creştin?” 
(Mihoc, 2001: 30).  

Pentru a-şi atinge scopul dorit, discursul religios nu poate fi ţinut la întîmplare, 
ci trebuie adaptat la ortodoxie (Gordon, 2001: 105), la ascultători, la orator şi la 
realităţile lumii contemporane. Adaptarea la ortodoxie presupune ca discursul ţinut 
de la amvonul bisericii să fie în acord cu învăţătura de credinţă. Adaptarea la 
ascultători cere ca discursul să fie construit în funcţie de nivelul de instrucţie şi de 
educaţie religioasă a acestora. Pentru că în biserică nu există un auditoriu omogen 
sub aspectul capacităţilor intelectuale, preotul trebuie să rostescă un discurs adaptat 
majorităţii prezente. Adaptarea la sine însuşi se referă la ,,conştientizarea 
predicatorului asupra propriilor posibilităţi şi limite” (Gordon, 2001: 104). Un alt 
factor care contribuie la atingerea scopului predicii îl constituie adaptarea 
discursului la realităţile lumii contemporane, la contextul socio-cultural, la 
contextul în care este rostit discursul religios (de ex., la botez, la cununie, la 
înmomîntare etc.), întrucît ,,atenţia ascultătorilor nu poate să urmărească decît o 
dezvoltare care porneşte de la ceva actual, cunoscut, trăit şi de înaltă valoare pentru 
ei” (Chilea, 1967: 72). În acest sens, conchidem prin cuvintele unui mare orator 
religios, mitropolitul Antonie Plămădeală: ,,lumea de astăzi a început să vrea 
altceva, vrea argumente, vrea logică, vrea o desfăşurare de idei, stil sobru şi căutat 
nu se mai mulţumeşte cu retorici ieftine şi cu floricele” (Plămădeală, 1984: 163).  

                                                
5 M. Fabius Quintilian, apud. Petrescu, 1977: 215. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:28 UTC)
BDD-A77 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 328 

 
Bibliografie 

 
Izvoare 
Biblia, 1990, tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului Teoctist, 

Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea Sfîntului Sinod, Editura Institutului 
Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Gheorghescu, Chesarie, 2000, În dar aţi luat, în dar să daţi, Editura Almaron, Rîmnicu Vîlcea  
Mihoc, Vasile, 2001, Predici exegetice la duminicile de peste an, Editura Teofania, Sibiu 
Păcurariu, Mircea, 2000, Predici la duminici şi sărbători, la praznice împărăteşti şi ale Maicii 

Domnului, ale Sfinţilor şi la Sfinţii români; predici ocazionale şi la înmormîntări, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Plămădeală, Antonie, 1989, Tîlcuri noi la texte vechi, Sibiu 
 
Lucrări de referinţă 
Băjău, Ion, 2004, Omiletica specială, Editura Universitaria, Craiova 
Branişte, Ene, Branişte, Ecaterina, 2001, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, 

Editura Diecezană, Caransebeş 
Cicero, Marcus Tullius, 1973, Opere alese, vol. I, ediţie îngrijită de G. Guţu, Editura Univers, 

Bucureşti 
Chilea, Sebastian, 1958, Predicatorul, „Mitropolia Olteniei”, nr. 3-4 
Chilea, Sebastian, 1967, Consideraţii omiletice actuale, „Ortodoxia”, nr. 1 
Cristescu, Grigorie, 1950, Predică şi predicator în vremea noastră, „Studii Teologice”, 1950, 

nr. 3-6 
Gordon, Vasile, 2001, Bunul nume al propovăduitorului, condiţie sine qua non a reuşitei 

predicii, ”Teologie şi viaţă”, nr. 1-6 
Movilă, Mitu, 1996, Retorică, Editura Chemarea, Iaşi 
Petrescu, Nicolae, 1977, Omiletica, Manual pentru seminariile teologice, Editura IBMBOR, 

Bucureşti 
Plămădeală, Antonie, 1984, Vocaţie şi misiune creştină în vremea noastră, Sibiu 
Vasile cel Mare, 2002, Comentariu la Psalmi, traducere de Olimp N. Căciulă, Editura 

Anastasia, Bucureşti 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:47:28 UTC)
BDD-A77 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

