
„POURQUOI LEUR PARLES-TU EN PARABOLES?”
(Matthieu 13, 10)

Prof. dr. Andrei PLEŞU
Colegiul Noua Europă

aplesu@nec.ro

RÉSUMÉ La parabole christique n’essaie pas d’offrir un éventail
commode de réponses, mais d’inviter dans l’espace de la question (qui,
dans une première phase peut être celui de la perplexité). Comme tout
l’enseignement du Christ, l’enseignement sur les paraboles est fait de
nuances, de surprises, de paradoxes. Rien ne se laisse „systématisé”
géométriquement, défini de façon linéaire, ceint de manière dogmatique.
La parabole est une dilution savante, une subtile manœuvre pédagogique
à la mesure de la fraîcheur des nourrissons, et, en même temps, une
intensification du mystère, destinée à garder à distance les non initiés.
Autrement dit, les paraboles appellent et en même temps, tiennent à
distance. Comme dans le Noli me tangere, la toile de Correggio du Prado,
dans laquelle Jésus arrête de la main droite l’élan de Marie Madeleine,
tout en la convoquant par le geste de la main gauche, vers un trajet
anagogique.
MOTS-CLÉS Le Nouveau Testament, les paraboles christiques.

Afin de transmettre ce qu’il avait à transmettre, Jésus a choisi comme
modalité de s’exprimer, de parler en paraboles. Cela veut dire que la
parabole lui a semblé être, du point de vue structurel, en accord avec Soi-
Même, avec la substance de ce qu’il voulait transmettre et avec le niveau
de réceptivité des auditeurs.

Autrement dit, étant donné le contexte où il parlait, l’auditoire visé
et la mission qu’il avait à accomplir, la parabole lui a semblé être le
procédé optimal. D’ailleurs, à travers tout ce qu’il fait et tout ce qu’il dit,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 47

Jésus même est, on l’a déjà dit, „une parabole en acte ”1. Puisque le
thème de prédilection de Son discours était le Royaume de Dieu, donc
un domaine qui „n’est pas de ce monde”, le message christique ne
pouvait être, du moins dans une première étape de Sa prédication,
qu’allusif, codifié, indirect.

Les choses semblent claires. Et pourtant, dans les évangiles
synoptiques, on peut lire qu’il y a un moment où les disciples se
montrent étonnés par la décision de Jésus de parler en paraboles (Mt. 13,
10, Marc 4, 10 et d’une façon plus atténuée, concernant une seule
parabole, Luc 8, 10). La question des disciples („Pourquoi leur parles-tu
en paraboles?”) est un petit peu surprenante dans l’ambiance judaïque où
chaque maître faisait appel de manière habituelle à ce procédé didactique.
En utilisant des paraboles, Jésus s’inscrivait dans une solide tradition
locale qui a continué, d’ailleurs, de fonctionner jusqu’à très tard, dans la
modernité2. Les traducteurs de la Septante avaient choisi de traduire par
„parabole” un terme judaïque (mashal, pl. meshalim) richement représenté
dans les textes vétérotestamentaires et dans le monde sémitique en
général3. Nous ne rentrons pas ici dans la problématique ample des

1 Cf. Robert Farrar Capon, Kingdom, Grace, Judgment, Eerdmans, Grand Rapids,
Michigan/Cambridge, 2002, p. 1. Voir également Walter P. Weaver, Jesus as Parable,
dans James H. Charlesworth and Walter P. Weaver (editors), Earthing Christologies.
From Jesus’ Parables to Jesus the Parable, Trinity Press International, 1995, p. 19-45, ou
bien, d’un autre point de vue, J. J. Vincent, The parables of Jesus as Self-Revelation, dans
„Studia Evangelica. Papers presented to the International Congress on «The Four
Gospels in 1957»” held at Christ Church, Oxford, 1957 (edited by Kurt Aland, F. L.
Cross, Jean Danielou, Harald Riesenfeld and W. C. Van Unnik), Akademie-Verlag
Berlin, 1959, p. 79-99. Cf. aussi Georg Baudler, Jesus im Spiegel seiner Gleichnisse,
Calwer/Kösel, Stuttgart/München, 1986, p. 298-314 („Jesus – das Gleichnis
Gottes”).

2 Il suffit de rappeler le cas du hassidisme, ou bien la personnalité du rabbin Ya’aqov
ben Wolf Kranz (1741-1804), connu sous le nom de Dubno Maggid, dont on dit qu’il
ne parlait qu’en paraboles. Cf. Herman A. Glatt, He Spoke in Parables: The Life and
Work of the Dubno Maggid, New York, 1957.

3 Pour l’emploi du terme dans le monde sémitique, cf. Otto Eiβfeldt, Der Maschal im
Alten Testament, Giessen, Alfred Töpelmann, 1913; Maxime Hermaniuk C. SS. R., La
Parabole Evangélique. Enquête exégétique et critique, Desclee de Brouwer, Paris,
Biblioteca Alfonsiana, Louvain, 1947, p. 62-189. Cf. aussi C. Thoma, S. Lauer, Die
Gleichnisse der Rabbinen, Erster Teil: Pesiqta deRav Kahana (PesK), Einleitung,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



48 ANDREI PLEŞU

rapports qui existent entre les paraboles de l’Ancien Testament, les
paraboles rabbiniques et celles du Nouveau Testament4. Il est vrai que la
question concernant l’utilité des paraboles au niveau du discours
philosophique de Jésus aurait du sens surtout dans un milieu non juif,
non familiarisé avec les habi-tudes pédagogiques des juifs. D’où le
présupposé de certains exégètes que dans les passages mentionnés, on a
affaire soit à un programme „universaliste” des évangélistes, soit à des
passages rajoutés, de manière éclaircissante, par l’Eglise primaire.

A une première analyse, la décision „élitiste” de Jésus est fort trou-
blante. Elle semble contredire non seulement l’usage traditionnel de la
parabole (1) et le style christique en général (2), mais aussi de nombreux
autres textes des Evangiles (3).

1. De manière traditionnelle, le discours judaïque faisait appel aux
paraboles pour éclaircir une idée, ou un texte. La parabole était donc, une
procédure simplificatrice: elle se proposait, en général, de réduire, par une
illustration à la portée de tout le monde, par une comparaison intuitive,
l’obscurité ou la subtilité difficilement abordable d’un passage
scripturaire. Jésus semble décidé à faire exactement le contraire: il veut
compliquer les choses jusqu’à les rendre inintelligibles. Non pas ramener la
vérité au niveau „populaire”, accessible à tout le monde, mais au
contraire, la camoufler, la soustraire à la perception commune. On

Übersetzung, Parallelen, Kommentar, Texte, „Judaica et Christiana” 10, Bern etc.,
1986 et H. N. Bialik, H. Rawnitzki (eds.), The Book of Legends. Sefer ha-Aggadah, New
York, 1992.

4 Cf. infra, p. 4. Pour le moment, mentionnons seulement quelques travaux de référence:
Paul W. J. Fiebig, Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu, Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1904; Idem, Die Gleichnisreden Jesu im Lichte der rabbinischen Gleichnisse des
neutestamentlichen Zeitalters, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1912; C.
Westermann, Vergleiche und Gleichnisse im Alten und Neuen Testament, „Calwer
theologische Monographien” 14, Stuttgart, 1984; P. Dschulnigg, Rabbinische Gleichnisse
und das Neue Testament. Die Gleichnisse der PesK im Vergleich mit den Gleichnissen
Jesu und dem Neuen Testament, „Judaica et Christiana” 12, Bern etc. 1988 et, plus
récemment, Catherine Hezser, Rabbinische Gleichnisse und ihre Vergleichbarkeit mit
neutestamentlichen Gleichnisse, dans Ruben Zimmermann et Gabi Kern (Hrsg.),
Hermeneutik der Gleichnisse Jesu. Methodische Neuansätze zum Verstehen urchristlicher
Parabeltexte, Mohr Siebeck, Tübingen, 2008.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 49

pourrait dire, en d’autres mots, que tandis que les rabbins se servaient de
paraboles pour éclairer les zones sombres de leur message, Jésus s’en sert
pour obturer la lumière, pour entretenir une atmosphère de clair-obscur.
Il ne veut pas – affirme avec insistance Robert Farrar Capon – donner
satisfaction à ses auditeurs par une clarté accrue, mais plutôt, attirer leur
attention sur la façon insatisfaisante dont ils comprennent et expliquent
couramment les choses5. „N’avez-vous pas compris?” – semble deman-
der l’herméneute rabbinique à ses interlocuteurs. „Alors, je vais vous
raconter une histoire éclairante!” „Vous pensez avoir compris?” – réso-
nne, au contraire, de manière socratique la question de Jésus. „Alors, je
vais vous raconter une histoire. Vous verrez que vous n’avez pas bien
compris.”

Nous ne devons cependant pas abuser de ce contraste. Tout
d’abord, toutes les paraboles d’Israël ne sont pas explicites. Un exemple
caractéristique est représenté par le passage d’Ezéchiel (17, 1-10) sur les
deux aigles et la vigne née des cèdres du Liban. Nous avons affaire à une
parabole qui n’est pas du tout transparente en soi, ce qui rend nécessaire
une explication supplémentaire (17, 11-16). Il est vrai qu’en général, les
paraboles sémitiques incluent une stratégie divulgatrice, mais la dimen-
sion „énigmatique” y est souvent présente, soit dès le début, comme le
soutiennent des exégètes tels C. A. Bugge, P. Lagrange, ou P. Fonck, soit
à une époque tardive, de la littérature deutéro-canonique, comme le sou-
tiennent d’autres (A. Jülicher, A. Loisy)6. Par conséquent, Jésus ne
contredit pas entièrement la pédagogie de l’ambiance où il se meut,
même s’il insiste davantage sur le caractère voulu indéchiffrable des para-
boles, lorsque celles-ci s’adressent à ceux „de dehors”. Par rapport aux
exercices paraboliques des autres Juifs, „l’originalité” christique est d’un
autre type. Il est vrai que certains la contestent sans hésiter, en déclarant
que la forme de la parabole a été créée par les sages d’Israël avant Jésus,
de façon à ce qu’il ne lui restât plus que de développer un moule qui exis-
tait déjà7. Il est important de préciser de quelles paraboles israéliennes on
parle. Les paraboles vétérotestamentaires – notamment exégétiques –

5 R. F. Capon, op. cit., p.5.
6 Pour plus de détails, cf. Maxime Hermaniuk, op. cit., p 120 et les suivantes.
7 Cf. David Flusser, Jewish Sources in Early Christianity, MOD Books, Tel Aviv, 1989, p. 66.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



50 ANDREI PLEŞU

sont nettement différentes des paraboles christiques, plus directes, non
livresques, qui manipulent la matière première de la vie quotidienne. Des
ressemblances peuvent être trouvées surtout avec les paraboles rabbi-
niques, qui deviennent courantes néanmoins à peine après l’an 70 apr. J.-C.,
ce qui pousse certains chercheurs à affirmer que Jésus est le premier
grand utilisateur de paraboles et que „ses paraboles sont de manière évi-
dente différentes de toutes les autres narrations connues par l’Antiquité
hellénistique et greco-romaine, y compris des paraboles rabbiniques”8.
On peut donc soutenir l’„originalité” de Jésus, mais elle ne réside pas
dans l’utilisation de la parabole comme lógos skoteinós, en tant que manière
de parler „ombrageuse”. La parabole flirte partout avec un certain coe-
fficient de mystère.

2. Une autre catégorie de commentateurs observent que la disjonction
dramatique proclamée par Jésus entre ses proches et „ceux de dehors”
contrevient nettement au style christique en général. Le trajet humain du
Sauveur n’est pas un trajet de l’exclusion; il ne cultive pas de façon
systématique l’excommunication. Jésus a une mission de type universel et
par conséquent, il s’adresse à tout le monde, sans discrimination. En
général, ses rapports avec la foule ne sont pas marqués d’antagonisme.
Au contraire. Jusqu’à la veille de sa mise à croix, la foule Le sympathise,
L’écoute, Le suit. Quant à lui, il s’abandonne à elle, sans hésiter: il
l’instruit, il la nourrit, l’enthousiasme par des miracles et des guérisons
spectaculaires. Jésus ne refuse à personne le bien qu’Il peut faire. Et les
„bénéficiaires” lui sont toujours reconnaissants. D’ailleurs, dans
l’évangile même selon Marc, les endroits où il s’agit des rencontres entre
Jésus et la foule sont très nombreux. Après les guérisons de

8 James Breech, Jesus and Postmodernism, Fortress Press, Minneapolis, 1989, p. 24-25.
Pour plus de détails, cf. Arland J. Hultgren, The Parables of Jesus. A Commentary,
Eerdmans, Grand Rapids, Michigan/Cambridge U.K., 2002, p. 5-11. Hultgren
propose une définition à six points de l’unicité des paraboles christiques: (1) La
manière directe d’engager la participation de l’auditoire, (2) Le caractère non
livresque, (3) La liaison avec l’expérience quotidienne, (4) La dimension théologique,
sans trop d’abus en matière d’abstractions, (5) Le recours à l’élément-surprise, au
comportement atypique, imprévisible, (6) Le dosage sans précédent entre la tradition
philosophique judaïque et la tradition eschatologique.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 51

Capharnaum, „toute la ville était rassemblée devant sa porte” (1, 33: la
porte de la maison de Simon, où se trouvait le Guérisseur). „Tous te
cherchent ”, lui disent les disciples (1, 37), „et il s’assembla un si grand
nombre de personnes que l’espace devant la porte ne pouvait plus les
contenir” (2, 2): le paralytique a dû être descendu dans la maison où il
était par une ouverture du toit „à cause de la foule” (2, 4). „Ils étaient
tous dans l’étonnement et glorifiaient Dieu, disant: Nous n’avons jamais
rien vu de pareil” (2, 12). Dans son zèle d’accompagner Jésus, la foule est
de plus en plus intrépide (3, 7, 10). „Les gens s’étaient rassemblés par
milliers, au point de se fouler les uns les autres” écrit Luc aussi (12, 1).
Mais revenons à l’évangile selon Marc: les gens viennent „de la Galilée et
de la Judée et de Jérusalem et de l’Idumée et d’au-delà du Jourdain, et des
environs de Tyr et de Sidon” (3, 7-8). Le petit groupe qui se trouve
autour du Maître n’arrive même plus à manger à cause de la foule (3, 20);
quant à Jésus, afin de parvenir à prêcher, il s’éloigne des adulateurs et
monte dans une barque, d’où il parle à ceux qui se trouvaient sur le
rivage (4, 1).

Après la Transfiguration, la foule „fut surprise” et „on accourut
pour le saluer” (9, 14-15). Les principaux sacrificateurs et les scribes
n’osent pas toucher à celui qu’ils ressentaient comme leur ennemi, juste-
ment à cause de l’admiration massive montrée par la foule (11, 18, ou
bien 12, 12). A son tour, Jésus est ému de compassion: „Je suis ému de
compassion pour cette foule; car voilà trois jours qu’ils sont près de moi
et ils n’ont rien à manger” (8, 2). Enfin, de la façon la plus claire possible,
le passage 10, 1 semble être fait exprès pour contredire le texte de 4, 11-
12: „... La foule s’assembla de nouveau près de lui et, selon sa coutume, il
se mit encore à l’enseigner”9. L’instruction de la foule est donc pour
Jésus une occupation constante, devenue habituelle. Son auditoire est,
par définition, global: „Venez à moi, vous tous ...” (Mt. 11, 28).
Comment pouvait donc celui qui était „doux et humble de cœur” (Mt.
11, 29), Celui qui était pas venu „non pour juger le monde” (Jn. 12, 47),
afficher un programme de la punition définitive, de la différenciation
cruelle de ses auditeurs? La réponse que lui attribue l’Evangile selon
Marc (4, 11-12) est d’une cruauté inadmissible, sinon carrément

9 Pour des commentaires à tous les passages cités, cf. Hermaniuk, op. cit., p. 304-307.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



52 ANDREI PLEŞU

„scandaleuse du point de vue théologique”10. „C’est absurde” – affirme
T.W. Manson11. Si l’intention de Jésus avait été celle d’obturer la compré-
hension, le repentir, le pardon, au milieu de la foule, n’aurait-il pas été
plus logique de se taire tout simplement? Pourquoi perd-il pourtant son
temps à raconter des histoires sibyllines, impénétrables?

N’allons pas plus loin avant d’attirer l’attention sur certaines
nuances du discours christique, qui ne permet pas de conclusions
linéaires. Jésus n’est pas un animateur populaire euphorique. Sa charité
pour la foule n’est pas une forme d’idolâtrie et ne suppose pas une
doctrine populiste glauque. Le maître n’est pas disposé à ménager, sans
arrêt, ses apprenants et le cas échéant, il sait se montrer menaçant. Il est
curieux que cette dimension de sa rhétorique ne se manifeste pas,
comme on pourrait s’y attendre, dans la version évangélique de Marc.
Mais elle est évidente chez Matthieu (11, 20-23) et chez Luc (10, 13-15),
lorsque Jésus prophétise avec réprobation à l’adresse des pécheurs de
Chorazin, de Bethsaïda et de Capharnaum, c’est-à-dire justement des
cités où il n’avait pas été parcimonieux en matière de miracles. Quelques
signes d’exaspération apparaissent toutefois chez Marc aussi: „Race
incrédule, jusqu’à quand serai-je avec vous? Jusqu’à quand vous
supporterai-je?” (9, 19). Ou bien chez Luc: „... si vous ne vous repentez,
vous périrez tous également” (13, 5). Conclusion (provisoire): la réponse
abrupte de Jésus à la question des disciples concernant l’utilité de leur
parler en paraboles est difficilement domptable du point de vue
herméneutique: le Sauveur ne peut pas hurler comme un ange
exterminateur, mais il n’est pas non plus un prédicateur „soft”, quelqu’un
qui distribue négligemment des indulgences. Il doit avoir des raisons
solides pour arborer, malgré son cœur tout charitable, la gesticulation de
l’exclusion.

10 L’expression appartient à John C. Meagher, Clumsy Construction in Mark’s Gospel: A Cri-
tique of Form- and redaktionsgeschichte, dans „Toronto Studies in Theology”, nr. 121
(1979), cité apud A. J. Hultgren, op. cit., p. 460.

11 T. W. Manson, The Teaching of Jesus. Studies in its form and content, Cambridge Uni-
versity Press, 1935, p. 76, apud Hultgren, op. cit., p. 458.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 53

3. Les textes des évangiles soulèvent néanmoins d’autres obstacles pour
l’analyse cohérente de la réponse christique. D’abord, il est clair que
Jésus ne parle pas en paraboles seulement à „ceux de dehors”. Un tas de
paraboles s’adressent aux disciples, d’autres aux ennemis (les principaux
sacrificateurs et les scribes) et d’autres à la foule au sens large. D’autres,
enfin, sont dites devant un auditoire mélangé, où les trois catégories se
retrouvent. Il est vrai que les disciples bénéficient aussi, en général, des
interprétations détaillées de la part du Maître, mais on ne peut pas dire
qu’à cause de leur qualité spéciale, ils sont épargnés du langage para-
bolique qui doit décourager les „non initiés”. Ensuite, il faut se demander
qui sont, au fond, „ceux de dehors” et ceux des alentours et à quel point
la différence de perspicacité d’entre eux est claire. „Ceux de dehors”
seraient-ils les „opposants” de Jésus, ou bien avec eux y aurait-il aussi les
foules opaques, indifférentes ou incapables de passer au-delà du tout-fait
d’une sagesse conventionnelle? Il s’en suit du texte que le groupe des
„refusés” inclut en bloc tous ceux qui ne font pas partie du cercle de
ceux qui „l’entouraient avec les douze” (Mc. 4, 10). D’un autre côté, une
certaine différenciation existe aussi parmi „ceux de dedans”. Dans le cha-
pitre 13 de l’Evangile selon Marc, on apprend que certains mystères con-
cernant l’avènement du Fils de l’Homme sont confiés seulement à Pierre,
Jacques, Jean et André, qui lui ont fait des questions „en particulier” (13,
3)12. Pour la Transfiguration, Jésus choisit pour témoins seulement
Pierre, Jacques et Jean (Mt. 17, 1). Les autres disciples seraient-ils „en
dehors” ? Un dernier problème: on pourrait dire qu’à la différence des
ennemis et du peuple pécheur, les disciples ont le don de la compré-
hension. A eux, „il leur a été donné de connaître” des mystères inac-
cessibles, tandis que le reste des auditeurs „en voyant, ils ne voient point
et en entendant, ils n’entendent ni ne comprennent”. En réalité, les
choses ne se passent pas toujours de cette façon: à plusieurs endroits des
évangiles, Jésus est obligé de constater, non sans une pointe
d’exaspération, que ses disciples peuvent êtres aussi obtus que „ceux de
dehors”. Les proches semblent ne pas comprendre, par exemple, la para-
bole du semeur: „Vous ne comprenez pas cette parabole? Comment
donc comprendrez-vous toutes les paraboles?” (Mc. 4, 13). „Vous aussi

12 Cf. Hermaniuk, op. cit., p. 321-322, et Hultgren, op. cit., p. 455.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



54 ANDREI PLEŞU

êtes-vous donc sans intelligence?” (Mc. 7, 18). „Le cœur endurci” dont
parlait Isaïe semble être devenu, tout d’un coup, l’attribut des
„ésotériques” également: „... ils n’avaient pas compris le miracle des
pains, parce que leur cœur étaient endurci” (Mc. 6, 52). „Etes-vous en-
core sans intelligence, et ne comprenez-vous pas? Avez-vous le cœur en-
durci? Ayant des yeux, ne voyez-vous pas? Ayant des oreilles,
n’entendez-vous pas?” (Mc. 8, 17-18). Les apôtres sont encore moins
préparés à comprendre la prophétie – toute explicite qu’elle soit – de leur
Maître, concernant sa mort proche et sa Résurrection: „Mais ils ne
comprirent rien à cela; c’était pour eux un langage caché, des paroles
dont ils ne saisissaient pas le sens” (Lc. 18, 34). Inversement, „ceux de
dehors” comprennent parfois très bien de quoi il s’agit: après avoir
entendu la parabole des vignerons indignes (Mc. 12, 1-9), les principaux
sacrificateurs, les scribes et les anciens de la cité savent parfaitement
qu’elle avait était dite „pour eux” (Mc. 12, 12).

L’exégèse de tous les temps a donc eu de nombreuses raisons pour
considérer le passage de l’évangile de Marc 4, 11-12, avec un sentiment
de frustration. On a cherché, assidûment, des solutions philologiques,
historiques et dogmatiques, qui fassent supportable du point de vue thé-
ologique la dureté de Jésus à l’égard de ceux qui ne méritent que des para-
boles... Jésus ne parlerait-il que pour quelques élus? Serait-il admissible
du point de vue chrétien de tenir à l’écart ceux qui ne font pas partie de
son entourage immédiat? L’opacité des disciples serait-elle tolérable, tan-
dis que l’opacité de la masse serait coupable pour toujours? Et si certains
sont condamnés d’emblée à ne pas comprendre et à ne pas être par-
donnés, aurait-on affaire, dans ce passage, à un argument en faveur de la
prédestination?13

Dans leur effort d’éclaircir un texte si prétentieux, les philologues
ont choisi, comme ils le font souvent, la solution la plus tranchante: le
texte est si bizarre qu’il doit être tout simplement remis en question. Très
probablement, il ne doit pas être authentique. Il s’agit d’une intercalation
(accidentelle ou volontaire), un ajout inopportun (de Marc, ou peut-être

13 Cf. Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen, 1913, p. 400 et les
suivantes, apud Dr. Max Meinertz, Die Gleichnisse Jesu, Aschendorfsche Verlags-
buchhandlung, Münster (Weste), 1948, p. 83, n. 4.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 55

d’autres, postérieurs à lui). Surtout lorsqu’ils travaillent sur des textes an-
ciens, les grammairiens préfèrent spontanément douter plutôt de l’histo-
ricité du texte que de leur propre intelligence. De cette façon, le pro-
blème est réglé rapidement et définitivement. Malheureusement, l’assu-
rance strictement philologique est reprise par de nombreux, très res-
pectables, universitaires et théologiens, depuis A. Jülicher, W Bousset, R.
Otto et A. Loisy, jusqu’à Montefiori, Lowrie, B. T. D. Smith et d’autres14.
Pour eux, le texte n’est pas plausible en tant que discours christique. Et il
ne l’est pas à cause de la conjonction grecque hína („pour que”), une con-
jonction qui introduit donc une subordonnée finale, résultat d’une inten-
tion claire. Chez Marc et chez Luc aussi, l’emploi de cette conjonction
prouve le but assumé par Jésus lorsqu’il parle à „ceux de dehors” en pa-
raboles: il faut qu’il les empêche de comprendre. Or, ce but est com-
plètement étranger à la prédication et à la mission christique dans son
ensemble. Ergo: le texte est suspect. On remarque aussi l’intention de re-
mettre en question non pas le texte, mais sa traduction.

On a identifié des endroits, dans les écrits de langue grecque (chez
Epictète, chez Jean Chrysostome et chez beaucoup d’autres), où hína a
un sens causal: la conjonction n’y signifie plus „pour que”, mais „parce
que”. Plus que cela: dans une étude de 1927 sur la langue des évangiles,
M. Pernod s’évertue à signaler dans le texte même du Nouveau Testament
(par exemple, dans l’Apocalypse 14, 13; 16, 15, ou bien 22, 14) des
utilisations causales de cette conjonction15. Pour soutenir cette inter-
prétation, on invoque la version de Matthieu, où hína est remplacé par
hóti. Hóti introduit, sans aucun doute, une explication de type causal: „je
leur parle en paraboles parce qu’en voyant, ils ne voient point.” Le justi-
cier punitif des évangiles de Marc et de Luc (accepté comme tel dans les
commentaires d’Augustin et de Thomas d’Aquin) devient chez Matthieu
plutôt un orateur charitable: Il atténue, à travers les paraboles, la lumière
aveuglante de Sa vérité, de façon à ce que les auditeurs non initiés ne
soient pas troublés, ou bien, en admettant qu’ils comprennent ses dires,
qu’ils ne se conduisent pas de manière hostile en ajoutant ainsi à l’obtu-
sité initiale le péché du blasphème.

14 Pour des détails et la bibliographie, cf. Hermaniuk, op. cit., p. 11-13.
15 Cf. Hermaniuk, op. cit., p. 312-316.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



56 ANDREI PLEŞU

Bref, lorsqu’il s’agit de non initiés, à la place d’une évidence aveu-
glante, Jésus préfère une semi-obscurité, une non évidence qui stimule
l’attente de la lumière et la prépare. C’est l’hypothèse de travail de grands
théologiens, dont Jean Chrysostome (ou parmi les modernes, P. Lagrange).
Si toutefois, on accepte le sens final de hína, il nous reste à insis-ter sur la
traduction de mēpote par „si ne” (au lieu de „afin que”), et alors, tout d’un
coup, le texte proposé par Marc au chapitre 4, 11-12 devient
„raisonnable”. Le voici dans la traduction proposée par Joachim Jeremias:
„C’est à vous qu’a été donné de connaître le mystère du Royaume de
Dieu; mais pour ceux de dehors, tout est obscur, afin qu’en voyant ils
voient et n’aperçoivent pas et qu’en entendant, ils entendent et ne
comprennent pas, s’ils ne se convertissent et les péchés leurs seront par-
donnés.”16 Par conséquent, le fait de parler en paraboles rend difficile la
compréhension dans une première étape, mais n’exclut pas le pardon
final de la part de Dieu, à condition que les „ésotériques” fassent un peu
d’effort, surpassent leur blocage, retrouvent leur perspicacité, se conver-
tissant à Dieu. L’opacité des paraboles est une épreuve. Ceux qui arrivent
à la passer, sont récupérés17.

Afin de comprendre la réponse inhabituelle (à un premier abord)
donnée par Jésus à ses disciples à la question „Pourquoi leur parles-tu en
paraboles?”, nous allons emprunter une autre voie que celles men-
tionnées ci-dessus. Tout d’abord, nous ne nous permettrons pas de re-
mettre en question l’authenticité du texte analysé. On ne peut réécrire
l’Evangile afin de le ramener au niveau des „dents de lait” de la sagesse
courante. Si nous prenons au sérieux le caractère révélé des textes sacrés –
ce qui représente un geste minimal de politesse, lorsque nous nous y
penchons dessus, qui crédite leur modalité de constitution et respecte
l’intention de leur diffusion –, alors nous allons nous empêcher de

16 Cf. Joachim Jeremias, Les Paraboles de Jésus, traduction de l’anglais par S. E. Calinic
Dumitriu, Père Prof. Dr. Vasile Mihoc et Dr. Ştefan Matei, Anastasia, Bucureşti, p.
15. Nous avons traduit en français à partir de la version roumaine.

17 Un argument en faveur de la version de Jeremias est représenté également par le texte
d’Isaïe cité par Jésus. Parcouru jusqu’au dernier verset, il fait place à l’espérance: après
l’anéantissement total d’Israël, „une sainte postérité renaîtra de ce peuple” (Isaïe 6, 13).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 57

commencer le dialogue par une suspicion de principe. Le texte doit être
pris pour ce qu’il est et doit être compris tel qu’il est. Les versets de Marc
4, 11-12, ainsi que les versions parallèles de Matthieu et de Luc veulent
dire exactement ce qu’ils disent, même si ceci contredit nos habitudes
mentales, culturelles et spirituelles. Jésus affirme donc qu’il parle en para-
boles à ceux qui ne font pas partie de sa famille spirituelle, afin de sanc-
tionner, dès le départ, toute tentative de compréhension facile, tout
„durcissement” cognitif, toute „résistance” inerte de l’esprit et de la sen-
sibilité. Il ne donne pas sans une garantie de la réceptivité. Et ceci non pas
parce qu’il fait des calculs à la manière des marchands, non pas parce
qu’il refuse d’investir sans profit, mais puisqu’il sait que ce qu’il a à offrir
n’a aucune valeur s’il ne répond pas à des besoins et à des questions vi-
vantes. Jésus n’est „disponible” que lorsqu’il rencontre en miroir une dis-
ponibilité symétrique. Par conséquent, la „cruauté” de Sa réponse est
donc elle-même une parabole. Elle ouvre une série d’autres paraboles qui
pourraient constituer, ensemble, une analytique de la réceptivité. La fracture
entre les „adeptes” et „ceux de dehors” n’est pas le décalage entre les
„initiés” et les „non initiés”, mais la différence entre les auditeurs dispo-
nibles et les auditeurs indisponibles.

La deuxième thèse que nous soutenons (après celle de
l’authenticité du texte) est que le passage dont nous nous occupons est
loin d’être solitaire dans l’économie des évangiles. Jésus est „cruel”, ou
en tout cas dur, à d’autres endroits aussi du Nouveau Testament. Pre-
nons comme exemple le passage bien connu de Matthieu 7, 6: „Ne
donnez pas les choses saintes aux chiens et ne jetez pas vos perles devant
les pourceaux, de peur qu’ils ne les foulent aux pieds, ne se retournent et
ne vous déchirent.” Dans l’espace biblique, les chiens comme les pour-
ceaux, ont une connotation négative, offensante18. Ils sont associés soit
aux infidèles, soit à ceux d’une autre religion, ou bien caractérisés d’une
impureté générique, en tout cas, ils sont „extérieurs” aux valeurs con-
sacrées19. Le texte attire l’attention sur une inadéquation de fond entre

18 Cf. Christian Münch, dans R. Zimmermann (ed.), Kompendium..., p. 401.
19 Les exégètes remarquent le fait que le terme grec pour „chien” est ici kýōn, qui dé-

signe en général les chiens errants, „de l’extérieur” de la maison (cf. aussi Lc. 16, 21).
Le chien „domestique” est appelé kynárion (cf. Mt. 15, 26, où Jésus, à la suggestion de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



58 ANDREI PLEŞU

celui qui offre (et ce qu’il offre) et celui qui reçoit. „Donner” ne veut pas
dire, dans n’importe quelles conditions, être généreux. On peut donner
quelque chose qui est incompatible avec la nature, les besoins, les limites
et les habitudes de celui qui reçoit, situation dans laquelle l’offre est non
seulement déplacée, mais carrément dangereuse des deux côtés. On ne
donne pas du foin à des chiens, des os à un âne ou de l’eau à une gre-
nouille20. De la même façon, on ne donne pas de solutions à ceux qui
pensent les avoir et qui méprisent, par conséquent, leur proposition.
Tout maître sage choisira soigneusement ses disciples et l’exclusion des
indésirables n’est qu’en apparence un acte de cruauté, ou d’exclusivisme
arbitraire. On a des exemples de telle „colère” divine dans d’autres para-
boles du Nouveau Testament (la parabole des noces du fils du roi, ainsi
que celle des vignerons).

Il y a donc une série de textes, dont la lecture à la lettre peut faire
croire à un lecteur conventionnel que le „christianisme” de Jésus est
„non-chrétien”. Ceci parce que nous nous sommes habitués à l’image
d’un christianisme flasque, maladif, qui se dissipe „de façon démo-
cratique” et sentimentale dans un paysage de plus en plus indifférent,
lorsqu’il n’est pas hostile. Le christianisme – affirment notamment
certains intellectuels „généreux” – est chez lui dans l’âme d’une vieille
femme pieuse. Peut-être. Mais, cela dépend de quelle vieille femme il
s’agit. Toute femme du troisième âge qui s’affaire en bigote dans la cour
de l’église n’est pas forcément le réceptacle optimal de la foi. La charité
christique est, certes, illimitée, sans réserves, „patiente”. Elle „excuse
tout”. Sauf l’opacité et la force. Elle ne s’impose pas par la force, ne se
moque pas de la liberté du prochain, qu’il soit proche ou de l’extérieur.
La charité christique ne peut pas s’offrir aux pierres, aux natures obsti-
nées ou abruties, aux révoltés professionnels et aux endormis. Elle ne
contamine pas, somnambuliquement, tout le monde. Elle est là pour tout
le monde, mais non pas pour n’importe qui. Et de toute façon, non pas pour

la femme cananéenne, accepte que de pareils chiens peuvent manger les miettes qui
tombent de la table de leurs maîtres).

20 Pour une analyse pédante de ces types d’inadéquations, voir H. von Lips, Schweine
fütert man, Hunde nicht – ein Versuch, das Rätsel von Matthäus 7, 6 zu lösen, dans „Zeit-
schrift für die Neutestamentliche Wissenschaft”, 79 (1988), p. 165-186.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 59

ceux qui ne la perçoivent point, ne la désirent et ne la supportent pas.
Comme toute charité authentique, la charité christique ne fonctionne que
lorsqu’elle est partagée. Tout le reste est des fleurs bleues, de l’émotivité
populiste.

Quant à „ceux de l’extérieur”, ils ne peuvent pas avoir une identité
précise, discriminatoire. Ce ne sont pas forcément ceux d’une autre reli-
gion, ou la foule en général, sans contact direct avec le cercle restreint
des disciples, qui restent „extérieurs” à l’enseignement christique. L’exté-
riorité est la condition même de notre apparition dans le monde, le
trauma inaugural que doit supporter le nouveau-né lorsqu’il sort en dehors
du ventre maternel: d’un univers fermé, protecteur, il passe brusquement
dans un autre, étranger. L’étrangéité est le premier attribut de l’extériorité.
Confrontés à cette extériorité, on doit choisir entre (1) faire un effort
d’adaptation qui nous éloigne inévitablement de notre abri originaire, de
notre „matrice”, de façon à ce qu’on devienne étranger à soi-même dans
l’étrangéité absorbante du monde et (2) une sortie de l’empire de l’exté-
riorité par l’adoption d’un engagement de type monastique, dans la tra-
jectoire duquel le monde est marginalisé et, à la limite, exclu: le moine se
déclare extérieur à l’extériorité du monde.

Certes – dans l’espace chrétien – le moine réalise à son compte le
modèle même de l’homme entier qui, par rapport à Dieu, est fonda-
mentalement „en dehors du monde”21. On a donc l’extériorité
„mauvaise”, de l’absorption de soi dans le désert du monde et
l’extériorité „bonne”, de l’éloignement du monde. Jésus essaie une
solution-limite: la sanctification de l’extériorité du monde, ramener le
monde dans un „dedans”, vers un intérieur, qui sauve son extériorité
sans la mépriser et l’anéantir. Autrement dit, l’extériorité contre laquelle
lutte Jésus n’est pas celle de l’univers créé, mais celle de la créature tom-
bée dans un état d’extériorité par rapport à son Créateur. Dans ce dernier
sens, l’extériorité est le péché suprême, plus grave que le „péché-acte”
(crime, vol, etc.) et que le „péché-passion” (orgueil, avarice, etc.),
puisqu’elle en est la source. Rester en dehors de la foi, en dehors d’une ori-

21 Cf. Louis Dumont, Essai sur l’individualisme, traduction roumaine, CEU Press – Anastasia,
1997, p. 39 et, en général, le chapitre 1, „Genèse I. De l’individu-en-dehors-du-
monde à l’individu-dans-le-monde”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



60 ANDREI PLEŞU

entation constante vers l’intérieur, c’est-à-dire vers le cœur compris
comme siège de l’Instance suprême, équivaut à faire place à la mani-
festation de toutes les transgressions22. De ce point de vue, nous courons
tous le risque de rester figés „en dehors”: en dehors de la bonne réponse,
de la bonne conduite, du Royaume. Nous commençons tous par nous
re-trouver dans la situation de l’invité qui se présente aux noces sans
avoir un habit approprié (Mt. 22, 11-13), et qui se fait jeter (de nouveau)
dans les ténèbres du dehors (ekbálete autón...). Nous sommes en dehors de
la règle, en dehors de notre propre projet, en dehors de notre sort
originel. En dehors. Et si l’on est en dehors de la réponse adéquate, c’est
parce qu’on est, en général, en dehors de la question. On a perdu le
contact avec l’interrogation essentielle, avec l’intériorité des questions ul-
times. La parabole christique n’essaie pas d’offrir un éventail commode
de réponses, mais d’inviter dans l’espace de la question (qui, dans une
première phase peut être celui de la perplexité). Autrement dit, elle essaie
d’expliquer à ceux de dehors qu’on ne peut pas avoir de réponses à des
questions qu’on n’a pas et qu’on ne pose pas. Et que leur emplacement
est vicieux: être „en dehors” veut dire être disloqué, être situé de façon
excentrique, impropre, inapproprié. Lorsqu’on n’a pas les questions
appropriées, on ne comprend pas non plus ce que l’on croyait com-
prendre. Au contraire, lorsqu’on a la question, on finira par comprendre
encore mieux ce qui nous semblait, la veille, comme étant en dehors de
toute possibilité de compréhension (Lc. 8, 18: „On donnera à celui qui a,
mais à celui qui n’a pas, on ôtera même ce qu’il croit avoir”).

Une référence au terme d’Heidegger Geworfenheit, qui désigne notre
manière d’être dans le monde, est ici inévitable (In-der-Welt-Sein)23. Pour
Heidegger, l’état d’être jeté est l’état constitutif du Dasein, la détermi-
nation originelle de l’être humain. Nous somme mis dans la condition

22 Sur „le péché de l’extériorité” compris comme durcissement du coeur et sur sa rela-
tion, en tant que „péché-état” avec les autres espèces du péché, voir Frithjof Schuon,
L’ésoterisme comme principe et comme voie, Dervy-Livres, Paris, 1978, p. 154-155.

23 Cf. Martin Heidegger, Sein un Zeit, traduction roumaine par Gabriel Liiceanu et
Cătălin Cioabă, Bucureşti, Humanitas, 2003, notamment le chap. 5, p. 238-244. Pour
des éclaircissements indispensables, voir, dans le même volume Excursul asupra cîtorva
termeni heideggerieni din „Fiinţă şi timp”, signé par Gabriel Liiceanu (p. 579-625).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 61

d’être, sans avoir été consultés au préalable, sans avoir un accès cognitif à
l’auteur du geste qui nous fait-des-êtres. Nous ne savons pas d’où nous
sommes apparus, nous ne savons pas vers où nous nous dirigeons. Nous
sommes „tombés” dans le monde et ceci fait partie de notre „nature”.
Sauf que Heidegger refuse aux termes „jetée” et „chute” toute conno-
tation négative, tout rappel théologique ou moral. L’état d’être jetés est
une donnée ontologique qui nous définit sans nous qualifier d’une façon
ou d’une autre. Nous ne sommes pas tombés de haut en bas, du paradis
en enfer; nous sommes juste „couplés”, par la manière même de notre
existence, avec le „monde”, donc avec quelque chose où nous ne pou-
vons nous intégrer qu’en nous éloignant de nous-mêmes, en glissant
dans l’inauthenticité, dans l’impersonnel. Du moment que nous ne réa-
lisons pas ceci, on subsiste de façon non-réfléchie, „sans soucis”, tou-
jours surpris par une fin que nous n’avions pas anticipée. C’est à peine
lorsqu’on a la révélation d’une existence inauthentique, que l’on découvre
l’angoisse d’être et le „souci” de la mort. Dans un commentaire à la pre-
mière épître de Saint Paul aux Thessaloniciens, Heidegger admet que le
fait d’assumer la foi modifie radicalement les données du problème. Le
croyant sait vers où. Ce n’est pas la mort, mais la résurrection, la parou-
sie, le deuxième avènement du Christ qui constitue l’horizon de son exis-
tence. L’angoisse est remplacée de la sorte par un état de veille orientée. Par
conséquent, pour le chrétien, la „chute” n’est pas ressentie comme une
circonstance neutre. La chute des protoparents est l’expérience inaugu-
rale de la sortie en dehors: du jardin dans le désert, de la condition filiale
dans celle de la suffisance adulte, d’une innocence toute-initiée dans une
compétence contre-productive. Jésus lui-même n’aurait assumé pleine-
ment la condition de son humanité, s’il n’avait pas subi – lui aussi – l’ex-
périence de l’„extériorité”. Le mot employé par Marc (1, 12) pour ra-
conter la tentation dans le désert est justement „jeter”: „Aussitôt l’Esprit
jeta Jésus (ekbállei) dans le désert.” Nous sommes tous jetés, soit jetés par
nous mêmes, soit jetés par quelqu’un d’autre (l’Esprit) dans un monde
que nous ne pouvons plus percevoir qu’à la manière dont une extériorité
en perçoit une autre. Tant que nous ne retrouverons pas les critères de
l’intériorité, nous serons condamnés à passer l’éternité dans les ténèbres
du dehors. Ne pas être à l’intérieur de quelque chose, ne pas être à l’inté-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



62 ANDREI PLEŞU

rieur de quelqu’un, ne pas avoir un „dedans” – c’est cela l’enfer. De cette
situation, on ne peut pas s’attendre à comprendre grande chose de ce que
l’on voit ou l’on entend. Tout pour nous „se passe (gínetai) en paraboles”
(Mc. 4, 11)24: nous vivons, mais nous n’avons pas une idée claire sur le
sens de la vie, nous mourons sans savoir ce que la mort représente, nous
souffrons et nous ignorons pourquoi. Tout est une „parabole”, c’est-à-dire
un problème, une énigme, une question non-éclaircie. La parabole
christique se propose, dans une première étape, de moyenner une
correction de la dislocation générale, une re-situation convenable de ceux de
dehors, une re-allocation de la vérité. Elle ne fait qu’essayer de nous re-je-
ter à l’intérieur (tel que le suggère aussi l’étymologie du mot: para-bállo,
jeter ensemble, mettre à côté): en tant que dispositif de la jetée à l’intérieur, la
parabole christique n’aspire pas vers l’installation, vers le définitif. Finale-
ment, après avoir atteint son objectif, elle deviendra superflue: c’est
pourquoi le diagnostique de l’opacité et de la menace qu’implique sa per-
manence représente la première opération du discours parabolique,
exprimé comme tel par Matthieu 13, 10. Jésus sait qu’il a à construire un
„objet” antinomique et, d’une certaine façon, ambigu. Pour les initiés,
celui-ci doit fonctionner comme une indication, et pour ceux qui ne le
sont pas, comme un empêchement ou une interdiction. „Ceux de dehors”
sont une masse bigarrée, qui inclut des idiots et des obstinés, des irres-
ponsables et des natures récalcitrantes ou euphoriques (nombreux de
ceux qui sont en dehors le restent justement à cause du fait qu’ils se
croient, déjà, à l’intérieur). Trouver un procédé qui aille pour tout le
monde implique une grande subtilité stratégique: on doit, d’une part, lai-
sser toujours ouverte la perspective de l’„entrée”, et de l’autre, avoir la
précaution de révéler, en voilant, de bloquer fermement l’accès des o-
paques.

Les choses ne sont pas vouées à rester pour toujours dans cet état.
„L’heure vient où je ne vous parlerai plus en paraboles, mais où je vous
parlerai ouvertement (parrhēsía) du Père” (Jn. 16, 25). Autrement dit, le fait
de leur parler en paraboles est une solution circonstancielle, strictement

24 Pour cette traduction, voir Charles Masson, Les paraboles de Marc IV, avec une intro-
duction à l’explication des Evangiles, Delachaux et Niestlé S. A., Neuchatel, Paris,
1945, p. 26-28.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 63

adéquate au temps pré-pascal et à la stratégie terrestre de Jésus. La vérité
entière, ce que seul le Fils sait du Père (Mt. 11, 27), „le mystère du
Royaume” (et de Jésus en tant que manifestation de celui-ci) sont, pour
le moment, „extérieurs” à l’extériorité des humains, trop „dures”, trop
abruptes, pour la condition humaine habituelle. Puisque nous sommes
tous – y compris les apôtres tant qu’ils se tiennent aux côtés du Christ25 –
„en dehors”, nous n’avons pas les outils nécessaires pour digérer la
radicalité de la vérité. Ce que nous pouvons avoir, c’est „le lait spirituel” (1
Pi. 2, 2) de l’Enseignement, sa version domestiquée, adaptée à nos
capacités „naturelles”. „L’homme animal – dit l’apôtre Paul – ne reçoit
pas les choses de l’Esprit de Dieu, car elles sont une folie pour lui et il ne
peut les connaître...” (1 Cor. 2, 14). Recouvrir la révélation derrière une non-
évidence protectrice est donc nécessaire. Les paraboles représentent cette
non-évidence protectrice: du clair-obscur lumineux, du lait spirituel. Se-
lon l’exemple de Jésus, un langage similaire sera utilisé aussi par les
apôtres, lorsqu’ils parleront aux foules non initiées: „Pour moi, frères, ce
n’est pas comme à des hommes spirituels que j’ai pu vous parler, mais
comme à des hommes charnels, comme à des enfants en Christ. Je vous
ai donné du lait, non de la nourriture solide, car vous ne pouviez pas la
supporter; et vous ne le pouvez pas même à présent, parce que vous êtes
encore charnels.” (1 Cor. 3, 1-2.) Ou bien aux Hébreux: „... vous en êtes
venus à avoir besoin de lait et non d’une nourriture solide. Or, qui-
conque en est au lait n’a pas l’expérience de la parole de justice; car il est
un enfant. Mais la nourriture solide est pour les hommes faits...” (Hébr.
5, 12-14.) Dans le discours christique, la parabole a, d’une certaine
manière, une dimension apophatique. Tout comme on ne peut pas faire
d’affirmations – inévitablement limitatives – à l’égard de Dieu, de la
même façon, on ne peut pas faire d’exposés explicites, parfaitement
transparents, de Sa vérité. Autrement dit, parler en paraboles est de mise,
quelque soit le public récepteur et au-delà des motivations particulières
qui peuvent survenir selon les limites des différentes catégories de ce
public: „... il ne lui [à la foule] parlait point sans paraboles, afin que
s’accomplît ce qui avait été annoncé par le prophète: J’ouvrirai ma

25 „J’ai encore beaucoup de choses à vous dire, mais vous ne pouvez pas les porter
maintenant” annonce Jésus aux apôtres, en les quittant (Jn. 16, 12).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



64 ANDREI PLEŞU

bouche en paraboles, je publierai des choses cachées depuis la création
du monde” (Mt. 13, 34-35)26. Les paraboles sont donc conçues pour
livrer une communication intégrale des „choses cachées”. Il reste à se
demander si cette communication intégrale s’adresse à tout le monde ou
seulement aux „proches”. Si la vérité entière est destinée seulement aux
„initiés”, on a alors affaire à l’affirmation quasi-explicite d’un ésotérisme
chrétien, légitimé par les stratégies de divulgation mêmes de Jésus. C’est
une thèse qui ne peut pas être acceptée par les Pères de l’Eglise, attaqués
de tous les côtés par toutes sortes d’hérésies sibyllines et persuadés du
caractère ouvert, publique, universel, de l’enseignement chrétien.

Un point de référence pour l’évacuation de l’interprétation éso-
térique du message christique est représenté par la collection des
commentaires à l’Evangile selon saint Jean, écrits au début du Ve siècle
par saint Augustin. De son point de vue, la différence consacrée par les
théologiens alexandrins entre psychikói et gnostikói, respectivement entre
ceux qui ne peuvent se nourrir que de „lait” et ceux qui peuvent passer
„à la nourriture solide” n’est pas une différence entre deux catégories de
croyants, mais fait référence à deux étapes distinctes de l’évolution spiri-
tuelle de chaque individu. Le message est transmis à tout le monde, sans
lacunes: „... je vous ai fait connaître tout ce que j’ai apprise de mon Père”
(Jn. 15, 15). Seulement, pour comprendre ce qu’on nous dit, nous avons
tous un chemin à parcourir: le chemin de la foi simple (mais vague) vers
la compréhension profonde, de la passivité du nourrisson à la coo-
pération vigoureuse de la connaissance adulte. Pour avancer sur ce
chemin, nous sommes guidés par le Saint-Esprit, le maître intérieur (inte-
rior magister), qui nous conduit „dans toute la vérité” (Jn. 16, 13). Toute
voie spirituelle est donc, une voie de dehors vers le dedans. „Ceux de
dehors” ont un accès limité à la vérité pour laquelle ils ne sont pas encore
mûrs. De cette manière, ils sont protégés non pas par l’exclusion, mais
par l’opacité inhérente à leur niveau de compréhension. Selon les termes

26 Leopold Fonck S. J. (Die Parabeln des Herrn im Evangelium, Innsbruck, 1902, p. 32-33)
cite un commentaire de R. Cornely à la première épître de Paul aux Corinthiens (1
Cor. 14, 21-23), d’où résulte une possible analogie entre „le parler en langues”
(Glossolalie) et le parler en paraboles: les deux ont besoin de „traduction”, pour
devenir accessibles à l’auditoire.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 65

de la pensée rabbinique, on pourrait dire que sur ceux de dehors s’abat la
justice, pédagogique, de Dieu, tandis que sur les proches, se répand Son
amour. „Le Christ ressuscité – affirme Augustin – est à la fois du lait
pour les nourrissons et de la nourriture solide pour ceux qui se trouvent
sur une marche plus élevée.”27

Comme tout l’enseignement du Christ, l’enseignement sur les para-
boles est fait de nuances, de surprises, de paradoxes. Rien ne se laisse
„systématisé” géométriquement, défini de façon linéaire, ceint de ma-
nière dogmatique. La parabole est une dilution savante, une subtile
manœuvre pédagogique à la mesure de la fraîcheur des nourrissons, et,
en même temps, une intensification du mystère, destinée à garder à dis-
tance les non initiés. L’idéalisation de la „petite enfance” en tant que voie
optimale vers le Christ doit d’ailleurs être regardée cum grano salis28. A côté
des passages célèbres – récités avec promptitude par tout le monde – de
Matthieu 11, 25 („...tu as caché ces choses aux sages et aux intelligents et
de ce que tu les a révélées aux enfants”. Voir aussi Luc 10, 21), ou de
Marc 10, 15 („Quiconque ne recevra pas le royaume de Dieu comme un
petit enfant n’y entrera point.” Voir aussi Mt. 18, 3), on doit accorder
plus d’attention à un autre texte, puissant, comme celui de la Première
Epître de Paul aux Corinthiens (14, 20): „Frères, ne soyez pas des en-
fants sous le rapport du jugement; mais pour la malice, soyez enfants, et
à l’égard du jugement, soyez des hommes faits.” Les paraboles
s’adressent simultanément à l’experte innocence enfantine, tout comme à
l’immaturité infantile: elles se livrent à la première et se cachent devant la
seconde. Elles se dévoilent en tant que lumière et se voilent en tant
qu’obscurité. A leur tour, la lumière et l’obscurité ne sont pas non plus
des concepts monotones. Jésus est la „Lumière du monde” (Jn. 8, 12, et

27 Pour tout cela, voir Guy G. Stroumsa, Hidden Wisdom. Esoteric Traditions and the Roots of
Christian Mysticism, (Studies in the history of religions, vol. 70), Leiden, New York,
Köln, E. J. Brill, 1996, chap. 8: „Milk and Meat: Augustine and the End of Ancient
Esotericism” (p. 132-146).

28 On peut trouver une documentation instructive sur ce sujet dans Andreas Lindemann,
Die Kinder und die Gottesherrschaft. Markus 10, 13-16 und die Stellung der Kinder in der
späthellenistischen Gesellschaft und im Urchristentum, dans „Wort und Dienst”, Jahrbuch
der Kirchlichen Hochschule Bethel, Neue Folge 17. Band, Bielefeld, 1983, p. 77-104.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



66 ANDREI PLEŞU

aussi Jn. 12, 46), mais Il assume la communication voilée, laissant aux
apôtres la mission de parler clairement, par le Saint-Esprit, après sa mort
et sa résurrection: „Ce que je vous dis dans les ténèbres, dites-le en plein
jour” (Mt. 10, 27. Voir aussi Lc. 12, 3 ou Ephésiens 3, 9). La lumière et le
noir s’entremêlent d’ailleurs dans le paysage originel (Jn. 1, 5), et la lumi-
ère en soi n’est pas forcément exempte d’ambiguïté: elle peut être
spectrale, trompeuse, vaniteuse; bref, la lumière déchue, „luciférienne”
(Cf. Lc. 10, 18).

Le parler en paraboles est inévitable, mais, comme nous le disions
déjà, circonstanciel. Dans une perspective eschatologique, il est voué à la
dissolution, car ce n’est pas dans la nature de la vérité divine d’être
scellée dans l’éternité. Le sceau est juste le signe d’un présent indécis et
provisoire. „... il n’y a rien de caché qui ne doive être découvert, ni de
secret qui ne doive être connu” (Mt. 10, 26. Voir aussi Mc. 4, 22; Lc. 8,
17; 12, 2). En plus, c’est Jésus lui-même qui offre une préfiguration de la
„dé-secrétisation” finale (qui équivaut à renoncer à parler en paraboles),
lorsque, situé sur le seuil entre la vie terrestre et la vie éternelle, il dévoile
à ses disciples quelque chose du mystère de Sa Résurrection: „... je quitte
le monde et je vais au Père” (Jn. 16, 28). Les disciples confirment,
étonnés, le changement de langage: „Voici maintenant tu parles ouver-
tement et tu n’emploies aucune parabole.” (Jn. 16, 29.) Jésus prophétise
ainsi le moment d’apothéose, lorsque personne ne restera plus en dehors,
à l’exception de ceux qui refuseront définitivement „le repas” du
Royaume. Mais, jusqu’à ce moment-là, les paraboles resteront le procédé
didactique le plus adéquat pour un auditoire où se retrouvent mélangés
les sages et les fous, les purs et les impurs, les bons et les méchants, le blé
et l’ivraie. Chacun aura sa part, car les paraboles sont un signal révélateur
pour les uns et du camouflage prudent pour les autres. Elles cachent en
dévoilant et dévoilent en recouvrant, selon l’emplacement spirituel du
récepteur29. Autrement dit, les paraboles appellent et en même temps,
tiennent à distance. Comme dans le Noli me tangere, la toile de Correggio

29 Cf. Thomas d’Aquino, Commentarius in Matthaeum, concernant les deux raisons du par-
ler en parables: „Una est quia per huiusmodi parabolas absconduntur sacra ab infi-
delibus, ne blasphement. Secunda ratio est quia per huiusmodi parabolas homines
rudes melius docentur.”

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 67

du Prado, dans laquelle Jésus arrête de la main droite l’élan de Marie
Madeleine, tout en la convoquant par le geste de la main gauche, vers un
trajet anagogique. Leopold Fonck illustre cette providentielle ambiguïté
par une légende: on dit qu’à certains endroits, dans les murs de certaines
cathédrales sont cachés de grands trésors ecclésiastiques. Les endroits en
question sont marqués par un décor mural caractéristique. Les initiés
reconnaissent la valeur indicielle du décor, tandis que pour les non
initiés, le même décor est opaque. Les paraboles ressemblent à un tel
décor, ayant une imagerie conçue de façon à ce qu’elles conspirent et
déconspirent en même temps un trésor caché30. Dans l’univers des para-
boles, personne n’est exclu de façon arbitraire et injuste, mais personne
n’y est inclus sans réserves.

BIBLIOGRAPHIE

Baudler, Georg, Jesus im Spiegel seiner Gleichnisse, Calwer/Kösel, Stuttgart/München,
1986.

Bialik, H. N., H. Rawnitzki (eds.), The Book of Legends. Sefer ha-Aggadah, New
York, 1992.

Breech, James, Jesus and Postmodernism, Fortress Press, Minneapolis, 1989.

30 Leopold Fonck, op. cit., p. 34-35. On a pu invoquer, non sans justification, des raisons
„tactiques”, justifiables historiquement, du „secret” parabolique. Jésus avait à dire,
pratiquement tout le temps, des vérités inacceptables pour l’establishment. La culpa-
bilité des chefs israéliens (incapables d’être de vrais bergers), l’arrogance des zélotes,
l’imposture et la suffisance des principaux sacrificateurs, les péchés des pharisiens et
des saducéens, la damnation éternelle promise à ceux qui manquaient d’humilité et de
repentir – représentent des thèmes courants du discours christique. Une prudence
minimale imposait un ambalage protecteur pour de pareilles vérités risquées, qui
avaient coûté la vie à Saint Jean Baptiste. Ni Jésus, ni ses disciples ne devaient être
exposés à des dangers immédiats, avant d’avoir accompli leur destinée. Cf. Frank
Stern, A Rabbi Looks at Jesus’ Parables, Rowman and Littlefield, 2006, p. 257-272.
Malheureusement, une telle interprétation, légitime jusqu’à un certain point, a acquis
souvent des accents politiques d’un radicalisme ridicule. C’est le cas de William
Herzog qui, dans son livre Parables as Subversive Speech: Jesus as Pedagogue of the Oppressed,
John Knox Press, 1994, considère les paraboles comme des moyens de codification
des systèmes d’oppression qui gardaient le peuple juif pauvre dans l’esclavage. Donc,
non pas de la théologie, non pas de l’éthique, mais de l’analyse sociale et subversive
révolutionnaire.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



68 ANDREI PLEŞU

Capon, Robert Farrar, Kingdom, Grace, Judgment, Eerdmans, Grand Rapids,
Michigan/Cambridge, 2002.

Dschulnigg, P., Rabbinische Gleichnisse und das Neue Testament. Die Gleichnisse der
PesK im Vergleich mit den Gleichnissen Jesu und dem Neuen Testament,
„Judaica et Christiana” 12, Bern etc., 1988.

Dumont, Louis, Eseu asupra individualismului. O perspectivă antropologică asupra ideo-
logiei moderne, traducere de Luiza şi Laurenţiu Ştefan-Scalat, Bucureşti, Anastasia
& C. E. U. Press, 1996.

Eiβfeldt, Otto, Der Maschal im Alten Testament, Giessen, Alfred Töpelmann,
1913.

Fiebig, Paul W. J., Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu, Tübingen, J. C. B.
Mohr (Paul Siebeck), 1904.

Fiebig, Paul W. J., Die Gleichnisreden Jesu im Lichte der rabbinischen Gleichnisse des
neutestamentlichen Zeitalters, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1912.

Flusser, David, Jewish Sources in Early Christianity, MOD Books, Tel Aviv, 1989.
Fonck S. J., Leopold, Die Parabeln des Herrn im Evangelium, Innsbruck, 1902.
Glatt, Herman A., He Spoke in Parables: The Life and Work of the Dubno Maggid,

New York, 1957.
Hermaniuk, Maxime, La Parabole Evangélique. Enquête exégétique et critique,

Desclee de Brouwer, Paris, Biblioteca Alfonsiana, Louvain, 1947.
Herzog, William, Parables as Subversive Speech: Jesus as Pedagogue of the Oppressed,

John Knox Press, 1994.
Heidegger, Martin, Fiinţă şi timp, traducere din germană de Gabriel Liiceanu şi

Cătălin Cioabă, Bucureşti, Humanitas, 2003.
Hezser, Catherine, Rabbinische Gleichnisse und ihre Vergleichbarkeit mit neutes-

tamentlichen Gleichnisse, in Ruben Zimmermann, Gabi Kern (Hrsg.), Herme-
neutik der Gleichnisse Jesu. Methodische Neuansätze zum Verstehen urchristlicher
Parabeltexte, Mohr Siebeck, Tübingen, 2008.

Hultgren, Arland J., The Parables of Jesus. A Commentary, Eerdmans, Grand Rapids,
Michigan/Cambridge U.K., 2002.

Jeremias, Joachim, Parabolele lui Iisus, traduction de P. S. Calinic Dumitriu, pr.
prof. dr. Vasile Mihoc et dr. Ştefan Matei, Anastasia, Bucureşti, 2000.

Lindemann, Andreas, Die Kinder und die Gottesherrschaft. Markus 10, 13-16 und die
Stellung der Kinder in der späthellenistischen Gesellschaft und im Urchristentum, „Wort
und Dienst”, Jahrbuch der Kirchlichen Hochschule Bethel, Neue Folge
17.Band, Bielefeld, 1983.

von Lips, H., Schweine fütert man, Hunde nicht – ein Versuch, das Rätsel von Matthäus
7, 6 zu lösen, „Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft” 79, 1988.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice



„Pourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 69

Masson, Charles, Les paraboles de Marc IV, avec une introduction à l’explication
des Evangiles, Delachaux et Niestlé S. A., Neuchatel, Paris, 1945.

Meinertz, Max, Die Gleichnisse Jesu, Aschendorfsche Verlagsbuchhandlung,
Münster (Weste), 1948.

Schuon, Frithjof, L’ésotérisme comme principe et comme voie, Dervy-Livres, Paris,
1978.

Stern, Frank, A Rabbi Looks at Jesus’ Parables, Rowman and Littlefield, Lanham,
Maryland, 2006.

Stroumsa, Guy G., Hidden Wisdom. Esoteric Traditions and the Roots of Christian
Mysticism, Studies in the history of religions, vol: 70, Leiden, New York,
Köln, E. J. Brill, 1996.

Thoma, C., S. Lauer, Die Gleichnisse der Rabbinen, Erster Teil: Pesiqta deRav
Kahana (PesK), Einleitung, Übersetzung, Parallelen, Kommentar, Texte,
„Judaica et Christiana” 10, Bern etc., 1986.

Vincent, J. J., The parables of Jesus as Self-Revelation, „Studia Evangelica. Papers
presented to the International Congress on «The Four Gospels in 1957»”,
Christ Church, Oxford, 1957 (edited by Kurt Aland, F. L. Cross, Jean
Danielou, Harald Riesenfeld and W. C. Van Unnik), Akademie-Verlag
Berlin, 1959, p. 79-99.

Weaver, Walter P., Jesus as Parable, James H. Charlesworth and Walter P.
Weaver (editors), Earthing Christologies. From Jesus’ Parables to Jesus the Parable,
Trinity Press International, 1995.

Westermann, C., Vergleiche und Gleichnisse im Alten und Neuen Testament, „Calwer
theologische Monographien” 14, Stuttgart, 1984.

Zimmermann, Ruben (hrsg.), Kompendium der Gleichnisse Jesu, Gütersloher Ver-
lagshaus, 2007.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)
BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

