,POURQUOI LEUR PARLES-TU EN PARABOLES?”
(Matthieu 13, 10)

Prof. dr. Andrei PLESU

Colegiul Noua Europa
aplesu@nec.ro

RESUME ILa parabole christique n’essaic pas d’offrit un éventail
commode de réponses, mais d’inviter dans I'espace de la question (qui,
dans une premiére phase peut étre celui de la perplexité). Comme tout
Ienseignement du Christ, 'enseignement sur les paraboles est fait de
nuances, de surprises, de paradoxes. Rien ne se laisse ,,systématisé”
géométriquement, défini de fagon linéaire, ceint de maniere dogmatique.
La parabole est une dilution savante, une subtile manceuvre pédagogique
a la mesure de la fraicheur des nourrissons, et, en méme temps, une
intensification du mystere, destinée a garder a distance les non initiés.
Autrement dit, les paraboles appellent et en méme temps, tiennent a
distance. Comme dans le No/ me tangere, la toile de Correggio du Prado,
dans laquelle Jésus arréte de la main droite ’élan de Marie Madeleine,
tout en la convoquant par le geste de la main gauche, vers un trajet
anagogique.

MOTS-CLES Le Nouveau Testament, les paraboles christiques.

Afin de transmettre ce qu’il avait a transmettre, Jésus a choisi comme
modalité de s’exprimer, de patler en paraboles. Cela veut dire que la
parabole lui a semblé étre, du point de vue structurel, en accord avec Soi-
Méme, avec la substance de ce qu’il voulait transmettre et avec le niveau
de réceptivité des auditeurs.

Autrement dit, étant donné le contexte ou il parlait, 'auditoire visé
et la mission qu’il avait a accomplir, la parabole lui a semblé étre le
procédé optimal. D’ailleurs, a travers tout ce qu’il fait et tout ce qu’il dit,

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 47

Jésus méme est, on Ia déja dit, ,,une parabole en acte ”'. Puisque le
théme de prédilection de Son discours était le Royaume de Dieu, donc
un domaine qui ,,n’est pas de ce monde”, le message christique ne
pouvait étre, du moins dans une premicre étape de Sa prédication,
qu’allusif, codifié, indirect.

Les choses semblent claires. Et pourtant, dans les évangiles
synoptiques, on peut lire qu’il y a un moment ou les disciples se
montrent étonnés par la décision de Jésus de parler en paraboles (Mt. 13,
10, Marc 4, 10 et d’'une fagon plus atténuée, concernant une seule
parabole, Luc 8, 10). La question des disciples (,,Pourquoi leur parles-tu
en paraboles?”) est un petit peu surprenante dans ’'ambiance judaique ou
chaque maitre faisait appel de maniere habituelle a ce procédé didactique.
En utilisant des paraboles, Jésus s’inscrivait dans une solide tradition
locale qui a continué, d’ailleurs, de fonctionner jusqu’a tres tard, dans la
modernité’. Les traducteurs de la Septante avaient choisi de traduire par
»parabole” un terme judaique (washal, pl. meshalim) richement représenté
dans les textes vétérotestamentaires et dans le monde sémitique en
général’. Nous ne rentrons pas ici dans la problématique ample des

1 Cf. Robert Farrar Capon, Kingdom, Grace, [udgment, Eerdmans, Grand Rapids,
Michigan/Cambridge, 2002, p. 1. Voir également Walter P. Weaver, Jesus as Parable,
dans James H. Charlesworth and Walter P. Weaver (editors), Earthing Christologies.
From Jesus® Parables to Jesus the Parable, Trinity Press International, 1995, p. 19-45, ou
bien, d’un autre point de vue, J. J. Vincent, The parables of Jesus as Self-Revelation, dans
»otudia Evangelica. Papers presented to the International Congtress on «The Four
Gospels in 1957»” held at Christ Church, Oxford, 1957 (edited by Kurt Aland, F. L.
Cross, Jean Danielou, Harald Riesenfeld and W. C. Van Unnik), Akademie-Verlag
Berlin, 1959, p. 79-99. Cf. aussi Georg Baudler, Jesus im Spiegel seiner Gleichnisse,
Calwer/Késel, Stuttgart/Munchen, 1986, p. 298-314 (,Jesus — das Gleichnis
Gottes”).

2 11 suffit de rappeler le cas du hassidisme, ou bien la personnalité du rabbin Ya’aqov
ben Wolf Kranz (1741-1804), connu sous le nom de Dubno Maggid, dont on dit qu’il
ne parlait g#/en paraboles. Cf. Herman A. Glatt, He Spoke in Parables: The Life and
Work of the Dubno Maggid, New York, 1957.

3 Pour 'emploi du terme dans le monde sémitique, cf. Otto Eiffeldt, Der Maschal im
Alten Testament, Giessen, Alfred Tépelmann, 1913; Maxime Hermaniuk C. SS. R., La
Parabole Evangéligne. Enquéte exégétique et critique, Desclee de Brouwer, Paris,
Biblioteca Alfonsiana, Louvain, 1947, p. 62-189. Cf. aussi C. Thoma, S. Lauer, Die
Gleichnisse der Rabbinen, BErster Teil: Pesiqta deRav Kahana (PesK), Einleitung,

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



48 ANDREI PLESU

rapports qui existent entre les paraboles de I’Ancien Testament, les
paraboles rabbiniques et celles du Nouveau Testament”. Il est vrai que la
question concernant l'utilité des paraboles au niveau du discours
philosophique de Jésus aurait du sens surtout dans un milieu non juif,
non familiarisé avec les habi-tudes pédagogiques des juifs. D’ou le
présupposé de certains exégetes que dans les passages mentionnés, on a
affaire soit a un programme ,,universaliste” des évangélistes, soit a des
passages rajoutés, de manicre éclaircissante, par ’Eglise primaire.

A une premicre analyse, la décision ,,élitiste” de Jésus est fort trou-
blante. Elle semble contredire non seulement 'usage traditionnel de la
parabole (1) et le style christique en général (2), mais aussi de nombreux
autres textes des Evangiles (3).

1. De manicre traditionnelle, le discours judaique faisait appel aux
paraboles pour éiaircir une idée, ou un texte. La parabole était donc, une
procédure sumplificatrice: elle se proposait, en général, de réduire, par une
illustration a la portée de tout le monde, par une comparaison intuitive,
Iobscurité ou la subtilité difficilement abordable d’un passage
scripturaire. Jésus semble décidé a faire exactement le contraire: il veut
compliquer les choses jusqu’a les rendre inintelligibles. Non pas ramener la
vérité au niveau ,,populaire”, accessible a tout le monde, mais au
contraire, la camoufler, la soustraire a la perception commune. On

Ubersetzung, Parallelen, Kommentar, Texte, ,,Judaica et Christiana” 10, Bern etc.,
1986 et H. N. Bialik, H. Rawnitzki (eds.), The Book of Legends. Sefer ha-Aggadah, New
York, 1992.

4 Ct. infra, p. 4. Pour le moment, mentionnons seulement quelques travaux de référence:
Paul W. J. Fiebig, Altiidische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu, Tubingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1904; Idem, Dze Gleichnisreden Jesu im Lichte der rabbinischen Gleichnisse des
neutestamentlichen  Zeitalters, Tubingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1912; C.
Westermann, Vergleiche wund Gleichnisse im Alten und Neuen Testament, ,,Calwer
theologische Monographien” 14, Stuttgart, 1984; P. Dschulnigg, Rabbinische Gleichnisse
und das Neue Testament. Die Gleichnisse der PesK im Vergleich mit den Gleichnissen
Jesu und dem Neuen Testament, ,,Judaica et Christiana” 12, Bern etc. 1988 et, plus
récemment, Catherine Hezser, Rabbinische Gleichnisse und ibre 1 ergleichbarkeit mit
nentestamentlichen ~ Gleichnisse, dans Ruben Zimmermann et Gabi Kern (Hrsg.),
Hermeneutik der Gleichnisse  Jesu. Methodische Nenansitze zum Verstehen urchristlicher
Parabeltexte, Mohr Siebeck, Tibingen, 2008.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 49

pourrait dire, en d’autres mots, que tandis que les rabbins se servaient de
paraboles pour éclairer les zones sombres de leur message, Jésus s’en sert
pour obturer la lumiere, pour entretenir une atmosphere de clair-obscur.
Il ne veut pas — affirme avec insistance Robert Farrar Capon — donner
satisfaction a ses auditeurs par une clarté accrue, mais plutot, attirer leur
attention sur la facon insatisfaisante dont ils comprennent et expliquent
couramment les choses’. ,,N’avez-vous pas compris?” — semble deman-
der ’herméneute rabbinique a ses interlocuteurs. ,,Alors, je vais vous
raconter une histoire éclairante!” ,,Vous pensez avoir compris?” — réso-
nne, au contraire, de manicre socratique la question de Jésus. ,,Alors, je
vais vous raconter une histoire. Vous verrez que vous n’avez pas bien
compris.”

Nous ne devons cependant pas abuser de ce contraste. Tout
d’abord, toutes les paraboles d’Israél ne sont pas explicites. Un exemple
caractéristique est représenté par le passage d’Ezéchiel (17, 1-10) sur les
deux aigles et la vigne née des cedres du Liban. Nous avons affaire a une
parabole qui n’est pas du tout transparente en soi, ce qui rend nécessaire
une explication supplémentaire (17, 11-16). Il est vrai qu’en général, les
paraboles sémitiques incluent une stratégie divulgatrice, mais la dimen-
sion ,,énigmatique” y est souvent présente, soit des le début, comme le
soutiennent des exégetes tels C. A. Bugge, P. Lagrange, ou P. Fonck, soit
a une époque tardive, de la littérature deutéro-canonique, comme le sou-
tiennent d’autres (A. Jilicher, A. Loisy)’. Par conséquent, Jésus ne
contredit pas entierement la pédagogie de I'ambiance ou il se meut,
méme s’il insiste davantage sur le caractere vou/u indéchiffrable des para-
boles, lorsque celles-ci s’adressent a ceux ,,de dehors”. Par rapport aux
exercices paraboliques des autres Juifs, ,,l’originalité” christique est d’un
autre type. Il est vrai que certains la contestent sans hésiter, en déclarant
que la forme de la parabole a été créée par les sages d’Israél avant Jésus,
de fagon a ce qu’il ne lui restat plus que de développer un moule qui exis-
tait déja’. Il est important de préciser de quelles paraboles israéliennes on
patle. Les paraboles vétérotestamentaires — notamment exégétiques —

5R. F. Capon, op. cit., p.5.
¢ Pour plus de détails, cf. Maxime Hermaniuk, gp. cit., p 120 et les suivantes.
7 Cf. David Flusset, Jewish Sources in Early Christianity, MOD Books, Tel Aviv, 1989, p. 66.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



50 ANDREI PLESU

sont nettement différentes des paraboles christiques, plus directes, non
livresques, qui manipulent la matiére premicre de la vie quotidienne. Des
ressemblances peuvent étre trouvées surtout avec les paraboles rabbi-
niques, qui deviennent courantes néanmoins a peine apres an 70 apr. J.-C,
ce qui pousse certains chercheurs a affirmer que Jésus est le premier
grand utilisateur de paraboles et que ,,ses paraboles sont de manicre évi-
dente différentes de toutes les autres narrations connues par 'Antiquité
hellénistique et greco-romaine, y compris des paraboles rabbiniques™.
On peut donc soutenir I, originalité” de Jésus, mais elle ne réside pas
dans l'utilisation de la parabole comme /gos skoteinds, en tant que manicre
de patler ,,ombrageuse”. La parabole flirte partout avec un certain coe-
fficient de mystere.

2. Une autre catégorie de commentateurs observent que la disjonction
dramatique proclamée par Jésus entre ses proches et ,,ceux de dehors”
contrevient nettement au style christique en général. Le trajet humain du
Sauveur n’est pas un trajet de l'exclusion; il ne cultive pas de fagon
systématique 'excommunication. Jésus a une mission de type universel et
par conséquent, il s’adresse a tout le monde, sans discrimination. En
général, ses rapports avec la foule ne sont pas marqués d’antagonisme.
Au contraire. Jusqu’a la veille de sa mise a croix, la foule Le sympathise,
Iécoute, Le suit. Quant a lui, il s’abandonne a elle, sans hésiter: il
Iinstruit, il la nourrit, enthousiasme par des miracles et des guérisons
spectaculaires. Jésus ne refuse a personne le bien qu’ll peut faire. Et les
,bénéficiaires” lui sont toujours reconnaissants. D’ailleurs, dans
I’évangile méme selon Marc, les endroits ou il s’agit des rencontres entre
Jésus et la foule sont tres nombreux. Apres les guérisons de

8 James Breech, Jesus and Postmodernism, Fortress Press, Minneapolis, 1989, p. 24-25.
Pour plus de détails, cf. Arland J. Hultgren, The Parables of Jesus. A Commentary,
Eerdmans, Grand Rapids, Michigan/Cambridge U.K., 2002, p. 5-11. Hultgren
propose une définition a six points de 'unicité des paraboles christiques: (1) La
maniére directe d’engager la participation de lauditoire, (2) Le caractére non
livresque, (3) La liaison avec I'expérience quotidienne, (4) La dimension théologique,
sans trop d’abus en matiére d’abstractions, (5) Le recours a I’élément-surprise, au
comportement atypique, imprévisible, (6) Le dosage sans précédent entre la tradition
philosophique judaique et la tradition eschatologique.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 51

Capharnaum, ,,toute la ville était rassemblée devant sa porte” (1, 33: la
porte de la maison de Simon, ou se trouvait le Guérisseur). ,,Tous te
cherchent ”, lui disent les disciples (1, 37), ,et il s’assembla un si grand
nombre de personnes que 'espace devant la porte ne pouvait plus les
contenit” (2, 2): le paralytique a da étre descendu dans la maison ou il
était par une ouverture du toit ,,a cause de la foule” (2, 4). ,Ils étaient
tous dans I’étonnement et glorifiaient Dieu, disant: Nous n’avons jamais
rien vu de pareil” (2, 12). Dans son z¢le d’accompagner Jésus, la foule est
de plus en plus intrépide (3, 7, 10). ,,Les gens s’étaient rassemblés par
milliers, au point de se fouler les uns les autres” écrit Luc aussi (12, 1).
Mais revenons a I’évangile selon Marc: les gens viennent ,,de la Galilée et
de la Judée et de Jérusalem et de 'Idumée et d’au-dela du Jourdain, et des
environs de Tyr et de Sidon” (3, 7-8). Le petit groupe qui se trouve
autour du Maitre n’arrive méme plus a manger a cause de la foule (3, 20);
quant a Jésus, afin de parvenir a précher, il s’éloigne des adulateurs et
monte dans une barque, d’ou il patle a ceux qui se trouvaient sur le
rivage (4, 1).

Apres la Transfiguration, la foule ,,fut surprise” et ,,on accourut
pour le saluer” (9, 14-15). Les principaux sacrificateurs et les scribes
n’osent pas toucher a celui qu’ils ressentaient comme leur ennemi, juste-
ment a cause de I'admiration massive montrée par la foule (11, 18, ou
bien 12, 12). A son tour, Jésus est ému de compassion: ,,Je suis ému de
compassion pour cette foule; car voila trois jours qu’ils sont pres de moi
et ils n’ont rien a manger” (8, 2). Enfin, de la fagon la plus claire possible,
le passage 10, 1 semble étre fait expres pour contredire le texte de 4, 11-
12: ,,... La foule s’assembla de nouveau pres de lui et, selon sa coutume, il

. N : 9
se mit encore a 'enseigner”

. L’instruction de la foule est donc pour
Jésus une occupation constante, devenue habituelle. Son auditoire est,
par définition, global: ,;Venez a moi, vous tous ..” (Mt 11, 28).
Comment pouvait donc celui qui était ,,doux et humble de cceur” (Mt.
11, 29), Celui qui était pas venu ,,non pour juger le monde” (Jn. 12, 47),
afficher un programme de la punition définitive, de la différenciation
cruelle de ses auditeurs? La réponse que lui attribue ’Evangile selon

Marc (4, 11-12) est d’une cruauté inadmissible, sinon carrément

? Pour des commentaires a tous les passages cités, cf. Hermaniuk, gp. ¢z, p. 304-307.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



52 ANDREI PLESU

»10 Clest absurde” — affirme

»scandaleuse du point de vue théologique
T.W. Manson'". Si I'intention de Jésus avait été celle d’obturer la compré-
hension, le repentir, le pardon, au milieu de la foule, n’aurait-il pas été
plus logique de se taire tout simplement? Pourquoi perd-il pourtant son
temps a raconter des histoires sibyllines, impénétrables?

N’allons pas plus loin avant d’attirer D'attention sur certaines
nuances du discours christique, qui ne permet pas de conclusions
linéaires. Jésus n’est pas un animateur populaire euphorique. Sa charité
pour la foule n’est pas une forme d’idolatrie et ne suppose pas une
doctrine populiste glauque. Le maitre n’est pas disposé a ménager, sans
arrét, ses apprenants et le cas échéant, il sait se montrer menagant. Il est
curieux que cette dimension de sa rhétorique ne se manifeste pas,
comme on pourrait s’y attendre, dans la version évangélique de Marc.
Mais elle est évidente chez Matthieu (11, 20-23) et chez Luc (10, 13-15),
lorsque Jésus prophétise avec réprobation a I'adresse des pécheurs de
Chorazin, de Bethsaida et de Capharnaum, c’est-a-dire justement des
cités ou il n’avait pas été parcimonieux en maticre de miracles. Quelques
signes d’exaspération apparaissent toutefois chez Marc aussi: ,,Race
incrédule, jusqu’a quand serai-je avec vous? Jusqua quand vous
supporterai-je?” (9, 19). Ou bien chez Luc: ,,... si vous ne vous repentez,
vous périrez tous également” (13, 5). Conclusion (provisoire): la réponse
abrupte de Jésus a la question des disciples concernant l'utilité de leur
parler en paraboles est difficilement domptable du point de wvue
herméneutique: le Sauveur ne peut pas hurler comme un ange
exterminateur, mais il n’est pas non plus un prédicateur ,,soft”, quelqu’un
qui distribue négligemment des indulgences. Il doit avoir des raisons
solides pour arborer, malgré son cceur tout charitable, la gesticulation de

Pexclusion.

10 ’expression appartient a John C. Meagher, Clumsy Construction in Mark’s Gospel: A Cri-
tigue of Form- and redaktionsgeschichte, dans ,,Toronto Studies in Theology”, nr. 121
(1979), cité apud A. J. Hultgren, gp. ¢it., p. 460.

T, W. Manson, The Teaching of Jesus. Studies in its form and content, Cambridge Uni-
versity Press, 1935, p. 76, apud Hultgren, gp. ¢z, p. 458.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 53

3. Les textes des évangiles soulevent néanmoins d’autres obstacles pour
I'analyse cohérente de la réponse christique. D’abord, il est clair que
Jésus ne parle pas en paraboles seulement a ,,ceux de dehors”. Un tas de
paraboles s’adressent aux disciples, d’autres aux ennemis (les principaux
sacrificateurs et les scribes) et d’autres a la foule au sens large. D’autres,
enfin, sont dites devant un auditoire mélangé, ou les trois catégories se
retrouvent. Il est vrai que les disciples bénéficient aussi, en général, des
interprétations détaillées de la part du Maitre, mais on ne peut pas dire
qua cause de leur qualité spéciale, ils sont épargnés du langage para-
bolique qui doit décourager les ,,non initiés”. Ensuite, il faut se demander
qui sont, au fond, ,,ceux de dehors” et ceux des alentours et a quel point
la différence de perspicacité d’entre eux est claire. ,,Ceux de dehors”
seraient-ils les ,,opposants” de Jésus, ou bien avec eux y aurait-il aussi les
foules opaques, indifférentes ou incapables de passer au-dela du tout-fait
d’une sagesse conventionnelle? II s’en suit du texte que le groupe des
»refusés” inclut en bloc tous ceux qui ne font pas partie du cercle de
ceux qui ,,I’entouraient avec les douze” (Mc. 4, 10). D’un autre c6té, une
certaine différenciation existe aussi parmi ,,ceux de dedans”. Dans le cha-
pitre 13 de 'Evangile selon Marc, on apprend que certains mysteres con-
cernant 'avénement du Fils de THomme sont confiés seulement a Pierre,
Jacques, Jean et André, qui lui ont fait des questions ,,en particulier” (13,
3)2. Pour la Transfiguration, Jésus choisit pour témoins seulement
Pierre, Jacques et Jean (Mt. 17, 1). Les autres disciples seraient-ils ,,en
dehors” ? Un dernier probleme: on pourrait dire qu’a la différence des
ennemis et du peuple pécheur, les disciples ont le don de la compré-
hension. A eux, ,,il leur a été donné de connaitre” des mysteres inac-
cessibles, tandis que le reste des auditeurs ,,en voyant, ils ne voient point
et en entendant, ils n’entendent ni ne comprennent”. En réalité, les
choses ne se passent pas toujours de cette fagcon: a plusieurs endroits des
¢évangiles, Jésus est obligé de constater, non sans une pointe
d’exaspération, que ses disciples peuvent étres aussi obtus que ,,ceux de
dehors”. Les proches semblent ne pas comprendre, par exemple, la para-
bole du semeur: ,,Vous ne comprenez pas cette parabole? Comment
donc comprendrez-vous toutes les paraboles?” (Mc. 4, 13). ,,Vous aussi

12 Cf. Hermaniuk, gp. cit., p. 321-322, et Hultgren, gp. cit., p. 455.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



54 ANDREI PLESU

étes-vous donc sans intelligence?” (Mc. 7, 18). ,,Le cceur endurci” dont
parlait Isafe semble étre devenu, tout d’un coup, lattribut des
»ésotériques” également: ,,... ils n’avaient pas compris le miracle des
pains, parce que leur cceur étaient endurci” (Mc. 6, 52). ,,Etes-vous en-
core sans intelligence, et ne comprenez-vous pas? Avez-vous le cceur en-
durci? Ayant des yeux, ne voyez-vous pas? Ayant des oreilles,
n’entendez-vous pas?” (Mc. 8, 17-18). Les apotres sont encore moins
préparés a comprendre la prophétie — toute explicite qu’elle soit — de leur
Maitre, concernant sa mort proche et sa Résurrection: ,,Mais ils ne
comprirent rien a cela; c’était pour eux un langage caché, des paroles
dont ils ne saisissaient pas le sens” (Lc. 18, 34). Inversement, ,,ceux de
dehors” comprennent parfois trés bien de quoi il s’agit: aprés avoir
entendu la parabole des vignerons indignes (Mc. 12, 1-9), les principaux
sacrificateurs, les scribes et les anciens de la cité savent parfaitement
qu’elle avait était dite ,,pour eux” (Mc. 12, 12).

L’exégese de tous les temps a donc eu de nombreuses raisons pour
considérer le passage de I'évangile de Marc 4, 11-12, avec un sentiment
de frustration. On a cherché, assidament, des solutions philologiques,
historiques et dogmatiques, qui fassent supportable du point de vue thé-
ologique la dureté de Jésus a I’égard de ceux qui ne méritent gze des para-
boles... Jésus ne parlerait-il que pour quelques élus? Serait-il admissible
du point de vue chrétien de tenir a ’écart ceux qui ne font pas partie de
son entourage immédiat? I.’opacité des disciples serait-elle tolérable, tan-
dis que Popacité de la masse serait coupable pour toujours? Et si certains
sont condamnés d’emblée a ne pas comprendre et a ne pas étre par-
donnés, aurait-on affaire, dans ce passage, a un argument en faveur de la
prédestination?"

Dans leur effort d’éclaircir un texte si prétentieux, les philologues
ont choisi, comme ils le font souvent, la solution la plus tranchante: le
texte est si bizarre qu’il doit étre tout simplement remis en question. Tres
probablement, il ne doit pas étre authentique. Il s’agit d’une intercalation
(accidentelle ou volontaire), un ajout inopportun (de Marc, ou peut-étre

13 Cf. Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tubingen, 1913, p. 400 et les
suivantes, apud Dr. Max Meinertz, Die Gleichnisse Jesu, Aschendorfsche Verlags-
buchhandlung, Minster (Weste), 1948, p. 83, n. 4.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 55

d’autres, postérieurs a lui). Surtout lorsqu’ils travaillent sur des textes an-
ciens, les grammairiens préferent spontanément douter plutot de Ihisto-
ricité du texte que de leur propre intelligence. De cette fagon, le pro-
bleme est réglé rapidement et définitivement. Malheureusement, I’assu-
rance strictement philologique est reprise par de nombreux, trés res-
pectables, universitaires et théologiens, depuis A. Jilicher, W Bousset, R.
Otto et A. Loisy, jusqua Montefiori, Lowrie, B. T. D. Smith et d’autres'*.
Pour eux, le texte n’est pas plausible en tant que discours christique. Et il
ne Pest pas a cause de la conjonction grecque bina (,,pour que”), une con-
jonction qui introduit donc une subordonnée finale, résultat d’une inten-
tion claire. Chez Marc et chez Luc aussi, 'emploi de cette conjonction
prouve le but assumé par Jésus lorsqu’il parle a ,,ceux de dehors” en pa-
raboles: il faut qu’il les empéche de comprendre. Or, ce but est com-
pletement étranger a la prédication et a la mission christique dans son
ensemble. Erygo: le texte est suspect. On remarque aussi I'intention de re-
mettre en question non pas le texte, mais sa traduction.

On a identifié des endroits, dans les écrits de langue grecque (chez
Epictete, chez Jean Chrysostome et chez beaucoup d’autres), ou hina a
un sens causal: la conjonction n’y signifie plus ,,pour que”, mais ,,parce
que”. Plus que cela: dans une étude de 1927 sur la langue des évangiles,
M. Pernod s’évertue a signaler dans le texte méme du Nouveau Testament
(par exemple, dans ’Apocalypse 14, 13; 16, 15, ou bien 22, 14) des
utilisations causales de cette conjonction”. Pour soutenir cette inter-
prétation, on invoque la version de Matthieu, ou Aina est remplacé par
hdti. Hoti introduit, sans aucun doute, une explication de type causal: ,,je
leur parle en paraboles parce qu’en voyant, ils ne voient point.” Le justi-
cier punitif des évangiles de Marc et de Luc (accepté comme tel dans les
commentaires d’Augustin et de Thomas d’Aquin) devient chez Matthieu
plutot un orateur charitable: II atténue, a travers les paraboles, la lumicre
aveuglante de Sa vérité, de fagon a ce que les auditeurs non initiés ne
solent pas troublés, ou bien, en admettant qu’ils comprennent ses dires,
qu’ils ne se conduisent pas de manicre hostile en ajoutant ainsi a I'obtu-
sité initiale le péché du blaspheme.

14 Pour des détails et la bibliographie, cf. Hermaniuk, gp. ciz., p. 11-13.
15 Cf. Hermaniuk, gp. cit., p. 312-316.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



56 ANDREI PLESU

Bref, lorsqu’il s’agit de non initiés, a la place d’une évidence aveu-
glante, Jésus préféere une semi-obscurité, une non évidence qui stimule
'attente de la lumiere et la prépare. C’est ’hypothése de travail de grands
théologiens, dont Jean Chrysostome (ou parmi les modernes, P. Lagrange).
Si toutefois, on accepte le sens final de /ina, 1l nous reste a insis-ter sur la
traduction de mépote par ,,si ne” (au lieu de ,,afin que”), et alors, tout d’un
coup, le texte proposé par Marc au chapitre 4, 11-12 devient
»raisonnable”. Le voici dans la traduction proposée par Joachim Jeremias:
,Cest 2 vous qu’a été donné de connaitre le mystere du Royaume de
Dieu; mais pour ceux de dehors, tout est obscur, afin qu'en voyant ils
voient et n’apercoivent pas et quen entendant, ils entendent et ne
comprennent pas, s’ils ne se convertissent et les péchés leurs seront par-
donnés.”"® Par conséquent, le fait de parler en paraboles rend difficile la
compréhension dans une premicre étape, mais n’exclut pas le pardon
final de la part de Dieu, a condition que les ,,ésotériques” fassent un peu
d’effort, surpassent leur blocage, retrouvent leur perspicacité, se conver-
tissant a Dieu. Lopacité des paraboles est une épreuve. Ceux qui arrivent
a la passer, sont récupérés'’.

Afin de comprendre la réponse inhabituelle (a un premier abord)
donnée par Jésus a ses disciples a la question ,,Pourquoi leur patles-tu en
paraboles?”, nous allons emprunter une autre voie que celles men-
tionnées ci-dessus. Tout d’abord, nous ne nous permettrons pas de re-
mettre en question l'authenticité du texte analysé. On ne peut réécrire
I’Evangile afin de le ramener au niveau des ,,dents de lait” de la sagesse
courante. Si nous prenons au sérieux le caractere 7évé/é des textes sacrés —
ce qui représente un geste minimal de politesse, lorsque nous nous y
penchons dessus, qui crédite leur modalité de constitution et respecte
Vintention de leur diffusion — alors nous allons nous empécher de

16 Cf. Joachim Jeremias, Les Paraboles de Jésus, traduction de I'anglais par S. E. Calinic
Dumitriu, Pere Prof. Dr. Vasile Mihoc et Dr. Stefan Matei, Anastasia, Bucuresti, p.
15. Nous avons traduit en francais a partir de la version roumaine.

17 Un argument en faveur de la version de Jeremias est représenté également par le texte
d’Isaie cité par Jésus. Parcouru jusqu’au dernier verset, il fait place a ’espérance: apres
'anéantissement total d’Israél, ,,une sainte postérité renaitra de ce peuple” (Isaie 6, 13).

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 57

commencer le dialogue par une suspicion de principe. Le texte doit étre
pris pour ce quil est et doit étre compris e/ gu'il est. Les versets de Marc
4, 11-12, ainsi que les versions paralleles de Matthieu et de Luc veulent
dire exactement ce qu’ils disent, méme si ceci contredit nos habitudes
mentales, culturelles et spirituelles. Jésus affirme donc qu’il patle en para-
boles a ceux qui ne font pas partie de sa famille spirituelle, afin de sanc-
tionner, des le départ, toute tentative de compréhension facile, tout
»durcissement” cognitif, toute ,,résistance” inerte de I'esprit et de la sen-
sibilité. Il ne donne pas sans une garantie de la réeeptivité. Et ceci non pas
parce quil fait des calculs a la mani¢re des marchands, non pas parce
qu’il refuse d’investir sans profit, mais puisqu’il sait que ce qu’il a a offrir
n’a aucune valeur s’il ne répond pas a des besoins et a des questions vi-
vantes. Jésus n’est ,,disponible” que lorsqu’il rencontre en miroir une dis-
ponibilité symétrique. Par conséquent, la ,,cruauté¢” de Sa réponse est
donc elle-méme une parabole. Elle ouvre une série d’autres paraboles qui
pourraient constituer, ensemble, une analytigne de la réceptivité. 1.a fracture
entre les ,,adeptes” et ,,ceux de dehors” n’est pas le décalage entre les
»initiés” et les ,,non initiés”, mais la différence entre les auditeurs dispo-
nibles et les auditeurs indisponibles.

La deuxicme these que nous soutenons (apres celle de
l'authenticité du texte) est que le passage dont nous nous occupons est
loin d’étre solitaire dans I’économie des évangiles. Jésus est ,,cruel”, ou
en tout cas dur, 2 d’autres endroits aussi du Nouveau Testament. Pre-
nons comme exemple le passage bien connu de Matthieu 7, 6: ,,Ne
donnez pas les choses saintes aux chiens et ne jetez pas vos perles devant
les pourceaux, de peur qu’ils ne les foulent aux pieds, ne se retournent et
ne vous déchirent.” Dans I'espace biblique, les chiens comme les pour-
ceaux, ont une connotation négative, offensante'®. Ils sont associés soit
aux infideles, soit a ceux d’une autre religion, ou bien caractérisés d’une
impureté générique, en tout cas, ils sont ,extérieurs” aux valeurs con-
sacrées'’. Le texte attire I'attention sur une inadéquation de fond entre

18 Cf. Christian Miinch, dans R. Zimmermann (ed.), Kompendium..., p. 401.
19 Les exégetes remarquent le fait que le terme grec pour ,,chien” est ici &yon, qui dé-
signe en général les chiens errants, ,,de 'extérieur” de la maison (cf. aussi Lc. 16, 21).

Le chien ,,domestique” est appelé &yndrion (cf. Mt. 15, 26, ou Jésus, a la suggestion de

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



58 ANDREI PLESU

celui qui offre (et ce qu’il offre) et celui qui regoit. ,,Donner” ne veut pas
dire, dans n’importe quelles conditions, étre généreux. On peut donner
quelque chose qui est incompatible avec la nature, les besoins, les limites
et les habitudes de celui qui regoit, situation dans laquelle 'offre est non
seulement déplacée, mais carrément dangereuse des deux cotés. On ne
donne pas du foin a des chiens, des os a un ane ou de l'eau a une gre-
nouille”. De la méme facon, on ne donne pas de solutions a ceux qui
pensent les avoir et qui méprisent, par conséquent, leur proposition.
Tout maitre sage choisira soigneusement ses disciples et 'exclusion des
indésirables n’est qu’en apparence un acte de cruauté, ou d’exclusivisme
arbitraire. On a des exemples de telle ,,colere” divine dans d’autres para-
boles du Nouveau Testament (la parabole des noces du fils du roi, ainsi
que celle des vignerons).

Il y a donc une série de textes, dont la lecture a la lettre peut faire
croire a un lecteur conventionnel que le ,christianisme” de Jésus est
,»non-chrétien”. Ceci parce que nous nous sommes habitués a 'image
d’un christianisme flasque, maladif, qui se dissipe ,,de facon démo-
cratique” et sentimentale dans un paysage de plus en plus indifférent,
lorsqu’il n’est pas hostile. Le christianisme — affirment notamment
certains intellectuels ,,généreux” — est chez lui dans I'ame d’une vieille
femme pieuse. Peut-étre. Mais, cela dépend de quelle vieille femme il
s’agit. Toute femme du troisicme age qui s’affaire en bigote dans la cour
de I’église n’est pas forcément le réceptacle optimal de la foi. La charité
christique est, certes, illimitée, sans réserves, ,patiente”. Elle ,excuse
tout”. Sauf 'opacité et la force. Elle ne s’impose pas par la force, ne se
moque pas de la liberté du prochain, qu’il soit proche ou de lextérieur.
La charité christique ne peut pas s’offrir aux pierres, aux natures obsti-
nées ou abruties, aux révoltés professionnels et aux endormis. Elle ne
contamine pas, somnambuliquement, tout le monde. Elle est la pour fout
le monde, mais non pas pour n'importe qui. Et de toute fagon, non pas pour

la femme cananéenne, accepte que de pareils chiens peuvent manger les miettes qui
tombent de la table de leurs maitres).

20 Pour une analyse pédante de ces types d’inadéquations, voir H. von Lips, Schweine
Sfiitert man, Hunde nicht — ein Versuch, das Rdtsel von Matthius 7, 6 zu lisen, dans ,,Zeit-
schrift fur die Neutestamentliche Wissenschaft”, 79 (1988), p. 165-186.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 59

ceux qui ne la percoivent point, ne la désirent et ne la supportent pas.
Comme toute charité authentique, la charité christique ne fonctionne que
lorsqu’elle est partagée. Tout le reste est des fleurs bleues, de '’émotivité
populiste.

Quant a ,,ceux de I'extérieur”, ils ne peuvent pas avoir une identité
précise, discriminatoire. Ce ne sont pas forcément ceux d’une autre reli-
gion, ou la foule en général, sans contact direct avec le cercle restreint
des disciples, qui restent ,,extérieurs” a I'enseignement christique. L’exté-
riorité est la condition méme de notre apparition dans le monde, le
trauma inaugural que doit supporter le nouveau-né lorsqu’il sort en dehors
du ventre maternel: d’un univers fermé, protecteur, il passe brusquement
dans un autre, étranger. I ¢trangéité est le premier attribut de 'extériorité.
Confrontés a cette extériorité, on doit choisir entre (1) faire un effort
d’adaptation qui nous éloigne inévitablement de notre abri originaire, de
notre ,,matrice”, de fagon a ce qu’on devienne étranger a soi-méme dans
Pétrangéité absorbante du monde et (2) une sortie de 'empire de Iexté-
riorité par Padoption d’un engagement de type monastique, dans la tra-
jectoire duquel le monde est marginalisé et, a la limite, exclu: le moine se
déclare extérieur a I'extériorité du monde.

Certes — dans ’espace chrétien — le moine réalise a son compte le
modé¢le méme de ’homme entier qui, par rapport a Dieu, est fonda-

21 . P
7?2, On a donc lextériorité

mentalement ,en dehors du monde
m,mauvaise”, de I'absorption de soi dans le désert du monde et
Pextériorité ,,bonne”, de Iéloignement du monde. Jésus essaie une
solution-limite: la sanctification de Pextériorité du monde, ramener le
monde dans un ,,dedans”, vers un intérieur, qui sauve son extériorité
sans la mépriser et 'anéantir. Autrement dit, Pextériorité contre laquelle
lutte Jésus n’est pas celle de 'univers créé, mais celle de la créature tom-
bée dans un état d’extériorité par rapport a son Créateur. Dans ce dernier
sens, lextériorité est le péché supréme, plus grave que le ,,péché-acte”
(crime, vol, etc.) et que le ,,péché-passion” (orgueil, avarice, etc.),
puisqu’elle en est la source. Rester en dehors de 1a foi, en dehors d’une ori-

21 Cf. Louis Dumont, Essai sur lindividualisme, traduction roumaine, CEU Press — Anastasia,
1997, p. 39 et, en général, le chapitre 1, ,,Genese I. De I'individu-en-dehors-du-
monde a 'individu-dans-le-monde”.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



60 ANDREI PLESU

entation constante vers lintérieur, c’est-a-dire vers le cceur compris
comme sicge de I'Instance supréme, équivaut a faire place a la mani-
festation de toutes les transgressions™. De ce point de vue, nous courons
tous le risque de rester figés ,,en dehors™: en dehors de la bonne réponse,
de la bonne conduite, du Royaume. Nous commengons tous par nous
re-trouver dans la situation de linvité qui se présente aux noces sans
avoir un habit approprié (Mt. 22, 11-13), et qui se fait jeter (de nouveau)
dans les ténebres du dehors (ekbdlete anton...). Nous sommes en dehors de
la regle, en dehors de notre propre projet, en dehors de notre sort
originel. En debors. Bt si Pon est en dehors de la réponse adéquate, c’est
parce qu'on est, en général, en dehors de la question. On a perdu le
contact avec I'interrogation essentielle, avec I'intériorité des questions ul-
times. La parabole christique n’essaie pas d’offrir un éventail commode
de réponses, mais d’inviter dans I’espace de la question (qui, dans une
premiere phase peut étre celui de la perplexité). Autrement dit, elle essaie
d’expliquer a ceux de dehors qu’on ne peut pas avoir de réponses a des
questions qu’on n’a pas et qu’on ne pose pas. Et que leur emplacement
est vicieux: étre ,,en dehors” veut dire étre disloqué, étre situé de facon
excentrique, impropre, inapproprié. Lorsquon n’a pas les questions
appropriées, on ne comprend pas non plus ce que I'on croyait com-
prendre. Au contraire, lorsqu’on a la question, on finira par comprendre
encore mieux ce qui nous semblait, la veille, comme étant en dehors de
toute possibilité de compréhension (Lc. 8, 18: ,,0On donnera a celui qui a,
mais a celui qui n’a pas, on 6tera méme ce qu’il croit avoir”).

Une référence au terme d’Heidegger Geworfenbeit, qui désigne notre
maniére d’étre dans le monde, est ici inévitable (In-der-Welt-Sein)”. Pour
Heidegger, I'état d’étre jeté est I’état constitutif du Dasein, 1la détermi-
nation originelle de I’étre humain. Nous somme mis dans la condition

22 Sur ,le péché de I'extériorité” compris comme durcissement du coeur et sur sa rela-
tion, en tant que ,,péché-état” avec les autres especes du péché, voir Frithjof Schuon,
L ésoterisme comme principe et comme voie, Dervy-Livres, Paris, 1978, p. 154-155.

23 Cf. Martin Heidegger, Sein un Zeit, traduction roumaine par Gabriel Liiceanu et
Citilin Cioabd, Bucuresti, Humanitas, 2003, notamment le chap. 5, p. 238-244. Pour
des éclaircissements indispensables, voir, dans le méme volume Excursul asupra citorva
termeni heideggerieni din ,,Fiintd si timp”, signé par Gabriel Liiceanu (p. 579-625).

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 61

étre, sans avoir été consultés au préalable, sans avoir un acces cognitif a
d’étre, ir ét It réalable, ir itif
l'auteur du geste qui nous fait-des-étres. Nous ne savons pas d’ou nous
sommes apparus, nous ne savons pas vers ou nous nous dirigeons. Nous
sommes ,,tombés” dans le monde et ceci fait partie de notre ,,nature”.
Sauf que Heidegger refuse aux termes ,jetée” et ,,chute” toute conno-
tation négative, tout rappel théologique ou moral. L’état d’étre jetés est
une donnée ontologique qui nous définit sans nous qualifier d’'une fagon
ou d’une autre. Nous ne sommes pas tombés de haut en bas, du paradis
en enfer; nous sommes juste ,,couplés”, par la maniére méme de notre
existence, avec le ,,monde”, donc avec quelque chose ou nous ne pou-
vons nous intégrer qu’en nous ¢loignant de nous-mémes, en glissant
dans l'inauthenticité, dans 'impersonnel. Du moment que nous ne réa-
isons pas ceci, on subsiste de facon non-réfléchie, ,,sans soucis”, tou-
li 1, bsiste de fac réfléchie, ,, 17 t
jours surpris par une fin que nous n’avions pas anticipée. Cest a peine
lorsqu’on a la révélation d’une existence inauthentique, que I'on découvre
P'angoisse d’¢tre et le ,,souct” de la mort. Dans un commentaire a la pre-
miere épitre de Saint Paul aux Thessaloniciens, Heidegger admet que le
fait d’assumer la foi modifie radicalement les données du probleme. Le
croyant sait vers ou. Ce n’est pas la mort, mais la résurrection, la parou-
sie, le deuxieme avenement du Christ qui constitue ’horizon de son exis-
tence. L’angoisse est remplacée de la sorte par un état de veille orientée. Par
conséquent, pour le chrétien, la ,,chute” n’est pas ressentie comme une
circonstance neutre. L.a chute des protoparents est 'expérience inaugu-
rale de la sortie en dehors: du jardin dans le désert, de la condition filiale
dans celle de la suffisance adulte, d’'une innocence toute-initiée dans une
compétence contre-productive. Jésus lui-méme n’aurait assumé pleine-
ment la condition de son humanité, s’il n’avait pas subi — lui aussi — 'ex-
périence de I,extériorité”. Le mot employé par Marc (1, 12) pour ra-
conter la tentation dans le désert est justement ,,jeter”: ,,Aussitot PEsprit
Jeta Jésus (ekbdillei) dans le désert.”” Nous sommes tous je#és, soit jetés par
nous mémes, soit jetés par quelquun d’autre (’Esprit) dans un monde
que nous ne pouvons plus percevoir qu’a la manic¢re dont une extériorité
en percoit une autre. Tant que nous ne retrouverons pas les critéres de
I'intériorité, nous serons condamnés a passer I'éternité dans les ténebres
TP NI
du dehors. Ne pas étre a I'intérieur de quelque chose, ne pas étre a I'inté-

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



62 ANDREI PLESU

rieur de quelqu’un, ne pas avoir un ,,dedans” — c’est cela Penfer. De cette
situation, on ne peut pas s’attendre a comprendre grande chose de ce que
I'on voit ou 'on entend. Tout pour nous ,,se passe (ginetai) en paraboles”
(Mc. 4, 11)*" nous vivons, mais nous n’avons pas une idée claire sur le
sens de la vie, nous mourons sans savoir ce que la mort représente, nous
souffrons et nous ignorons pourquoi. Tout est une ,,parabole”, c’est-a-dire
un probléme, une énigme, une question non-éclaircie. La parabole
christique se propose, dans une premicre étape, de moyenner une
correction de la dislocation générale, une re-situation convenable de ceux de
dehors, une re-allocation de la vérité. Elle ne fait qu’essayer de nous re-je-
ter a I'intérieur (tel que le suggere aussi 'étymologie du mot: para-ballo,
Jeter ensemble, mettre a cOté): en tant que dispositif de la jetée a lintérienr, la
parabole christique n’aspire pas vers I'installation, vers le définitif. Finale-
ment, aprés avoir atteint son objectif, elle deviendra superflue: c’est
pourquoi le diagnostique de 'opacité et de la menace qu'implique sa per-
manence représente la premiere opération du discours parabolique,
exprimé comme tel par Matthieu 13, 10. Jésus sait qu’il a a construire un
,»objet” antinomique et, d’'une certaine fagon, ambigu. Pour les initiés,
celui-ci doit fonctionner comme une zndication, et pour ceux qui ne le
sont pas, comme un ezpéchement ou une interdiction. ,,Ceux de dehors”
sont une masse bigarrée, qui inclut des idiots et des obstinés, des irres-
ponsables et des natures récalcitrantes ou euphoriques (nombreux de
ceux qui sont en dehors le restent justement a cause du fait quils se
croient, déja, a l'intérieur). Trouver un procédé qui aille pour tout le
monde implique une grande subtilité stratégique: on doit, d’une part, lai-
sser toujours ouverte la perspective de I',,entrée”, et de lautre, avoir la
précaution de révéler, en voilant, de bloquer fermement I'accés des o-
paques.

Les choses ne sont pas vouées a rester pour toujours dans cet état.
»L’heure vient ou je ne vous parlerai plus en paraboles, mais ou je vous
parlerai onvertement (parrbésia) du Pere” (Jn. 16, 25). Autrement dit, le fait
de leur patler en paraboles est une solution crconstancielle, strictement

2 Pour cette traduction, voir Charles Masson, Les paraboles de Mare IV, avec une intro-
duction a Pexplication des Evangiles, Delachaux et Niestlé S. A., Neuchatel, Paris,
1945, p. 26-28.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 63

adéquate au temps pré-pascal et a la stratégie zerrestre de Jésus. La vérité

entiere, ce que seul le Fils sait du Pere (Mt. 11, 27), ,le mystére du

> 2
Royaume” (et de Jésus en tant que manifestation de celui-ci) sont, pour
le moment, ,,extérieurs” a Pextériorité des humains, trop ,,dures”, trop
abruptes, pour la condition humaine habituelle. Puisque nous sommes
tous — y compris les apotres tant qu’ils se tiennent aux c6tés du Christ™ —
»en dehors”, nous n’avons pas les outils nécessaires pour digérer la
radicalité de la vérité. Ce que nous pouvons avoir, c’est , le lait spirituel” (1
Pi. 2, 2) de I’Enseignement, sa version domestiquée, adaptée a nos
capacités ,naturelles”. ,,J.’homme animal — dit Pap6tre Paul — ne regoit
pas les choses de 'Esprit de Dieu, car elles sont une folie pour lui et il ne
peut les connaitre...” (1 Cor. 2, 14). Recouvrir la révélation derriere une non-
¢évidence protectrice est donc nécessaire. Les paraboles représentent cette
non-évidence protectrice: du clair-obscur lumineux, du lait spirituel. Se-
lon Pexemple de Jésus, un langage similaire sera utilisé aussi par les
apotres, lorsqu’ils parleront aux foules non initiées: ,,Pour moi, freres, ce
n’est pas comme a des hommes spirituels que j’ai pu vous parler, mais
comme a des hommes charnels, comme a des enfants en Christ. Je vous
ai donné du lait, non de la nourriture solide, car vous ne pouviez pas la
supporter; et vous ne le pouvez pas méme a présent, parce que vous étes
encore charnels.” (1 Cor. 3, 1-2.) Ou bien aux Hébreux: ,,... vous en étes
venus a avoir besoin de lait et non d’une nourriture solide. Or, qui-
conque en est au lait n’a pas Pexpérience de la parole de justice; car il est
un enfant. Mais la nourriture solide est pour les hommes faits...” (Hébr.
5, 12-14)) Dans le discours christique, la parabole a, d’une certaine
maniere, une dimension apophatique. Tout comme on ne peut pas faire
d’affirmations — inévitablement limitatives — a I’égard de Dieu, de la
méme fagon, on ne peut pas faire d’exposés explicites, parfaitement
transparents, de Sa vérité. Autrement dit, parler en paraboles est de mise,
quelque soit le public récepteur et au-dela des motivations particulicres
qui peuvent survenir selon les limites des différentes catégories de ce
public: ,,... il ne lui [a la foule] parlait point sans paraboles, afin que
s’accomplit ce qui avait été annoncé par le prophete: J'ouvrirai ma

2 J’ai encore beaucoup de choses a vous dire, mais vous ne pouvez pas les porter
maintenant” annonce Jésus aux apotres, en les quittant (Jn. 16, 12).

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



64 ANDREI PLESU

bouche en paraboles, je publierai des choses cachées depuis la création
du monde” (Mt. 13, 34-35). Les paraboles sont donc congues pour
livrer une communication zn#égrale des ,,choses cachées”. 1l reste a se
demander si cette communication intégrale s’adresse a tout le monde ou
seulement aux ,,proches”. Si la vérité enticre est destinée seulement aux
,»initiés”, on a alors affaire a I'affirmation quasi-explicite d’un ésotérisme
chrétien, légitimé par les stratégies de divulgation mémes de Jésus. Cest
une thése qui ne peut pas étre acceptée par les Peres de 'Eglise, attaqués
de tous les cotés par toutes sortes d’hérésies sibyllines et persuadés du
caractere ouvert, publique, universel, de 'enseighement chrétien.

Un point de référence pour I'évacuation de I'interprétation éso-
térique du message christique est représenté par la collection des
commentaires a I'Evangile selon saint Jean, écrits au début du Ve siecle
par saint Augustin. De son point de vue, la différence consacrée par les
théologiens alexandrins entre psychikdi et gnostikdi, respectivement entre
ceux qui ne peuvent se nourrir que de ,lait” et ceux qui peuvent passer
,»a la nourriture solide” n’est pas une différence entre deux catégories de
croyants, mais fait référence a deux étapes distinctes de I'évolution spiri-
tuelle de chaque individu. Le message est transmis a tout le monde, sans
lacunes: ,,... je vous ai fait connaitre tout ce que j’ai apprise de mon Pere”
(Jn. 15, 15). Seulement, pour comprendre ce qu’on nous dit, nous avons
tous un chemin a parcourir: le chemin de la foi simple (mais vague) vers
la compréhension profonde, de la passivité du nourrisson a la coo-
pération vigoureuse de la connaissance adulte. Pour avancer sur ce
chemin, nous sommes guidés par le Saint-Esprit, le maitre intérieur (znte-
rior magister), qui nous conduit ,,dans toute la vérité¢” (Jn. 16, 13). Toute
voie spirituelle est donc, une voie de dehors vers le dedans. ,,Ceux de
dehors” ont un acces limité a la vérité pour laquelle ils ne sont pas encore
murs. De cette maniere, ils sont protégés non pas par 'exclusion, mais
par Popacité inhérente a leur niveau de compréhension. Selon les termes

26 Leopold Fonck S. J. (Die Parabeln des Herrn im Evangelium, Innsbruck, 1902, p. 32-33)
cite un commentaire de R. Cornely a la premiere épitre de Paul aux Corinthiens (1
Cor. 14, 21-23), d’ou résulte une possible analogie entre ,le patler en langues”
(Glossolalie) et le patler en paraboles: les deux ont besoin de ,,traduction”, pour
devenir accessibles a I'auditoire.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 65

de la pensée rabbinique, on pourrait dire que sur ceux de dehors s’abat la
justice, pédagogique, de Dieu, tandis que sur les proches, se répand Son
amour. ,,LLe Christ ressuscité — affirme Augustin — est a la fois du lait
pour les nourrissons et de la nourriture solide pour ceux qui se trouvent

, , 27
sur une marche plus élevée.”

Comme tout 'enseignement du Christ, 'enseignement sur les para-
boles est fait de nuances, de surprises, de paradoxes. Rien ne se laisse
,»Systématisé” géométriquement, défini de fagon linéaire, ceint de ma-
niere dogmatique. La parabole est une dilution savante, une subtile
manceuvre pédagogique a la mesure de la fraicheur des nourrissons, et,
en méme temps, une intensification du mystere, destinée a garder a dis-
tance les non initiés. I.’idéalisation de la ,,petite enfance” en tant que voie
optimale vers le Christ doit d’ailleurs étre regardée cum grano salis™. A coté
des passages célebres — récités avec promptitude par tout le monde — de
Matthieu 11, 25 (,,...tu as caché ces choses aux sages et aux intelligents et
de ce que tu les a révélées aux enfants”. Voir aussi Luc 10, 21), ou de
Marc 10, 15 (,,Quiconque ne recevra pas le royaume de Dieu comme un
petit enfant n’y entrera point.” Voir aussi Mt. 18, 3), on doit accorder
plus d’attention a un autre texte, puissant, comme celui de la Premicre
Epitre de Paul aux Corinthiens (14, 20): ,,Freres, ne soyez pas des en-
fants sous le rapport du jugement; mais pour la malice, soyez enfants, et
a I'égard du jugement, soyez des hommes faits.” Les paraboles
s’adressent simultanément a 'experte innocence enfantine, tout comme 2a
I'immaturité infantile: elles se livrent a la premiere et se cachent devant la
seconde. Elles se dévoilent en tant que lumicre et se voilent en tant
qu’obscurité. A leur tour, la lumicre et I'obscurité ne sont pas non plus
des concepts monotones. Jésus est la ,,Lumiére du monde” (Jn. 8, 12, et

27 Pour tout cela, voir Guy G. Stroumsa, Hidden Wisdom. Esoteric Traditions and the Roots of
Christian Mysticism, (Studies in the history of religions, vol. 70), Leiden, New York,
Koln, E. J. Brill, 1996, chap. 8: ,,Milk and Meat: Augustine and the End of Ancient
Esotericism” (p. 132-146).

28 On peut trouver une documentation instructive sur ce sujet dans Andreas Lindemann,
Die Kinder nnd die Gottesherrschaft. Markns 10, 13-16 und die Stellung der Kinder in der
spathellenistischen Gesellschaft und im Urchristentum, dans ,Wort und Dienst”, Jahrbuch
der Kirchlichen Hochschule Bethel, Neue Folge 17. Band, Bielefeld, 1983, p. 77-104.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



66 ANDREI PLESU

aussi Jn. 12, 46), mais Il assume la communication voilée, laissant aux
apotres la mission de parler clairement, par le Saint-Esprit, aprés sa mort
et sa résurrection: ,,Ce que je vous dis dans les ténebres, dites-le en plein
jour” (Mt. 10, 27. Voir aussi Lc. 12, 3 ou Ephésiens 3, 9). La lumicre et le
noir s’entremélent d’ailleurs dans le paysage originel (Jn. 1, 5), et la lumi-
¢re en sol n’est pas forcément exempte d’ambiguité: elle peut étre
spectrale, trompeuse, vaniteuse; bref, la lumicre déchue, ,luciférienne”
(Cf. Lc. 10, 18).

Le parler en paraboles est inévitable, mais, comme nous le disions
déja, circonstanciel. Dans une perspective eschatologique, il est voué a la
dissolution, car ce n’est pas dans la nature de la vérité¢ divine d’étre
scellée dans Péternité. Le sceau est juste le signe d’un présent indécis et
provisoire. ,,... il n’y a rien de caché qui ne doive étre découvert, ni de
secret qui ne doive étre connu” (Mt. 10, 26. Voir aussi Mc. 4, 22; Lc. 8,
17,12, 2). En plus, c’est Jésus lui-méme qui offre une préfiguration de la
,».dé-secrétisation” finale (qui équivaut a renoncer a patler en paraboles),
lorsque, situé sur le seuil entre la vie terrestre et la vie éternelle, il dévoile
a ses disciples quelque chose du mystere de Sa Résurrection: ... je quitte
le monde et je vais au Pere” (Jn. 16, 28). Les disciples confirment,
étonnés, le changement de langage: ,,Voici maintenant tu parles ouver-
tement et tu n’emploies aucune parabole.” (Jn. 16, 29.) Jésus prophétise
ainsi le moment d’apothéose, lorsque personne ne restera plus en dehors,
a lexception de ceux qui refuseront définitivement ,le repas” du
Royaume. Mais, jusqu’a ce moment-la, les paraboles resteront le procédé
didactique le plus adéquat pour un auditoire ou se retrouvent mélangés
les sages et les fous, les purs et les impurs, les bons et les méchants, le blé
et I'ivraie. Chacun aura sa part, car les paraboles sont un signal révélateur
pour les uns et du camouflage prudent pour les autres. Elles cachent en
dévoilant et dévoilent en recouvrant, selon 'emplacement spirituel du
récepteur”. Autrement dit, les paraboles appellent et en méme temps,
tiennent a distance. Comme dans le No/ me tangere, la toile de Correggio

2 Cf. Thomas d’Aquino, Commentarius in Matthaenm, concernant les deux raisons du par-
ler en parables: ,,Una est quia per huiusmodi parabolas absconduntur sacra ab infi-
delibus, ne blasphement. Secunda ratio est quia per huiusmodi parabolas homines
rudes melius docentur.”

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 67

du Prado, dans laquelle Jésus arréte de la main droite I’élan de Marie
Madeleine, tout en la convoquant par le geste de la main gauche, vers un
trajet anagogique. Leopold Fonck illustre cette providentielle ambiguité
par une légende: on dit qu’a certains endroits, dans les murs de certaines
cathédrales sont cachés de grands trésors ecclésiastiques. Les endroits en
question sont marqués par un décor mural caractéristique. Les initiés
reconnaissent la valeur indicielle du décor, tandis que pour les non
initiés, le méme décor est opaque. Les paraboles ressemblent a un tel
décor, ayant une imagerie congue de fagon a ce quelles conspirent et
déconspirent en méme temps un trésor caché”. Dans 'univers des para-
boles, personne n’est exclu de facon arbitraire et injuste, mais personne

n’y est inclus sans réserves.

BIBLIOGRAPHIE

Baudler, Georg, Jesus inm Spiegel seiner Gleichnisse, Calwer/Kosel, Stuttgart/Minchen,
1986.

Bialik, H. N., H. Rawnitzki (eds.), The Book of Legends. Sefer ha-Aggadah, New
York, 1992.

Breech, James, Jesus and Postmodernism, Fortress Press, Minneapolis, 1989.

3 Leopold Fonck, gp. cit., p. 34-35. On a pu invoquer, non sans justification, des raisons
»tactiques”, justifiables historiquement, du ,;secret” parabolique. Jésus avait a dire,
pratiquement tout le temps, des vérités inacceptables pour Vestablishment. La culpa-
bilité des chefs israéliens (incapables d’étre de vrais bergers), I’arrogance des zélotes,
I'imposture et la suffisance des principaux sacrificateurs, les péchés des pharisiens et
des saducéens, la damnation éternelle promise a ceux qui manquaient d’humilité et de
repentir — représentent des thémes courants du discours christique. Une prudence
minimale imposait un ambalage protecteur pour de pareilles vérités risquées, qui
avaient couté la vie a Saint Jean Baptiste. Ni Jésus, ni ses disciples ne devaient étre
exposés a des dangers immédiats, avant d’avoir accompli leur destinée. Cf. Frank
Stern, A Rabbi Looks at Jesus’ Parables, Rowman and Littlefield, 2006, p. 257-272.
Malheureusement, une telle interprétation, légitime jusqu’a un certain point, a acquis
souvent des accents politiques d’un radicalisme ridicule. C’est le cas de William
Herzog qui, dans son livre Parables as Subversive Speech: Jesus as Pedagogue of the Oppressed,
John Knox Press, 1994, considere les paraboles comme des moyens de codification
des systemes d’oppression qui gardaient le peuple juif pauvre dans I’esclavage. Donc,
non pas de la théologie, non pas de I’éthique, mais de I’analyse sociale et subversive

révolutionnaire.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



68 ANDREI PLESU

Capon, Robert Farrar, Kingdom, Grace, [udgment, Eerdmans, Grand Rapids,
Michigan/Cambridge, 2002.

Dschulnigg, P., Rabbinische Gleichnisse und das Neue Testament. Die Gleichnisse der
PesK im Vergleich mit den Gleichnissen Jesu und dem Neuen Testament,
,»Judaica et Christiana” 12, Bern etc., 1988.

Dumont, Louis, Esex asupra individualismului. O perspectiva antropologica asupra ideo-
logiei moderne, traducere de Luiza si Laurentiu Stefan-Scalat, Bucuresti, Anastasia
& C. E. U. Press, 19906.

EiBfteldt, Otto, Der Maschal im Alten Testament, Giessen, Alfred Topelmann,
1913.

Fiebig, Paul W. J., Alyiidische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesn, Ttibingen, J. C. B.
Mohr (Paul Siebeck), 1904.

Fiebig, Paul W. J., Die Gleichnisreden Jesu im Lichte der rabbinischen Gleichnisse des
neutestamentlichen Zeitalters, Tibingen, ]. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1912.

Flusser, David, Jewish Sources in Early Christianity, MOD Books, Tel Aviv, 1989.

Fonck S. J., Leopold, Die Parabeln des Herrn im Evangelinm, Innsbruck, 1902.

Glatt, Herman A., He Spoke in Parables: The Life and Work of the Dubno Maggid,
New York, 1957.

Hermaniuk, Maxime, La Parabole Evangéligne. Enquéte exégétique et critique,
Desclee de Brouwer, Paris, Biblioteca Alfonsiana, Louvain, 1947.

Herzog, William, Parables as Subversive Speech: Jesus as Pedagogue of the Oppressed,
John Knox Press, 1994.

Heidegger, Martin, Fiintd §i timp, traducere din germand de Gabriel Liiceanu si
Citilin Cioabd, Bucuresti, Humanitas, 2003.

Hezser, Catherine, Rabbinische Gleichnisse und ibre 1 ergleichbarkeit mit neutes-
tamentlichen Gleichnisse, in Ruben Zimmermann, Gabi Kern (Hrsg.), Herme-
nentik der Gleichnisse Jesu. Methodische Nenansdtze zum 1 erstehen urchristlicher
Parabeltexte, Mohr Siebeck, Ttibingen, 2008.

Hultgren, Arland J., The Parables of Jesus. A Commentary, Eerdmans, Grand Rapids,
Michigan/Cambridge U.K., 2002.

Jeremias, Joachim, Parabolele iui Iisus, traduction de P. S. Calinic Dumitriu, pr.
prof. dr. Vasile Mihoc et dr. Stefan Matei, Anastasia, Bucuresti, 2000.

Lindemann, Andreas, Die Kinder und die Gottesherrschaft. Markus 10, 13-16 und die
Stellung der Kinder in der spathellenistischen Gesellschaft und im Urchristentum, ,,Wort
und Dienst”, Jahrbuch der Kirchlichen Hochschule Bethel, Neue Folge
17.Band, Bielefeld, 1983.

von Lips, H., Schweine fiitert man, Hunde nicht — ein 1 ersuch, das Ratsel von Matthins
7, 6 zu losen, ,,Zeitschrift fir die Neutestamentliche Wissenschaft” 79, 1988.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)



wPourquoi leur parles-tu en paraboles?”... 69

Masson, Charles, Les paraboles de Mare IV, avec une introduction a I'explication
des Evangiles, Delachaux et Niestlé S. A., Neuchatel, Paris, 1945.

Meinertz, Max, Die Gleichnisse Jesu, Aschendorfsche Verlagsbuchhandlung,
Minster (Weste), 1948.

Schuon, Frithjof, L’ésotérisme comme principe et comme voie, Dervy-Livres, Paris,
1978.

Stern, Frank, A Rabbi Looks at Jesus’ Parables, Rowman and Littlefield, Lanham,
Maryland, 2000.

Stroumsa, Guy G., Hidden Wisdom. Esoteric Traditions and the Roots of Christian
Mpysticism, Studies in the history of religions, vol: 70, Leiden, New York,
Koln, E. J. Brill, 1996.

Thoma, C., S. Lauer, Die Gleichnisse der Rabbinen, Erster Teil: Pesiqta deRav
Kahana (PesK), Finleitung, Ubersetzung, Parallelen, Kommentar, Texte,
»Judaica et Christiana” 10, Bern etc., 1980.

Vincent, J. J., The parables of Jesus as Self-Revelation, ,,Studia Evangelica. Papers
presented to the International Congress on «The Four Gospels in 1957»7,
Christ Church, Oxford, 1957 (edited by Kurt Aland, F. L. Cross, Jean
Danielou, Harald Riesenfeld and W. C. Van Unnik), Akademie-Verlag
Berlin, 1959, p. 79-99.

Weaver, Walter P., Jesus as Parable, James H. Charlesworth and Walter P.
Weaver (editors), Earthing Christologies. From Jesus’ Parables to Jesus the Parable,
Trinity Press International, 1995.

Westermann, C., Vergleiche und Gleichnisse inr Alten und Newen Testament, ,,Calwer
theologische Monographien” 14, Stuttgart, 1984.

Zimmermann, Ruben (hrsg.), Kompendinm der Gleichnisse Jesu, Gutersloher Ver-
lagshaus, 2007.

BDD-A7285 © 2011 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

