
 
 
 
 
 

IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI 
ANA BLANDIANA: UN PERCORSO ARCHETIPALE 

 
VALENTINA SIRANGELO 1 
Università della Calabria, Italia 

 
 

THE MIORITIC SHEPHERD AND THE «DEAD» CHARACTER IN 
ANA BLANDIANA’S DEALURI: AN ARCHETYPAL ITINERARY 

 
Abstract 

   

The present study proposes an analysis of the poem Dealuri (1977) by Ana Blandiana, 
carried out under the comparatistics perspective. A complete and coherent interpretation of 
Dealuri ‒ and, in particular, of the «dead» character ‒ can be realized through the mythocritical 
methodology, by employing the Vegetation God archetype. The first part reflects on the poem’s 
landscape: two specular dimensions ‒ air and earth ‒ are crossed by «spherical» hills, which 
benefically bestow prosperity on them and which are thus classifiable as a hypostasis of the Earth 
Mother Goddess. The second part, after having ascribed Dealuri to Lucian Blaga’s «mioritic 
space», proposes a comparatistic study of the Romanian Folk Ballad Miori ţa (Dealuri’s 
hypotext): in particular, the passive-feminine traits of the shepherd ‒ its main character ‒, the 
lamentation which his demise causes, but above all his fictitious marriage with an arcane female 
figure, permit to identify him with the Vegetation God archetype. The last part illustrates how this 
self-same archetype can be recognized in the «dead» character of Dealuri, lying underground but 
mindful of his past «lives» while listening «eternities» flowing. The Vegetation God Myth, 
preserved intact in an archaic text such as Miori ţa, is thus projected in a Twentieth-Century poem 
through a creative act of Ana Blandiana. 

Keywords: Mythocriticism, Comparatistics, Romanian Poetry, Romanian Folklore, 
Vegetation God, Death, Cycle 

                                                 
1  Valentina Sirangelo works as Research and Teaching Assistant for the chairs of 

Comparative Literature and Romanian Literature, under the direction of Professor Gisèle 
Vanhese, in the “Dipartimento di Studi Umanistici” (Facoltà di Lettere e Filosofia) of the 
University of Calabria (UNICAL). She is member of CRIR (Centre de Recherche sur 
l’Imaginaire et la Rhétorique – UNICAL) and of the international Association des Amis de 
Gilbert Durand (France). Her studies concern the fields of Comparative Literature and 
Mythocriticism. She is author of the book Dio della vegetazione e poesia (Roma, Aracne, 2014) 
and of several articles, including “From Myth to Fantasy Role-Playing Game: Aspects of the 
Child God in The Elder Scrolls Lore” (Caietele Echinox, University of Cluj-Napoca, 2014). 
Furthermore, she has in preparation a comparatistic study concerning Ioan Petru Culianu’s works. 
Currently, she is enrolled in the “Dottorato di Ricerca Internazionale di Studi Umanistici. Teorie, 
storie e tecniche dell’interpretazione dei testi” (XXIX cycle) at the University of Calabria (UNICAL), 
with a Research Project whose title is Il Tema del «Dio che muore e risorge» nella letteratura europea, 
under the direction of Professor Gisèle Vanhese; e-mail: valentina.sirangelo@live.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  62

Come afferma André Siganos, adoperare la prospettiva della mitocritica 
permette di «repérer l’allusion dans sa “souplesse d’adaptation” en même temps 
que dans sa “résistance” à toute dévaluation en simple allégorie, maintenant une 
“présence autre” dans le texte, présence irradiante» (Siganos 1993: 29). 
Particolarmente interessante è il caso in cui tale fenomeno consiste nella ripresa 
di un mito all’interno del corpo testuale. In merito, Pierre Brunel asserisce che 
«la présence d’un élément mythique dans un texte sera considérée comme 
essentiellement signifiante», poiché «même s’il est ténu, même s’il est latent, 
doit avoir un pouvoir d’irradiation»; una volta individuato il mito irradiato, 
«c’est à partir de lui que s’organisera l’analyse du texte» (Brunel 1992: 82). 

L’obiettivo del presente studio è quello di proporre un’analisi della poesia 
Dealuri (Colline) di Ana Blandiana adottando la metodologia comparatistica della 
mitocritica: l’interpretazione testuale si baserà sul riconoscimento, nel tessuto 
simbolico-tematico del componimento, del Dio della Vegetazione ‒ esempio di 
irradiazione di un mito (e di un archetipo) «dans la mémoire et dans l’imagination 
d’un écrivain qui n’a même pas besoin de le rendre explicite» (Brunel 1992: 84). 

Il componimento poetico Dealuri, tratto dalla raccolta Somnul din Somn 
(Il Sonno dal sonno) del 19772, costituisce un brillante testimonianza della 
temporalità specifica riscontrabile nell’opera della poetessa. Nel proprio 
microcosmo, la Blandiana propone soggetti incisivamente ispirati dal modello 
folklorico romeno3: per la poesia Dealuri, a partire dal titolo e dalla spazialità 
che vi si profila, è possibile individuare un ipotesto appartenente alla letteratura 
folklorica romena, ossia il «cântec bătrânesc» Miori ţa (L’Agnellina). Il 
complesso retroscena archetipale che si cela dietro il personaggio centrale di 
Dealuri ‒ un «morto» ‒ è costituito dal Mito relativo al Dio della Vegetazione. 
Infatti, secondo la mitoanalisi, il Dio della Vegetazione può essere riconosciuto 
nei tratti del protagonista di Miori ţa ‒ un giovane e mite pastore ‒ e, di 
conseguenza, lo si può identificare ‒ come dimostreremo ‒ anche nel «morto» 
del componimento Dealuri, in quanto archetipo proiettatovi grazie a un atto 
creativo dell’autrice. 

 
 
1. Dimensioni speculari 
 
Sin dalla prima lettura, si può facilmente constatare che Dealuri è 

caratterizzata da una interessante simmetria: la terza strofa sembra infatti 
riprodurre la prima strofa in maniera pressoché speculare. Muta unicamente il 
personaggio che proferisce i versi: l’io poetico nella prima strofa e un morto nella 
terza. Entrambi invocano le colline, denominandole «dulci sfere-mpădurite» 

                                                 
2  Cf. Blandiana 2008, I: 141. 
3  A tal proposito, cf. Mazzoni 2004: 184. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 
UN PERCORSO ARCHETIPALE 
 

63

(«soavi sfere boscose»). Definendo le colline «sfere», ambedue svelano la loro 
effettiva percezione spaziale e ontologica: ammettono, infatti, l’esistenza di un 
altro mondo, «rovesciato» e invisibile rispetto alla loro posizione fisica. Le 
colline, da semisfere quali risultano da una prospettiva di osservazione prettamente 
visiva, si sdoppiano in questo secondo mondo, rivelandosi così delle sfere complete 
‒ sebbene «nascoste per metà» nella dimensione preclusa alla vista: 

 
Dealuri 
 
Dealuri, dulci sfere-mpădurite 
Ascunse jumătate în pământ 
Ca să se poată bucura şi morţii 
De carnea voastră rotunjită blând, 
 
Poate un mort stă ca şi mine-acum,  
Ascultă veşniciile cum cură, 
Îşi aminteşte vechi vieţi pe rând 
Şi contemplându-vă murmură: 
 
Dealuri, dulci sfere-mpădurite 
Ascunse jumătate în văzduh 
Ca să se poată bucura şi viii 
De nesfârşit de blândul vostru duh…4. 

 
I due versi «ascunse jumătate în pământ» e «ascunse jumătate în văzduh» 

differiscono unicamente per il sostantivo che li chiude: «pământ» («terra») nella 
prima strofa e «văzduh» («aria») nella terza strofa. Tali sostantivi indicano la 
dimensione invisibile ‒ rispettivamente per il vivo e per il morto ‒ in cui le 
colline risultano «ascunse jumătate» («nascoste per metà»). Terra e aria sono 
dunque i due grandi reami in cui il cosmo della poesia è suddiviso: il primo si 
estende al di sotto della superficie terrestre, mentre il secondo si estende al di 
sopra di tale superficie, giungendo a includere anche l’area celeste. Curioso è, 
infatti, che in tale organizzazione spaziale l’elemento terra, lungi dal 
caratterizzare il mondo «terrestre» (ossia immanente), contraddistingua l’aldilà (un 
aldilà, di fatto, ctonio); mentre l’elemento aria ‒ che parrebbe inadatto nell’al di qua 
e alla sfera immanente ‒ contraddistingua la dimensione di fatto «terrestre». 

                                                 
4  L’edizione di riferimento per la traduzione in lingua italiana della poesia è Blandiana 

2004: 95: «Colline, soavi sfere boscose / nascoste per metà nella terra / perché possano gioire 
anche i morti / della vostra carne dolcemente rotonda, / forse un morto se ne sta come me adesso, 
/ ascolta le eternità che scorrono, / ricorda le sue vecchie vite una per una / e contemplandovi 
mormora: / colline, soavi sfere boscose / nascoste per metà nell’aria / perché possano gioire anche 
i vivi / del vostro dolcissimo respiro…». Come dimostreremo nell’analisi, si è ritenuto opportuno 
apportare una modifica al quinto verso (che nell’edizione citata è: «forse un morto sta qui ora 
come me»). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  64

Proprio come i precedenti, i due versi «ca să se poată bucura şi morţii» e 
«ca să se poată bucura şi viii» variano con il sostantivo che li chiude: «morţii» 
(«i morti») e «viii» («i vivi»), vale a dire i due soggetti collettivi che, 
rispettivamente nella dimensione della terra (il reame sotterraneo) e nella 
dimensione dell’aria (il reame di superficie), gioiscono dei vivificanti doni collinari. 
Morti e vivi sono dunque le due schiere di personaggi che si profilano nella poesia ‒ a 
cui appartengono rispettivamente il «morto» del quinto verso e l’io poetico. 

I versi che chiudono la prima e la terza strofa, «de carnea voastră 
rotunjită blând» e «de nesfârşit de blândul vostru duh…», a differenza delle 
coppie precedentemente indagate, differiscono di molto. Illustrano, infatti, gli 
attributi delle colline di cui i morti e i vivi, rispettivamente nel reame della terra 
e nel reame dell’aria, godono: «carnea» («carne»), un attributo materiale, e 
«duh» («respiro»), un attributo immateriale; essi si confanno, rispettivamente, 
alla solidità dell’elemento terra e alla diafanità dell’elemento aria. Purtuttavia, i 
due doni collinari ‒ carne per i morti e respiro per i vivi ‒ sono parimenti dolci, 
soavi, come se venissero teneramente elargiti con amore «materno». 

 
 
2. Le colline come ipostasi della Tellus Matere come «spazio mioritico» 
blaghiano 
 
Il cosmo della poesia Dealuri risulta, dunque, bipartito. È suddiviso, 

specularmente, in due dimensioni di natura opposta, le quali si diversificano per 
i due elementi che vi circolano e per le due schiere di soggetti che vi dimorano: 
rispettivamente, l’aria e la terra, i vivi e i morti. Pur trattandosi di due domini 
diametralmente opposti, però, tra di loro vige un rapporto di fitta e magica 
comunicazione: infatti, le colline, ponte e fulcro della poesia, li attraversano 
entrambi, instaurandovi un mistico contatto e facendo da tramite per un 
gemellaggio interdimensionale. 

Le benefiche colline si presentano anzitutto come garanti di prosperità 
per i due mondi: infatti, elargiscono, rispettivamente ai vivi e ai morti, respiro e 
carne, fonti di proficua sopravvivenza. La loro generosità, la soavità dei loro 
doni e la rotondità dei loro contorni trovano motivazione nell’archetipo che vi 
sottende: si tratta della Grande Dea Madre, uno tra i primi soggetti divini in 
assoluto della storia delle religioni5, che si configura come corrispettivo iconico-

                                                 
5  Già la religiosità del Paleolitico era imperniata su una «visione dell’unità della vita, 

originariamente immaginata come la Dea Madre la quale genera forme di vita che sono altro che 
lei stessa» (Baring/Cashford 1993: 40, trad. nostra). Solo nell’età successiva, la Dea Madre 
acquisisce fattezze esclusivamente telluriche e diviene specificamente garante della vita agraria. 
«All’inizio del Neolitico questa già antica divinità viene trasformata in una Dea agreste, 
progenitrice e protettrice di tutti i frutti del raccolto» (Gimbutas 2013, II: 18). Per un ulteriore 
approfondimento, cf. Eisler 2012: 43-86. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 
UN PERCORSO ARCHETIPALE 
 

65

simbolico della Terra6. Le colline sono un’ipostasi della Tellus Mater: in quanto 
porzioni di terra rialzate e ondulate, richiamano alla mente le abbondanti forme 
della Dea nell’iconografia paleolitica e soprattutto neolitica. Il Femminile 
archetipale che si manifesta nelle colline è esclusivamente quello della Madre 
Buona, ovvero «la dispensatrice benefica di felicità e di vita, il suolo della 
natura che produce il nutrimento e la cornucopia del grembo che partorisce» 
(Neumann 1978: 54-55); si tratta, infatti, di un «Femminile che genera e nutre, 
protegge e riscalda» (Neumann 1981: 153). Non vi è traccia, invece, neanche 
nel reame ctonio-funebre della poesia, di alcun aspetto della Madre Terribile, 
ovvero l’altro aspetto archetipale del Femminile che, di contro, «attira e cattura 
ogni cosa vivente, per soddisfarsi e fecondarsi» (Neumann 1981: 174)7. 

Come degli inesauribili seni tellurici, le colline conferiscono 
benevolmente la vita e l’abbondanza, sotto forma di «nesfârşit de blândul duh» 
(«dolcissimo respiro») e di «carnea rotunjită blând» («carne dolcemente 
rotonda»). A proposito di questo ultimo attributo, si possono individuare due 
isotopie relative all’immagine dei morti che gioiscono della «carne» della Terra. 
La prima è un’isotopia nutritiva, per la quale i morti si cibano di parti di essa ‒ 
ovvero dei suoi frutti ‒ venendone miracolosamente vivificati. La seconda è 
un’isotopia erotica, per la quale i morti, sepolti nella Terra e dunque «penetrati» nel 
grembo della Tellus Mater ‒ in virtù di quella «regressione incestuosa della 
libido» (Harding 1973: 191) che è la morte inumatrice8 ‒, gioirebbero 
dell’amplesso mortuario con la Grande Madre9, al cui utero fecondo e 
rigenerativo hanno (temporaneamente) fatto ritorno10. 

Anche se il paesaggio agrario della poesia fosse stato costituito da 
un’unica collina, il gioco di specchi tra la prima e la terza strofa sarebbe stato 
ugualmente valido. Tuttavia, per il titolo del componimento, la Blandiana ha 

                                                 
6  «La terra rappresenta la funzione materna: Tellus Mater. Essa dà e riprende la vita. […] 

Assimilata alla madre, la terra è un simbolo di fecondità e di rigenerazione» 
(Chevalier/Gheerbrant 2011, II: 465-466). 

7  Per un approfondimento, cf. Jung 1981. 
8  Un’altra poesia di Ana Blandiana è interamente incentrata sull’archetipo della Grande 

Dea tellurica: si tratta di Mamă (Madre), appartenente alla raccolta Octombrie, Noiembrie, 
Decembrie (Ottobre, Novembre, Dicembre), del 1972. Cf. Blandiana 2008, I: 107. L’immagine 
che la apre, «mamă, întâiul meu mormânt» («madre, prima mia tomba»), riproduce 
quell’«isomorfismo sepolcro-culla» che «ha per termine medio la culla ctonia […] culla tellurica» 
(Durand 2009: 292). 

9  Come asserisce Gilbert Durand (2009: 295), vi è «un grande isomorfismo della morte e 
dell’intimità materna», ma parimenti vi sono «frequenti isomorfismi della tomba, della beneamata 
e delle gioie dell’intimità». La ragione archetipale è che la Grande Dea ‒ in quanto Terra ‒ è sia 
Madre e che Sposa, rispettivamente quando se ne viene partoriti e quando vi si discende nella fase 
erotico-tanatica. 

10  «L’idea è sempre la stessa: rigenerarsi attraverso il contatto con le forze della terra, 
morire a una forma di vita per rinascere a un’altra» (Chevalier/Gheerbrant 2011, II: 466). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  66

scelto il plurale «colline». Infatti, come già notato dai critici11, l’ambientazione 
della poesia è riferibile al paesaggio romeno soggetto di un’opera filosofica di 
Lucian Blaga: Spaţiul mioritic (Lo Spazio mioritico)12. 

 «Orizzonte elevato, costituito da un ritmico e indefinito susseguirsi di 
colle e valle» (Blaga 1994: 51), lungi dall’essere un orizzonte meramente reale 
e concreto, esso rappresenta, secondo Blaga (1994: 55), «una chiave d’oro con 
cui poter aprire molte delle porte dell’entità romena». Lo spazio mioritico incide 
profondamente, in quanto «orizzonte spaziale inconscio» e «sostrato spirituale», sia 
sulle «creazioni anonime della cultura popolare romena» (Blaga 1994: 54-55) che 
sul peculiare «sentimento del destino radicato nell’animo romeno» (Blaga 1994: 56). 

 
 
3. Il pastore di Miori ţa e il Dio della Vegetazione 
 
Risalire dal titolo Dealuri a Spaţiul mioritic di Blaga costituisce un 

passaggio obbligato per individuare l’ipotesto della poesia. Il passaggio 
successivo consiste, infatti, nel presentare l’opera letteraria romena che incarna 
il fondamento della categoria «spazio mioritico» delineata dal filosofo e che, di 
conseguenza, proietta la propria ombra anche sulla poesia della Blandiana: la 
ballata13 Miori ţa14. Sappiamo che il peculiare paesaggio romeno denotato dalla 
categoria blaghiana si incontra nell’incipit della ballata. 

Due sono gli arcani che aleggiano intorno alla ballata Miori ţa. Il primo 
concerne la passività con la quale il pastore accetta la morte sanguinosa che 
incombe su di lui, nonostante avrebbe potuto mettersi in salvo o difendersi una 
volta messo in guardia dalla sua agnellina15. Il secondo concerne l’identità della 
misteriosa figura femminile, menzionata dal pastore nella sostituzione della sua 
mesta morte con delle giubilanti nozze: «o mândră crăiasă, a lumii mireasă» 
(«una bella regina, sposa del mondo»), «o fată de crai» («una figlia di re»)16. 

A nostro parere, la riposta ai due arcani concernenti Miori ţa ‒ la passività 
del pastore e la sua sostituzione della morte con le nozze ‒ può essere 
rintracciata nel recondito sostrato mitico che sottende alla ballata, il quale 
attinge a uno scenario che precede di svariati millenni la formazione 
dell’identità etnico-culturale romena (e più in generale, la formazione delle 

                                                 
11  Mazzoni 2004: 184: «Il tema che la Blandiana sviluppa […] nel componimento poetico 

Colline parrebbe essere l’estensione poetica di un’idea riferibile alla speculazione filosofica di 
Lucian Blaga». 

12  Cf. Blaga 1985. Per un’edizione in traduzione italiana, cf. Blaga 1994. 
13  «Ballata» è un termine alternativo a «canto vecchio», per quanto «ignoto alla tradizione 

popolare» (Cepraga/Renzi/Sperandio (eds) 2004: 11). 
14  Per il testo di Miori ţa in traduzione italiana con testo a fronte, cf. 

Cepraga/Renzi/Sperandio (eds.) 2004: 73-76; per una monografia su Miori ţa, cf. Fochi 1964. 
15  Per un’interpretazione in merito, cf. Eliade 1975b: 221 e sgg. 
16  Per un’interpretazione in merito, cf. Renzi 1969: 124-125. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 
UN PERCORSO ARCHETIPALE 
 

67

identità etnico-culturali europee). Adoperare questo ampio e ancestrale quadro 
di riferimento ci permetterà non solo di offrire una chiave ermeneutica ai due 
misteri della ballata, ma anche di illuminare la sua intera diegesi attraverso un 
coerente percorso archetipico. Grazie ad una prospettiva di stampo mitocritico, 
il suddetto sostrato, dopo aver procurato a Miori ţa un’esegesi saldamente 
ancorata a un’articolata costellazione archetipica, potrà costituire un 
fondamentale ausilio per fornire un’interpretazione mitopoetica anche a Dealuri 
di Ana Blandiana ‒ di cui Miori ţa costituisce l’ipotesto. 

I tratti e gli atteggiamenti del pastore mioritico trovano motivazione, a 
nostro avviso, nella figura mitico-archetipale classificabile come «Dio della 
Vegetazione», di cui egli non è altri che una riformulazione nella letteratura 
folklorica romena17. Nell’ambito della religione comparata, il Dio della 
Vegetazione ‒ o, secondo un’accezione leggermente più estesa, «Dio che muore 
e risorge» ‒ è un archetipo a cui possono essere rinviate numerose divinità, 
quasi tutte di sesso maschile, figuranti nei pantheon politeistici dell’Europa e 
del Vicino Oriente Antico18.  
 Le origini del Dio della Vegetazione sono da collocarsi, però, in un 
periodo ben anteriore rispetto a quelle attestazioni dirette (le letterature 
mitologiche) le quali non ce ne tramandano che riproduzioni tardive. Infatti, egli 
rappresenta la prima divinità al maschile in assoluto nella storia delle religioni, 
che fa la sua comparsa nello scenario religioso del Neolitico. Tale divinità 
primordiale ‒ nell’iconografia neolitica, ancora teriomorfa19 ‒ figura accanto 
alla Dea Madre, di cui abbiamo già trattato a proposito della valenza tellurico-
femminea delle colline. Egli rappresenta il corrispettivo iconico della 
Vegetazione ‒ in senso esteso, il paradigma di tutto il «vivente» ‒, protagonista 
di un destino tripartito (vita, morte, rinascita) e ciclico (in quanto si perpetua nel 
tempo stagionale). Nella religione neolitica, la Dea Madre rappresenta la Terra, 
mentre il Dio in questione rappresenta la Vegetazione: in virtù del rapporto 
Vegetazione-Terra, assume il duplice ruolo di Figlio e (potenziale) Sposo della 
Grande Dea. Infatti, costui ne viene partorito (nella stagione primaverile) ma, 
tornando al suo utero nella discesa mortuaria (nella stagione autunno-vernina) 
potenzialmente la penetra, al fine di procreare e rigenerare se stesso.  

                                                 
17  La fitta continuità tra il patrimonio mitologico relativo a un Dio agrario e il patrimonio 

folklorico romeno è stata già individuata da alcuni studiosi romeni, tra cui Ursache 2010. 
18  Si è cominciato a riconoscere i cosiddetti «dèi della Vegetazione», eredi del solo «Dio 

della Vegetazione» neolitico, in vari complessi mitico-religiosi, grazie allo studio 
dell’antropologo scozzese James George Frazer, Il Ramo d’oro (Frazer 2006). Nel corso del XX 
secolo, numerosi studiosi si sono cimentati nel proseguimento del filone di ricerca inaugurato da 
Frazer, optando per la più ampia e meno limitante formula «Dio che muore e risorge». Cf., ad 
esempio, Frankfort 1992; Xella (ed.) 2001; Mettinger 2001; Taylor 2011: 157-179. Per uno studio 
incentrato sul Dio della Vegetazione nella letteratura comparata, cf. Sirangelo 2014. 

19  Per un approfondimento sulla religione neolitica della Dea e del Toro, cf. Cauvin 2010: 
48 e sgg.; Mellaart 1967: 180 e sgg. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  68

Questo complesso scenario archetipale può essere ricostruito tramite la 
comparazione di più miti euroasiatici (mesopotamico, ellenico, norreno, egizio, 
cananeo, anatolico e altri) risalenti alle età post-neolitiche, i cui protagonisti 
preservano alcuni tratti in comune rinvianti al medesimo sostrato agrario20. Le 
loro analogie sono interpretabili attraverso il quadro di riferimento neolitico del 
Dio della Vegetazione, Figlio e Sposo della Dea Terra. Quest’ultima, che 
rispecchia appieno l’archetipo del Femminile ‒ abisso uterino garante di 
(ri)nascita e di morte ‒ è rintracciabile, nei medesimi miti, in quelle attive e 
ctonie dee del cui strapotere gli dèi della Vegetazione sono succubi21. 

Abbiamo individuato sei mitemi che accomunano l’apparato originario 
del Mito del Dio della Vegetazione e la vicenda del pastore mioritico: essi 
possono vedersi riprodotti, come dei tasselli, nel profilo sinottico e tematico 
della ballata, testimoniando così il suo retroscena agrario archetipale. 
Discutendoli uno ad uno, ci appelleremo soprattutto a due dèi della 
Vegetazione: il mesopotamico Dumuzi/Tammuz e il norreno Baldr22. I loro 
miti, per quanto tramandati in due aree geografiche ben distanti (Vicino Oriente 
e Nord Europa) e da fonti risalenti a epoche ben lontane tra di loro (III-II 
millennio a. C. e X-XIII secolo d. C.), preservano visibilmente il medesimo 
nucleo di memoria neolitica.  

Professione del protagonista. Il protagonista di Miori ţa è un pastore: 
questa professione, collocabile, come quella dell’agricoltore, in un contesto 
neoliticizzante23, è ricoperta anche da due dèi della Vegetazione: il 
mesopotamico Dumuzi/Tammuz (cf. Mander 2005: 33) e il frigio Attis (cf. 
Lancellotti 2002: 8). 

Uccisione violenta. Gli antagonisti, in Miori ţa, sono ugualmente dei 
pastori, ma sono più anziani del protagonista: agiscono subdolamente ‒ in 
coppia ‒ per togliere la vita allo sventurato pastorello. In più di un mito della 
Vegetazione, non uno, ma una schiera di antagonisti si scagliano sul Dio per 
arrecargli una morte cruenta: i demoni nel mito mesopotamico di 
Dumuzi/Tammuz (cf. Bottéro/Kramer 1997: 302-303, 319-325), i Titani nel 

                                                 
20  Cauvin 2010: 57-58: «È già esistito nel Neolitico un sistema simbolico caratterizzato da 

una mitologia del Figlio-Sposo, analogo a quello che ci riveleranno più tardi i testi delle tavolette 
mesopotamiche dell’Età del Bronzo […]. Questo cambiamento reca a livello germinale tutte le 
ulteriori costruzioni del pensiero mitico dell’Oriente e del Mediterraneo». 

21  Neumann 1978: 60: «Certe figure maschili dell’area culturale medio-orientale, come 
Attis, Adone, Tamuz e Osiride vengono sì partoriti dalla madre, però questo aspetto recede 
completamente in secondo piano ed essi diventano gli amanti della madre e vengono da questa 
amati, uccisi, seppelliti, pianti e rigenerati». 

22  Per un orientamento sulle fonti che tramandano i miti di Dumuzi/Tammuz e Baldr, cf. 
Bottéro/Kramer 1997: 287 e sgg.; Mander 2005; Lindow 1997; Sturluson 2006: 110 e sgg. 

23  Si ricordi che la cosiddetta «Rivoluzione Neolitica» consistette nell’apprendimento 
dell’agricoltura, ma anche dell’allevamento. Cf. Gordon Childe 2003: 66 e sgg; Cauvin 2010: 31 
e sgg. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 
UN PERCORSO ARCHETIPALE 
 

69

mito greco di Dioniso/Zagreo (cf. Taylor 2011: 164), la coppia Loki-Höðr 
(quest’ultimo, traviato) nel mito norreno di Baldr (cf. Sturluson 2006: 111). 

Predizione di morte. In Miori ţa, l’agnellina veggente profetizza 
mestamente al suo padroncino che una morte violenta lo coglierà. Similmente, 
in alcuni miti della Vegetazione, il Dio riceve, da parte di uno o più sogni 
inquieti, dei messaggi profetici circa la sua morte imminente: tale è il caso di 
Dumuzi/Tammuz24 e di Baldr25. 

Androginia e passività. Il pastorello protagonista di Miori ţa, oltre ad 
essere presentato come giovanissimo, risulta anche piuttosto avvenente. Lungi 
dal trasmettere l’idea di virilità, però, la sua bellezza sembrerebbe androgina. 
Quando l’anziana madre si reca a cercarlo e chiede di lui, lo definisce «un bel 
pastorello / tirato per un anello» (Cepraga/Renzi/Sperandio (eds.) 2004: 75-76). 
E nonostante la madre lo descriva come bruno, definisce il suo bel volto «spuma 
di latte» e i suoi bei baffetti «spiga di grano» (ibid.), il che significa che ha il 
volto candido. Anche il Dio della Vegetazione è un dio fanciullo, 
proverbialmente caratterizzato da una bellezza femmineo-androgina. Ne sono 
prova: il bell’Attis, che finisce peraltro evirato (cf. Lancellotti 2001: 115-116); 
Adonis, bellissimo ma poco virile (Ribichini 1981: 22, 82); Baldr, «bello 
d’aspetto e splendente» (Sturluson 2006: 74).  

Tanto il pastorello di Miori ţa quanto il Dio della Vegetazione risultano 
ambigui e «femminei» non solo a livello estetico, ma anche a livello 
caratteriale. Il primo, come già discusso, subisce passivamente il suo destino di 
morte senza accennare a reagire. Similmente, il secondo spesso è una muta e 
passiva vittima di una tragica fine, senza che devii il corso degli eventi: ad 
esempio, Dumuzi/Tammuz, che subisce i capricci nefandi della sua compagna 
Inanna/Ištar e la prigionia della dea degli Inferi Ereškigal, non sembra «dotato di 
una personalità piena e attiva» (Pisi 2001: 39); Baldr, che subisce la prigionia della 
dea degli Inferi Hel, figura silenzioso durante quasi tutto il corso della sua vicenda. 

L’androginia e il candore estetico, così come la passività e 
all’immobilismo caratteriali, sono un frutto del sostrato lunare che sottende al 
Mito del Dio della Vegetazione. La Luna, infatti, che «rappresenta la 
dipendenza e il principio femminile», è, proprio come il Dio agrario, «simbolo 
di […] passaggio dalla vita alla morte e dalla morte alla vita» 
(Chevalier/Gheerbramt 2011, II: 44). Come afferma Durand (2009: 367-370): 
 

“La storia delle religioni annovera numerosi esempi di collusione tra il ciclo lunare e il 
ciclo vegetale. […] Il simbolo del Figlio sarebbe una traduzione tardiva del primitivo 
androginato delle divinità lunari. Il Figlio conserva la valenza maschile accanto alla 

                                                 
24  Il realizzarsi di un sogno profetico di morte è il soggetto del poema sumerico Sogno di 

Dumuzi. Cf. Bottéro/Kramer 1997: 314-327. 
25  Sturluson 2006: 110: «Baldr, il buono, sognò sogni grandi e forieri di pericolo per la sua 

vita». O ancora, i cattivi sogni di Baldr e il tentativo del padre Óðinn di farvi luce sono il soggetto 
del poema I Sogni di Baldr. Cf. Larrington (ed.) 1996: 243-245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  70

femminilità della madre celeste. […] Il Figlio manifesta […] un carattere ambiguo, 
connotato in senso bisessuale”. 

 
Ricerca e lamentazione. Dopo la sua dipartita, il pastorello protagonista 

di Miori ţa verrà cercato dall’anziana madre; nella variante muntena della 
ballata, Ciabănaşul (Il Pastorello), si legge che le pecorelle lo «cercheranno» 
(Cepraga/Renzi/Sperandio (eds.) 2004: 77). Similmente, il Dio della Vegetazione, 
dopo essere scomparso, viene insistentemente cercato da un caro: Dumuzi/Tammuz 
dalla sorella, dall’amata o dalla madre, Baldr dal fratello26, e così via. 

Ancora, il pastorello protagonista di Miori ţa, nella versione canonica 
della ballata, viene pianto «con lacrime di sangue» dalle sue pecorelle; anche 
sua madre viene ritratta in lacrime mentre ne va alla disperata ricerca. 
Similmente, il Dio della Vegetazione, dopo essere scomparso, viene compianto 
da qualcuno: Dumuzi/Tammuz ‒ che al risveglio dai suoi sogni premonitori aveva 
anticipatamente «chiesto a tutta la natura di compiangerlo» (Jacobsen 1976: 48, 
trad. nostra) ‒, verrà pianto dalla figura femminile che si reca a cercarlo27; 
mentre Baldr, secondo il decreto della dea degli Inferi Hel, tornerà alla vita solo 
«se tutte le cose nei mondi […] lo piangeranno» (Sturluson 2006: 113). 
L’archetipo individuabile nella lamentazione luttuosa per il Dio è quello 
acquatico-piovano: la Vegetazione, infatti, può rinascere solo attraverso l’azione 
della pioggia, «acqua discendente e celeste [...] che scende a fecondare la terra» 
(Chevalier/Gheerbrant 2011, I: 8). Per tale ragione, il pianto rivolto al Dio 
rappresenta archetipicamente un’acqua fertilizzante, una soluzione per 
risvegliarlo e rianimarlo. In Miori ţa, inoltre, le lacrime delle pecore sono «di 
sangue»: anche il sangue ‒ rinviabile all’archetipo acquatico28 e presente 
implicitamente nella morte violenta in sé ‒ figura come soluzione sacrificale-
fecondante volta alla rigenerazione: 
 

“Il grembo della terra vuole essere fecondato e va fecondato, e i sacrifici cruenti […] sono 
il suo nutrimento preferito. [...] Nei riti della fertilità […] il sangue ha dappertutto un 
ruolo essenziale. […] Il sangue comporta fecondità e vita, così come lo spargimento di 
sangue significa perdita della vita e morte. Per questo originariamente lo spargimento di 
sangue è sempre un atto sacrale […]. La terra, per essere fecondata, deve bere sangue” 
(Neumann 1978: 66-67). 
 

                                                 
26  Hermóðr, un fratello di Baldr, viene inviato a cavallo verso il regno di Hel, per 

reclamare la restituzione del dio. Cf. Sturluson 2006: 111-112. 
27  Ciò emerge da diverse fonti, quali il poema sumerico Compianto di Inanna per la morte 

di Dumuzi, i poemi di Damu e, ancora, il poema sumerico Sogno di Dumuzi. Cf. Bottéro/Kramer 1997: 
315, 327-334; Mander 2005: 179 e sgg.; Jacobsen 1976: 63-64. Gli spargimenti di lacrime delle tre 
donne nel mito mesopotamico trovano una corrispondenza, sul piano rituale, nelle lamentazioni per 
Tammuz, cerimonie (citate anche nell’Antico Testamento) in cui un gruppo di donne svolgeva un 
ruolo primario. Cf. Pisi 2001: 31. 

28  «Il simbolo dell’acqua contiene quello del sangue» (Chevalier/Gheerbrant 2011, I: 8). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 
UN PERCORSO ARCHETIPALE 
 

71

Nozze Sacre con la Dea. Il pastorello protagonista di Miori ţa si 
raccomanda per due volte: la sua fedele agnellina dovrà narrare, tanto alle altre 
agnelline quanto alla disperata madre, che egli, anziché perire, si è sposato. In 
entrambe le menzogne, che hanno per oggetto un matrimonio, appare una figura 
femminile dai tratti nobili («o mândră crăiasă, a lumii mireasă») e cosmici («o 
fată de crai»), ben lungi dal sembrare una fanciulla mortale. Una teoria radicata 
su una solida base archetipica è in grado di motivare la sovrapposizione morte-
nozze, sia che si tratti di un elemento «popolare», presente in Miori ţa da tempo 
immemore, sia che si tratti di un’aggiunta posteriore del superstrato «colto». 
 Per il Dio della Vegetazione, morire equivale a discendere nella Terra, e 
pertanto a penetrare la Dea Terra ‒ nella fattispecie, penetrare il suo utero 
ctonio. Non a caso, gli dèi della Vegetazione ‒ Dumuzi/Tammuz e Baldr in 
primis ‒ sono al centro di un dramma di amore e di morte: essi periscono, 
compiendo una Discesa agli Inferi ‒ trasposizione mitica del sotterramento del 
seme ‒ e nel contempo sono subordinati alla prepotenza o all’onnipotenza di 
una grande Dea, a loro superiore. Nel caso di Dumuzi/Tammuz, si tratta della 
dea dell’amore e della guerra Inanna/Ištar, che lo manda a morte (per quanto poi 
se ne penta), consegnandolo nelle mani della sua sorella-doppio, la dea degli 
Inferi Ereškigal (Bottéro/Kramer 1997: 287-308)29. Nel caso di Baldr, si tratta 
della dea degli Inferi Hel, che lo accoglie quale «sposo» nel suo regno (il cui 
nome è sempre Hel) non appena questi incontra la morte (cf. Sturluson 2006: 
113-114; Lindow 1997: 121). 

Il regno infero e sotterraneo è la trasposizione mitica dell’utero della Dea 
Madre Terra archetipale. Ne è prova il fatto che, nei due miti citati, esso è 
governato da una «Dea Terribile», con il cui corpo coincide: nel caso norreno, 
addirittura, il toponimo per gli Inferi è identico al nome proprio della dea che vi 
regna. Non ci apparirà affatto fuori luogo, pertanto, che il mitema della 
«Discesa agli Inferi» del Dio della Vegetazione corrisponda archetipicamente a 
un altro importante mitema, quello delle sue «Nozze Sacre» con la Dea. Tale 
corrispondenza di Eros e Thanatos trova la sua base recondita proprio nello 
schema archetipico agro-ciclico: nel momento stesso in cui il Seme, piantato 
nella Terra, vi muore, esso la penetra sessualmente e si unisce amorevolmente a 
Lei. In tal modo, la Dea assicura la (ri)nascita del Dio, in quanto Sposa a cui si 
unisce e Madre a cui ritorna. Se la morte del Dio come Discesa agli Inferi e la 
sua ierogamia con una rilevante Dea dagli aspetti tellurici sono isomorfi, allora i 
due momenti topici della «morte» e delle «nozze» coincidono. 
 La misteriosa figura femminile con cui il pastorello afferma di sposarsi 
anziché morire non può che celare dietro di sé l’archetipo della Grande Dea 
Madre tellurica: ne sono prova l’epiteto assoluto «a lumii mireasă» e i tratti 

                                                 
29  Per un approfondimento, cf. Wolkstein/Kramer 1983. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  72

cosmico-nictomorfi30 nella descrizione fittizia della cerimonia nuziale. Se 
morire, nell’immaginario agrario, significa compiere un Regressus ad Uterum 
nella Terra (Madre e Sposa), allora non si tratta di una morte definitiva, bensì 
solo di una fase del ciclo: il buio che prelude alla luce. Pertanto, Miori ţa, sin 
dalla sua remota genesi orale, risulta imperniata su un’impalcatura agraria: il suo 
personaggio centrale si inserisce così, per il tramite dell’unione mortuario-erotica 
con la Dea, in una temporalità ciclica ed eterna. 

 
 
4. Il «morto» di Dealuri e il Tempo ciclico 

 
Il morto è il protagonista assoluto della seconda strofa della poesia: prima 

di emettere il mormorio invocativo alle colline, viene immaginato compiere due 
azioni esclusive, che costituiscono la differenza tra lui e il vivo: «ascultă 
veşniciile cum cură / îşi aminteşte vechi vieţi pe rând» («ascolta le eternità che 
scorrono, / ricorda le sue vecchie vite una per una»). In questi versi figurano due 
sostantivi al plurale: «veşniciile» («eternità») e «vieţi» («vite»). Il plurale «vite» 
basterebbe, da solo, a collocare la poesia nella prospettiva cronologica del 
Tempo ciclico, in cui si esplica il destino della Vegetazione ‒ e, a un livello ancora 
più profondo, il destino della Luna, su cui è modellata la dinamica agraria: 
 

“Il dramma della vegetazione si integra nel simbolismo della rigenerazione periodica della 
natura e dell’uomo. L’agricoltura è solamente uno dei piani sui quali si applica il 
simbolismo della rigenerazione periodica […]. Questo simbolismo trova i propri 
fondamenti nella mistica lunare” (Eliade 1975a: 89). 

 
 L’altro plurale che vi figura, «veşniciile», è piuttosto insolito: se si fosse 
trattato di un’eternità al singolare, ci si troverebbe già dinanzi quantità di tempo 
smisurata, possibilmente compatibile con la somma delle vite passate (e dunque, 
di altrettante morti) accumulate dal morto. Qui, però, non solo il morto ha 
attraversato più «vieţi» ma, se è in grado di ascoltare anche più «veşniciile cum 
cură», si inserisce in una prospettiva temporale immensamente dilatata, che 
trascende il tempo umano. 
 Il regime cronologico in cui si situa la poesia, pertanto, è 
inequivocabilmente quello di un tempo ciclico e infinito: il tempo agrario. Si 
può individuare un indizio della «nostalgia […] per un tempo circolare» 
(Mazzoni 2004: 184) già nel profilo delle colline sdoppiate, il quale rappresenta 
un’infinità «sferica». Un altro indizio è rappresentato dai tre puntini sospensivi 
con cui la poesia si conclude, i quali suggeriscono che l’eco del morto, il quale 
contempla la circolarità delle colline e l’eternità del proprio tempo, potrebbe 

                                                 
30  Durand 2009: 270: «Gli schemi della discesa intima si colorano della densità notturna». 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



IL PASTORE MIORITICO E IL «MORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 
UN PERCORSO ARCHETIPALE 
 

73

ripetersi d’accapo e infinite volte. Si noti, tra l’altro, che la poesia si dispiega su 
un piano potenzialmente atemporale; non vi è un solo input cronologico esatto ‒ 
non una stagione, non un anno ‒ a parte l’avverbio di tempo «acum» 
(«adesso»), che indica semplicemente la simultaneità con cui il vivo e il morto 
parlano: questo «acum» può costituire potenzialmente qualsiasi momento 
situato nel tempo assoluto ed eterno della natura. 
 Il morto si trova, come un seme, sotto terra, ossia nella fase buia del ciclo 
vegetale. Tuttavia, egli è memore delle proprie vite passate, nonché delle 
«eternità» che attraversa, in quanto da sempre è e sempre sarà protagonista di 
succedersi infinito di morti (discese) e resurrezioni (risalite): tale è il destino della 
Vegetazione. Eliade insiste a lungo sulle dinamiche agro-cicliche e agro-telluriche: 
 

“La morte si dimostra null’altro che un mutamento provvisorio del modo di essere; 
l’inverno non è mai definitivo, perché è seguito da una rigenerazione totale della Natura 
[…]; nulla muore realmente, tutto si reintegra nella materia primordiale e riposa 
aspettando una nuova primavera” (Eliade 2009: 302). 
 
“Le relazioni fra i morti e la fertilità agricola sono piuttosto importanti [...]; i morti, come 
i semi, sono sotterrati, penetrano nella dimensione ctonia accessibile solo a loro.  […] 
Simili ai semi sepolti nella matrice tellurica, i morti aspettano di tornare alla vita sotto 
nuova forma. […] La Terra-Madre, o la Grande Dea della fertilità, domina allo stesso 
modo il destino dei semi e quello dei morti” (Eliade 2009: 319-321). 
 

 In conclusione, il «morto» in Dealuri è da interpretarsi come un 
personaggio che riveste le funzioni di quella categoria mitico-archetipale nota 
come Dio della Vegetazione. Attraverso la prospettiva della mitocritica siamo 
risaliti ad un’opera folklorica di arcaicità immemore, sino a giungere all’atavico 
scenario mitico-archetipale che vi sottende. Quest’ultimo ha costituito non 
soltanto il quadro di riferimento essenziale per Miori ţa, che ne riproduce i mitemi 
costitutivi, ma anche per Dealuri di Ana Blandiana, nel cui personaggio centrale 
si manifestano ‒ in modo obliquo ‒ il Dio della Vegetazione e l’impalcatura 
spazio-temporale del suo Mito. 

 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 

 
Baring, A., J.  Cashford, 1993, The Myth of the Goddess. Evolution of an Image, London, Penguin. 
Blaga, L., 1985, Trilogia culturii, in Opere IX, ediţie îngrijită de D. Blaga, studiu introductiv de 

A. Tănase, Bucureşti, Editura Minerva. 
Blaga, L., 1994, Trilogia della cultura: lo spazio mioritico, a cura di Busetto R., Cugno M., 

Alessandria, Edizioni dell’Orso. 
Blandiana, A., 1977, Cele patru anotimpuri, Bucureşti, Editura Albatros. 
Blandiana, A., 2004, Un tempo gli alberi avevano occhi, a cura di Frabotta, B., Mazzoni, B., 

Roma, Donzelli Poesia. 
Blandiana, A., 2008, Opera poetică, Chişinău, Editura Cartier, 2 vol. 
Bottéro, J., S.N. Kramer, 1997, Uomini e dèi della Mesopotamia, Torino, Einaudi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti



VALENTINA SIRANGELO  74

Brunel, P., 1992, Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, P.U.F. 
Cauvin, J., 2010, Nascita delle divinità, nascita dell’agricoltura. La Rivoluzione dei simboli nel 

Neolitico, Milano, Jaca Book. 
Cepraga, D. O., L. Renzi, T. Sperandio (ed.), 2004, Le Nozze del Sole. Canti vecchi e colinde 

romene, Roma, Carocci. 
Chevalier, J., A. Gheerbrant, 2011, Dizionario dei simboli, Milano, BUR, 2 vol. 
Durand, G., 2009, Le Strutture antropologiche dell’immaginario. Introduzione all’archetipologia 

generale, Bari, Dedalo. 
Eisler, R., 2012, Il Calice e la spada: la civiltà della Grande Dea dal Neolitico ad oggi, Udine, Forum. 
Eliade, M., 1975a, Il Mito dell’eterno ritorno, Torino, Borla. 
Eliade, M., 1975b, “La Pecorella veggente”, in Eliade, M., Da Zalmoxis a Gengis-Khan. Studi 

comparati sulle religioni e sul folklore della Dacia e dell’Europa centrale, Roma, 
Ubaldini, 1975, pp. 199-224. 

Eliade, M., 2009, Trattato di storia delle religioni, Torino, Bollati Boringhieri. 
Fochi, A., 1964, Miori ţa. Tipologie, circulaţie, geneză, texte, Bucureşti, Editura Academiei. 
Frankfort, H., 1992, Il Dio che muore: mito e cultura nel mondo preclassico, Firenze, La Nuova Italia. 
Frazer, J. G., 2006, Il Ramo d’oro: studio sulla magia e sulla religione, Roma, Newton Compton. 
Gimbutas, M., 2012-2013, La Civiltà della Dea, Viterbo, Stampa Alternativa/Nuovi Equilibri, 2 vol. 
Gordon Childe, V., 2003, Man Makes Himself, Nottingham, Spokesman. 
Harding, M. E., 1973, I Misteri della donna, Roma, Astrolabio. 
Jacobsen, T., 1976, The Treasures of Darkness: A History of Mesopotamian Religion, New 

Haven-London, Yale University Press. 
Jung, C. G., 1981, L’Archetipo della madre: 1938-1954, Torino, Bollati Boringhieri. 
Lancellotti, M. G., 2001, “Attis, il caro estinto”, in P. Xella (ed.), 2001: 115-150. 
Lancellotti, M. G., 2002, Attis Between Myth and History: King, Priest and God, Leiden, Brill. 
Larrington, C. (ed.), 1996, The Poetic Edda, New York, Oxford University Press. 
Lindow, J., 1997, Murder and Vengeance among the Gods: Baldr in Scandinavian Mythology, 

Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scientiarum Fennica. 
Mander, P., 2005, Canti sumerici d’amore e di morte: la vicenda della dea Inanna/Ishtar e del dio 

Dumuzi/Tammuz, Brescia, Paideia. 
Mazzoni, B., 2004, “Nota”, in Blandiana, A., Un tempo gli alberi avevano occhi, a cura di 

Frabotta, B., Mazzoni, B., Roma, Donzelli Poesia, 2004, pp. 181-185. 
Mellaart, J., 1967, Çatal Hüyük: A Neolithic Town in Anatolia, New York, McGraw-Hill. 
Mettinger, T. N. D., 2001, The Riddle of Resurrection: Dying and Rising Gods in the Ancient 

Near East, Stockholm, Almqvist & Wiksell International. 
Neumann, E., 1978, Storia delle origini della coscienza, Roma, Astrolabio. 
Neumann, E., 1981, La Grande Madre. Fenomenologia delle configurazioni femminili 

dell’inconscio, Roma, Astrolabio. 
Pisi, P., 2001, “Dumuzi-Tammuz, alla ricerca di un dio”, in P. Xella (ed.) 2001: 31-62. 
Renzi, L., 1969, Canti narrativi tradizionali romeni: studio e testi, Firenze, Olschki. 
Ribichini, S., 1981, Adonis. Aspetti “orientali” di un mito greco, Roma, Consiglio Nazionale delle Ricerche. 
Siganos, A., 1993, Le Minotaure et son mythe, Paris, P.U.F. 
Sirangelo, V., 2014, Dio della vegetazione e poesia, Roma, Aracne. 
Sturluson, S., 2006, Edda, a cura di G. Dolfini, Milano, Adelphi. 
Taylor, J., 2011, An Introduction to Comparative Mythology, Dubuque, Kendall Hunt. 
Ursache, P., 2010, Miori ţa: un dosar mitologic, Iaşi, Demiurg. 
Wolkstein, D., S.N. Kramer, 1983, Inanna Queen of Heaven and Earth: Her Stories and Hymns 

from Sumer, New York, Harper and Row. 
Xella, P. (ed.), 2001, Quando un dio muore: morti e assenze divine nelle antiche tradizioni 

mediterranee, Verona, Essedue. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)
BDD-A7018 © 2014 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

