IL PASTORE MIORITICO E IL «sMORTO» IN DEALURI DI
ANA BLANDIANA: UN PERCORSO ARCHETIPALE

VALENTINA SIRANGELO *
Universita della Calabria, Italia

THE MIORITIC SHEPHERD AND THE «DEAD» CHARACTER IN
ANA BLANDIANA'S DEALURE AN ARCHETYPAL ITINERARY

Abstract

The present study proposes an analysis of the foesuri (1977) by Ana Blandiana,
carried out under the comparatistics perspectivecofnplete and coherent interpretation of
Dealuri - and, in particular, of the «dead» charaeteran be realized through the mythocritical
methodology, by employing the Vegetation God argbhet The first part reflects on the poem’s
landscape: two specular dimensionsir and earth- are crossed by «spherical» hills, which
benefically bestow prosperity on them and whichthues classifiable as a hypostasis of the Earth
Mother Goddess. The second part, after having kestibealuri to Lucian Blaga’'s «mioritic
space», proposes a comparatistic study of the RamaRolk Ballad Miorifa (Dealuri's
hypotext): in particular, the passive-feminine tsadf the shepherd its main character, the
lamentation which his demise causes, but abovkigliictitious marriage with an arcane female
figure, permit to identify him with the Vegetati@od archetype. The last part illustrates how this
self-same archetype can be recognized in the «defeatacter oDealuri, lying underground but
mindful of his past «lives» while listening «etdies» flowing. The Vegetation God Myth,
preserved intact in an archaic text suctMéariza, is thus projected in a Twentieth-Century poem
through a creative act of Ana Blandiana.

Keywords: Mythocriticism, Comparatistics, Romanian Poetry, Raran Folklore,
Vegetation God, Death, Cycle

! Valentina Sirangelo works as Research aritkaching Assistant for the chairs of

Comparative Literature and Romanian Literature, untfer direction of Professor Giséle
Vanhese, in the “Dipartimento di Studi Umanisti¢Facolta di Lettere e Filosofia) of the
University of Calabria(UNICAL). She is member of CRIRCgntre de Recherche sur
I'Imaginaire et la Rhétorique- UNICAL) and of the internationahssociationdes Amis de
Gilbert Durand (France). Her studies concern the fields of Comperatiterature and
Mythocriticism. She is author of the bo@ko della vegetazione e poegiBoma, Aracne, 2014)
and of several articles, including “From Myth tonf@sy Role-Playing Game: Aspects of the
Child God inThe Elder Scrollsdore” (Caietele EchinoxUniversity of Cluj-Napoca, 2014).
Furthermore, she has in preparation a comparasitiy concerning loan Petru Culianu’s works.
Currently, she is enrolled in the “Dottorato di Riinternazionale di Studi Umanistici. Teorie,
storie e tecniche dell'interpretazione dei testiX(X cycle) at the University of Calabria (UNICAL),
with a Research Project whose titlél iFema del «Dio che muore e risorge» nella lethera europea
under the direction of Professor Giséle Vanhesaa#:- valentina.sirangelo@live.com

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



62 VALENTINA SIRANGELO

Come afferma André Siganos, adoperare la prospeti@ia mitocritica
permette di «repérer I'allusion dans sa “soupleadaptation” en méme temps
gue dans sa “résistance” a toute dévaluation eplsiallégorie, maintenant une
“présence autre” dans le texte, présenrtadiante» (Siganos 1993: 29).
Particolarmente interessante ¢ il caso in cuifealemeno consiste nella ripresa
di un mito all'interno del corpo testuale. In meriPierre Brunel asserisce che
«la présence d'un élément mythique dans un texte sensidérée comme
essentiellement signifiante», poiché «méme s’iltésti, méme s'il est latent,
doit avoir un pouvoir d'irradiation»; una volta imluato il mito irradiato,
«c'est a partir de lui que s’organisera I'analyadeakte» (Brunel 1992: 82).

L’obiettivo del presente studio € quello di propotm’analisi della poesia
Dealuri (Colline) di Ana Blandiana adottando la metodologia contsdiaa della
mitocritica: l'interpretazione testuale si baserd sconoscimento, nel tessuto
simbolico-tematico del componimento, del Dio dallagetazione- esempio di
irradiazione di un mito (e di un archetipo) «damsrémoire et dans I'imagination
d’un écrivain qui n'a méme pas besoin de le reagpdicite» (Brunel 1992: 84).

Il componimento poetic@ealuri, tratto dalla raccolt&omnul din Somn
(I Sonno dal sonnodel 1977, costituisce un brillante testimonianza della
temporalitd specifica riscontrabile nell'opedella poetessa. Nel proprio
microcosmo, la Blandiana propone soggetti incisieara ispirati dal modello
folklorico romend: per la poesidealuri, a partire dal titolo e dalla spazialita
che vi si profila, & possibile individuare un ipstie appartenente alla letteratura
folklorica romena, ossia il «cantecittinesc» Miorira (L'Agnelling). |l
complesso retroscena archetipale che si cela diefrersonaggio centrale di
Dealuri — un «morto»- € costituito dal Mito relativo al Dio della Vegeiane.
Infatti, secondo la mitoanalisi, il Dio della Vegetone pud essere riconosciuto
nei tratti del protagonista dvliorira — un giovane e mite pastore e, di
conseguenza, lo si pud identificarecome dimostrereme anche nel «morto»
del componimentdealuri, in quanto archetipo proiettatovi grazie a un atto
creativo dell’autrice.

1. Dimensioni speculari

Sin dalla prima lettura, si pud facilmente constatahe Dealuri é
caratterizzata da una interessante simmetria: fza tetrofa sembra infatti
riprodurre la prima strofa in maniera pressoché&spee. Muta unicamente il
personaggio che proferisce i versi: I'io poetictlanprima strofa e un morto nella
terza. Entrambi invocano le colline, denominandeliulci sfere-mpdurite»

2 Cf. Blandiana 2008, I: 141.
3 Atal proposito, cf. Mazzoni 2004: 184.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



IL PASTORE MIORITICO E IL «<sMORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 63
UN PERCORSO ARCHETIPALE

(«soavi sfere boscose»). Definendo le colline esfeambedue svelano la loro
effettiva percezione spaziale e ontologica: ammettinfatti, I'esistenza di un
altro mondo, «rovesciato» e invisibile rispetto allaolquosizione fisica. Le
colline, da semisfere quali risultano da una pribispedi osservazione prettamente
visiva, si sdoppiano in questo secondo mondo,amg#si cosi delle sfere complete
- sebbene «nascoste per meta» nella dimensioneigaeala vista:

Dealuri

Dealuri, dulci sfere-mjglurite
Ascunse juritate Tn pmant

Ca g se poat bucurasi mortii

De carnea voastrrotunjita bland,

Poate un mort stcasi mine-acum,
Ascult vesniciile cum cui,

Tsi aminteste vechi vigi pe rand

Si contemplandu-¥ murmu:

Dealuri, dulci sfere-mimlurite
Ascunse juritate Tn zduh

Ca gi se poat bucurasi viii

De nesfagit de blandul vostru duh ..

| due versi «ascunse jdtate in imant» e «ascunse jdtate in ¥zduh»
differiscono unicamente per il sostantivo che lude: «@mant» («terra») nella
prima strofa e «zduh» («aria») nella terza strofa. Tali sostantidicano la
dimensione invisibile- rispettivamente per il vivo e per il mortoin cui le
colline risultano «ascunse jatate» («nascoste per meta»). Terra e aria Sono
dunque i due grandi reami in cui il cosmo dellagme suddiviso: il primo si
estende al di sotto della superficie terrestre,traeih secondo si estende al di
sopra di tale superficie, giungendo a includerehartarea celeste. Curioso e,
infatti, che in tale organizzazione spaziale I'ebevio terra, lungi dal
caratterizzare il mondo «terrestre» (ossia imma)eocbntraddistingua I'aldila (un
aldila, di fatto, ctonio); mentre I'elemento ari@he parrebbe inadatto nell’'al di qua
e alla sfera immanentecontraddistingua la dimensione di fatto «terrestre

4 L'edizione di riferimento per la traduzione imdua italiana della poesia & Blandiana

2004: 95: «Colline, soavi sfere boscose / nascostemeta nella terra / perché possano gioire
anche i morti / della vostra carne dolcemente mdor forse un morto se ne sta come me adesso,
/ ascolta le eternita che scorrono, / ricorda le secchie vite una per una / e contemplandovi
mormora: / colline, soavi sfere boscose / nasqusteneta nell’aria / perché possano gioire anche
i vivi / del vostro dolcissimo respiro...». Come dirr@semo nell’analisi, si € ritenuto opportuno
apportare una modifica al quinto verso (che nelfiethe citata é: «forse un morto sta qui ora
come me»).

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



64 VALENTINA SIRANGELO

Proprio come i precedenti, i due versi «8a&8 poat bucurasi mortii» e
«ca ¢ se poat bucurasi viii» variano con il sostantivo che li chiude: artii»
(«i morti») e «viii» («i vivi»), vale a dire i dusoggetti collettivi che,
rispettivamente nella dimensione della terra (hme sotterraneo) e nella
dimensione dell'aria (il reame di superficie), gamno dei vivificanti doni collinari.
Morti e vivi sono dunque le due schiere di persgielge si profilano nella poesica
Cui appartengono rispettivamente il k<morto» dehiguverso e I'io poetico.

| versi che chiudono la prima e la terza strofae «whrnea voasir
rotunjiti bland» e «de nesfir de blandul vostru duh...», a differenza delle
coppie precedentemente indagate, differiscono diomdlustrano, infatti, gli
attributi delle colline di cui i morti e i vivi, spettivamente nel reame della terra
e nel reame dell’aria, godono: «carnea» («carnem)attributo materiale, e
«duh» («respiro»), un attributo immateriale; esgianfanno, rispettivamente,
alla solidita dell’elemento terra e alla diafardigll’elemento aria. Purtuttavia, i
due doni collinari- carne per i morti e respiro per i vivisono parimenti dolci,
soavi, come se venissero teneramente elargiti cameaxmaterno».

2. Le colline come ipostasi dell§ellus Matee come «spazio mioritico»
blaghiano

Il cosmo della poesidealuri risulta, dunque, bipartito. E suddiviso,
specularmente, in due dimensioni di natura oppésstgali si diversificano per
i due elementi che vi circolano e per le due sehiirsoggetti che vi dimorano:
rispettivamente, I'aria e la terra, i vivi e i mofPur trattandosi di due domini
diametralmente opposti, pero, tra di loro vige apporto di fitta e magica
comunicazione: infatti, le colline, ponte e fuladella poesia, li attraversano
entrambi, instaurandovi un mistico contatto e facerda tramite per un
gemellaggio interdimensionale.

Le benefiche colline si presentano anzitutto coraeamti di prosperita
per i due mondi: infatti, elargiscono, rispettivarteeai vivi e ai morti, respiro e
carne, fonti di proficua sopravvivenza. La loro gessita, la soavita dei loro
doni e la rotondita dei loro contorni trovano matiione nell’archetipo che vi
sottende: si tratta della Grande Dea Madre, uno ami soggetti divini in
assoluto della storia delle religidnche si configura come corrispettivo iconico-

5 Gia la religiosita del Paleolitico era imperniaa una «visione dell’'unita della vita,

originariamente immaginata come la Dea Madre ldegganera forme di vita che sono altro che
lei stessa» (Baring/Cashford 1993: 40, trad. nos8ajo nell’eta successiva, la Dea Madre
acquisisce fattezze esclusivamente telluriche ®miévspecificamente garante della vita agraria.
«All'inizio del Neolitico questa gia antica dividitviene trasformata in una Dea agreste,
progenitrice e protettrice di tutti i frutti delaeolto» (Gimbutas 2013, II: 18). Per un ulteriore
approfondimento, cf. Eisler 2012: 43-86.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



IL PASTORE MIORITICO E IL «<sMORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 65
UN PERCORSO ARCHETIPALE

simbolico della Terfa Le colline sono un’ipostasi deleellus Mater in quanto
porzioni di terra rialzate e ondulate, richiamalia mente le abbondanti forme
della Dea nell'iconografia paleolitica e sopratiutheolitica. Il Femminile
archetipale che si manifesta nelle colline é esdnsente quello della Madre
Buona, ovvero «la dispensatrice benefica di fali@t di vita, il suolo della
natura che produce il nutrimento e la cornucopiagdembo che partorisce»
(Neumann 1978: 54-55); si tratta, infatti, di urerkminile che genera e nutre,
protegge e riscalda» (Neumann 1981: 153). Non tva€cia, invece, neanche
nel reame ctonio-funebre della poesia, di alcurethsplella Madre Terribile,
ovvero l'altro aspetto archetipale del Femminile,cti contro, «attira e cattura
ogni cosa vivente, per soddisfarsi e fecondarseu(hann 1981: 174)

Come degli inesauribili seni tellurici, le collineconferiscono
benevolmente la vita e I'abbondanza, sotto formandisfagit de blandul duh»
(«dolcissimo respiro») e di «carnea rotunjibland» («carne dolcemente
rotonda»). A proposito di questo ultimo attribusd,possono individuare due
isotopie relative all'immagine dei morti che giaieo della «carne» della Terra.
La prima € un’isotopia nutritiva, per la quale imnai cibano di parti di essa
ovvero dei suoi frutti- venendone miracolosamente vivificati. La seconda é
un’isotopia erotica, per la quale i morti, sepoéilla Terra e dunque «penetrati» nel
grembo dellaTellus Mater- in virtu di quella «regressione incestuosa della
libido» (Harding 1973: 191) che & la morte inumaftice gioirebbero
dellamplesso mortuario con la Grande Mddral cui utero fecondo e
rigenerativo hanno (temporaneamente) fatto ritSrno

Anche se il paesaggio agrario della poesia fosat stostituito da
un’unica collina, il gioco di specchi tra la prireala terza strofa sarebbe stato
ugualmente valido. Tuttavia, per il titolo del conmimento, la Blandiana ha

6 «La terra rappresenta la funzione matefifedlus Mater Essa da e riprende la vita. [...]

Assimilata alla madre, la terra € un simbolo di ofedita e di rigenerazione»
(Chevalier/Gheerbrant 2011, II: 465-466).

Per un approfondimento, cf. Jung 1981.

Un'altra poesia di Ana Blandiana é interamenteimiata sull’archetipo della Grande
Dea tellurica: si tratta dManu (Madre), appartenente alla raccol@actombrie, Noiembrie,
Decembrie(Ottobre, Novembre, Dicembredel 1972. Cf. Blandian2008, I: 107. L'immagine
che la apre, «main ntdiul meu mormant» («madre, prima mia tombasiproduce
quell’«<isomorfismo sepolcro-culla» che «ha per ieermedio la culla ctonia [...] culla tellurica»
(Durand 2009: 292).

Come asserisce Gilbert Durand (2009: 295), viregrande isomorfismo della morte e
dell'intimita materna», ma parimenti vi sono «freqti isomorfismi della tomba, della beneamata
e delle gioie dell'intimita». La ragione archetipa che la Grande Deain quanto Terra € sia
Madre e che Sposa, rispettivamente quando se ne partoriti e quando vi si discende nella fase
erotico-tanatica.

10 «L'idea e sempre la stessa: rigenerarsi attraviérsontatto con le forze della terra,
morire a una forma di vita per rinascere a un’al{@hevalier/Gheerbrant 2011, 1l: 466).

8

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



66 VALENTINA SIRANGELO

scelto il plurale «colline». Infatti, come gia nitalai critici”, I'ambientazione
della poesia e riferibile al paesaggio romeno stiggdi un’opera filosofica di
Lucian Blaga:Spaiul mioritic (Lo Spazio mioriticy>.

«QOrizzonte elevato, costituito da un ritmico edfiito susseguirsi di
colle e valle» (Blaga 1994: 51), lungi dall'essareorizzonte meramente reale
e concreto, esso rappresenta, secondo Blaga (5994«una chiave d’oro con
cui poter aprire molte delle porte dell’entita rarae. Lo spazio mioritico incide
profondamente, in quanto «orizzonte spaziale irgonse «sostrato spirituale», sia
sulle «creazioni anonime della cultura popolareema» (Blaga 1994: 54-55) che
sul peculiare «sentimento del destino radicatéan@iho romeno» (Blaga 1994: 56).

3. Il pastore diMiorizae il Dio della Vegetazione

Risalire dal titolo Dealuri a Spaiul mioritic di Blaga costituisce un
passaggio obbligato per individuare lipotesto aelpoesia. Il passaggio
successivo consiste, infatti, nel presentare l'apetteraria romena che incarna
il fondamento della categoria «spazio mioriticodirdeata dal filosofo e che, di
conseguenza, proietta la propria ombra anche polisia della Blandiana: la
ballatd® Mioriza**. Sappiamo che il peculiare paesaggio romeno dendtdla
categoria blaghiana si incontra nigi€ipit della ballata.

Due sono gli arcani che aleggiano intorno alladtalMioriza. Il primo
concerne la passivita con la quale il pastore &dat morte sanguinosa che
incombe su di lui, nonostante avrebbe potuto netiersalvo o difendersi una
volta messo in guardia dalla sua agnelfinth secondo concerne l'identita della
misteriosa figura femminile, menzionata dal pastwela sostituzione della sua
mesta morte con delle giubilanti nozze: «o marndiiasa, a lumii mireas»
(«una bella regina, sposa del mondo»), «@datcrai» («una figlia di re¥)

A nostro parere, la riposta ai due arcani conceriioriza — la passivita
del pastore e la sua sostituzione della morte eomdzze- pud essere
rintracciata nel recondito sostrato mitico che esalt alla ballata, il quale
attinge a uno scenario che precede di svariatiemiil la formazione
dell'identita etnico-culturale romena (e piu in geale, la formazione delle

1 Mazzoni 2004: 184: «Il tema che la Blandiana pph|[...] nel componimento poetico

Colline parrebbe essere I'estensione poetica di un’idealile alla speculazione filosofica di
Lucian Blaga».

12 cf. Blaga 1985. Per un'edizione in traduzione aiadi, cf. Blaga 1994.

13 «Ballata» & un termine alternativo a «canto vieogtper quanto «ignoto alla tradizione
popolare» (Cepraga/Renzi/Sperandio (eds) 2004: 11).

14 Per il testo di Miorira in traduzione italiana con testo a fronte, cf.
Cepraga/Renzi/Sperandio (eds.) 2004: 73-76; pemamgrafia siMlioriza, cf. Fochi 1964.

Per un’interpretazione in merito, cf. Eliade 187821 e sgg.

6 Pper un'interpretazione in merito, cf. Renzi 19694-125.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



IL PASTORE MIORITICO E IL «<sMORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 67
UN PERCORSO ARCHETIPALE

identita etnico-culturali europee). Adoperare goeshpio e ancestrale quadro
di riferimento ci permettera non solo di offrireauchiave ermeneutica ai due
misteri della ballata, ma anche di illuminare la Buera diegesi attraverso un
coerente percorso archetipico. Grazie ad una pitbspeli stampo mitocritico,

il suddetto sostrato, dopo aver procuratdMerifa un’esegesi saldamente
ancorata a un’articolata costellazione archetipigmtra costituire un
fondamentale ausilio per fornire un’interpretazioniéopoetica anche Realuri

di Ana Blandiana- di cui Miorita costituisce I'ipotesto.

| tratti e gli atteggiamenti del pastore mioritit@vano motivazione, a
nostro avviso, nella figura mitico-archetipale slfisabile come «Dio della
Vegetazione», di cui egli non & altri che una rifafazione nella letteratura
folklorica romen&. Nellambito della religione comparata, il Dio tel
Vegetazione- 0, secondo un’accezione leggermente piu estesa,ckie muore
e risorge»— € un archetipo a cui possono essere rinviate rageedivinita,
guasi tutte di sesso maschile, figuranti pantheonpoliteistici del’Europa e
del Vicino Oriente AnticH.

Le origini del Dio della Vegetazione sono da codisi, pero, in un
periodo ben anteriore rispetto a quelle attestazitirette (le letterature
mitologiche) le quali non ce ne tramandano cheodpeioni tardive. Infatti, egli
rappresenta la prima divinita al maschile in agsohella storia delle religioni,
che fa la sua comparsa nello scenario religiosoNdmilitico. Tale divinita
primordiale - nelliconografia neolitica, ancora teriomotfa- figura accanto
alla Dea Madre, di cui abbiamo gia trattato a psifpodella valenza tellurico-
femminea delle colline. Egli rappresenta il coreigiyo iconico della
Vegetazione- in senso esteso, il paradigma di tutto il «viventeprotagonista
di un destino tripartito (vita, morte, rinascitagielico (in quanto si perpetua nel
tempo stagionale). Nella religione neolitica, laalMadre rappresenta la Terra,
mentre il Dio in questione rappresenta la Vegetazidn virtu del rapporto
Vegetazione-Terra, assume il duplice ruolo di Bigi(potenziale) Sposo della
Grande Dea. Infatti, costui ne viene partorito lnstagione primaverile) ma,
tornando al suo utero nella discesa mortuariagrstgione autunno-vernina)
potenzialmente la penetra, al fine di procreaigenerare se stesso.

7 La fitta continuita tra il patrimonio mitologialativo a un Dio agrario e il patrimonio

folklorico romeno ¢ stata gia individuata da alcstuidiosi romeni, tra cui Ursache 2010.

18 Si & cominciato a riconoscere i cosiddetti «d#iadVegetazione», eredi del solo «Dio
della Vegetazione» neolitico, in vari complessi icoitreligiosi, grazie allo studio
dell'antropologo scozzese James George FrdzRgmo d’oro(Frazer 2006). Nel corso del XX
secolo, numerosi studiosi si sono cimentati nes@gaimento del filone di ricerca inaugurato da
Frazer, optando per la pill ampia e meno limitaatenfila «Dio che muore e risorgesf., ad
esempio, Frankfort 1992; Xella (e@Q01; Mettinger 200Ifaylor 2011: 157-179. Per uno studio
incentrato sul Dio della Vegetazione nella lett@ratcomparata, cf. Sirangelo 2014.

19 Pper un approfondimento sulla religione neolitiedla Dea e del Toro, cf. Cauvin 2010:
48 e sgg.; Mellaart 1967: 180 e sgg.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



68 VALENTINA SIRANGELO

Questo complesso scenario archetipale pud essergrtiito tramite la
comparazione di piu miti euroasiatici (mesopotamealtenico, norreno, egizio,
cananeo, anatolico e altri) risalenti alle eta pesdlitiche, i cui protagonisti
preservano alcuni tratti in comune rinvianti al msicho sostrato agraffo Le
loro analogie sono interpretabili attraverso il dugadi riferimento neolitico del
Dio della Vegetazione, Figlio e Sposo della Deard.eQuest'ultima, che
rispecchia appieno l'archetipo del Femminde abisso uterino garante di
(rijnascita e di morte- & rintracciabile, nei medesimi miti, in quelleiwdt e
ctonie dee del cui strapotere gli déi della Vegetaz sono succubi

Abbiamo individuato sei mitemi che accomunano lapo originario
del Mito del Dio della Vegetazione e la vicenda gaktore mioritico: essi
possono vedersi riprodotti, come dei tasselli, preffilo sinottico e tematico
della ballata, testimoniando cosi il suo retroscesgrario archetipale.
Discutendoli uno ad uno, ci appelleremo soprattutodue deéi della
Vegetazione: il mesopotamico Dumuzi/Tammuz e ilrewo Baldf. | loro
miti, per quanto tramandati in due aree geografiEredistanti (Vicino Oriente
e Nord Europa) e da fonti risalenti a epoche bamalwe tra di loro (lll-lI
millennio a. C. e X-XIlI secolo d. C.), preservausibilmente il medesimo
nucleo di memoria neolitica.

Professione del protagonistdl. protagonista diMiorira € un pastore:
guesta professione, collocabile, come quella dgikaltore, in un contesto
neoliticizzanté’, & ricoperta anche da due deéi della Vegetaziote:
mesopotamico Dumuzi/Tammuz (cf. Mander 2005: 33) figio Attis (cf.
Lancellotti 2002: 8).

Uccisione violenta.Gli antagonisti, inMiorifa, sono ugualmente dei
pastori, ma sono piu anziani del protagonista: cagis subdolamente in
coppia- per togliere la vita allo sventurato pastorello.pit di un mito della
Vegetazione, non uno, ma una schiera di antagaiisttagliano sul Dio per
arrecargli una morte cruenta: i demoni nel mito opesamico di
Dumuzi/Tammuz (cf. Bottéro/Kramer 1997: 302-3039-3R5), i Titani nel

20 Cauvin 2010: 57-58: «E gia esistito nel Neolitiosistema simbolico caratterizzato da

una mitologia del Figlio-Sposo, analogo a quelle chriveleranno piu tardi i testi delle tavolette
mesopotamiche dell’Eta del Bronzo [...]. Questo camigiato reca a livello germinale tutte le
ulteriori costruzioni del pensiero mitico dell’Onie e del Mediterraneo».

2 Neumann 1978: 60: «Certe figure maschili dell'aceéturale medio-orientale, come
Attis, Adone, Tamuz e Osiride vengono si partaditlla madre, perd questo aspetto recede
completamente in secondo piano ed essi diventarangnti della madre e vengono da questa
amati, uccisi, seppelliti, pianti e rigenerati».

Per un orientamento sulle fonti che tramandamitiidi Dumuzi/Tammuz e Baldr, cf.
Bottéro/Kramefl997: 287 e sgg.; Mander 2005; Lindow 1997; Staru®006: 110 e sgg.

2 Si ricordi che la cosiddetta «Rivoluzione Neobith consistette nell'apprendimento
dell’'agricoltura, ma anche dell’allevamento. Cf. @am Childe 2003: 66 e sgg; Cauvin 2010: 31
e sgg.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



IL PASTORE MIORITICO E IL «<sMORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 6¢
UN PERCORSO ARCHETIPALE

mito greco di Dioniso/Zagreo (cf. Taylor 2011: 1648 coppia Loki-H66r
(quest’ultimo, traviato) nel mito norreno di Bal@f. Sturluson 2006: 111).

Predizione di morte.In Mioriza, l'agnellina veggente profetizza
mestamente al suo padroncino che una morte violertagliera. Similmente,
in alcuni miti della Vegetazione, il Dio riceve, gerte di uno o piu sogni
inquieti, dei messaggi profetici circa la sua maneninente: tale € il caso di
Dumuzi/TammuZ e di Baldf.

Androginia e passivitall pastorello protagonista dilioriza, oltre ad
essere presentato come giovanissimo, risulta apicitiosto avvenente. Lungi
dal trasmettere l'idea di virilita, pero, la sudldéeza sembrerebbe androgina.
Quando I'anziana madre si reca a cercarlo e chietlg, lo definisce «un bel
pastorello / tirato per un anello» (Cepraga/Rem&rf8ndio (eds.) 2004: 75-76).
E nonostante la madre lo descriva come bruno, ideéirl suo bel volto «spuma
di latte» e i suoi bei baffetti «spiga di grandsid.), il che significa che ha il
volto candido. Anche il Dio della Vegetazione & uio fanciullo,
proverbialmente caratterizzato da una bellezza f@eorandrogina. Ne sono
prova: il bell'Attis, che finisce peraltro evirafof. Lancellotti 2001: 115-116);
Adonis, bellissimo ma poco virile (Ribichini 19822, 82); Baldr, «bello
d’aspetto e splendente» (Sturluson 2006: 74).

Tanto il pastorello dMiorifa quanto il Dio della Vegetazione risultano
ambigui e «femminei» non solo a livello esteticoa mnche a livello
caratteriale. Il primo, come gia discusso, subssivamente il suo destino di
morte senza accennare a reagire. Similmente, dnslecspesso € una muta e
passiva vittima di una tragica fine, senza cheidévorso degli eventi: ad
esempio, Dumuzi/Tammuz, che subisce i capriccinuifdella sua compagna
Inanna/IStar e la prigionia della dea degli InfereSkigal, non sembra «dotato di
una personalita piena e attiva» (Pisi 2001: 39)dBahe subisce la prigionia della
dea degli Inferi Hel, figura silenzioso durante sjuatto il corso della sua vicenda.

L'androginia e il candore estetico, cosi come lasspdta e
all'immobilismo caratteriali, sono un frutto delstmato lunare che sottende al
Mito del Dio della Vegetazione. La Luna, infattihec «rappresenta la
dipendenza e il principio femminile», &, propriav@il Dio agrario, «simbolo
di [...] passaggio dalla vita alla morte e dalla rmor@lla vita»
(Chevalier/Gheerbramt 2011, II: 44). Come affermadnd (2009: 367-370):

“La storia delle religioni annovera numerosi esemhipcollusione tra il ciclo lunare e il
ciclo vegetale. [...] Il simbolo deFiglio sarebbe una traduzione tardiva del primitivo
androginato delle divinita lunari. Il Figlio conser la valenza maschile accanto alla

2|l realizzarsi di un sogno profetico di mortel &dggetto del poema sumeriognodi

Dumuzi Cf. Bottéro/Kramer 1997: 314-327.

2 Sturluson 2006: 110: «Baldr, il buono, sogno sagandi e forieri di pericolo per la sua
vita». O ancora, i cattivi sogni di Baldr e il tetita del padre Odinn di farvi luce sono il soggetto
del poemd Sogni di Baldr Cf. Larrington (ed.) 1996: 243-245.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



70 VALENTINA SIRANGELO

femminilitd della madre celeste. [...] Il Figlio méesta [...] un carattere ambiguo,
connotato in senso bisessuale”.

Ricerca e lamentazion®opo la sua dipartita, il pastorello protagonista
di Miorifa verra cercato dall'anziana madre; nella variantentena della
ballata, Ciabinagul (Il Pastorellg, si legge che le pecorelle lo «cercheranno»
(Cepraga/Renzi/Sperandio (eds.) 2004: 77). SimikenehDio della Vegetazione,
dopo essere scomparso, viene insistentementeadecan caro: Dumuzi/Tammuz
dalla sorella, dal’amata o dalla madre, Baldrfdsello™, e cosi via.

Ancora, il pastorello protagonista #iorifa, nella versione canonica
della ballata, viene pianto «con lacrime di sangdahe sue pecorelle; anche
sua madre viene ritratta in lacrime mentre ne Ja disperata ricerca.
Similmente, il Dio della Vegetazione, dopo esse@parso, viene compianto
da qualcuno: Dumuzi/Tammuzche al risveglio dai suoi sogni premonitori aveva
anticipatamente «chiesto a tutta la natura di cangarlo» (Jacobsen 1976: 48,
trad. nostra)-, verra pianto dalla figura femminile che si recaeicarld”;
mentre Baldr, secondo il decreto della dea defgirindel, tornera alla vita solo
«se tutte le cose nei mondi [...] lo piangeranno»ur{8son 2006: 113).
L’archetipo individuabile nella lamentazione luttao per il Dio & quello
acquatico-piovano: la Vegetazione, infatti, pu@sicere solo attraverso I'azione
della pioggia, «acqua discendente e celeste lieJscende a fecondare la terra»
(Chevalier/Gheerbrant 2011, I: 8). Per tale ragiahgianto rivolto al Dio
rappresenta archetipicamente un’acqua fertilizzantea soluzione per
risvegliarlo e rianimarlo. IrMioriza, inoltre, le lacrime delle pecore sono «di
sangue»: anche il sangue rinviabile all'archetipo acquatiéd e presente
implicitamente nella morte violenta in séfigura come soluzione sacrificale-
fecondante volta alla rigenerazione:

“Il grembo della terra vuole essere fecondato &eandato, e i sacrifici cruenti [...] sono

il suo nutrimento preferito. [...] Nei riti delleettilita [...] il sangue ha dappertutto un
ruolo essenziale. [...] Il sangue comporta feconditéta, cosi come lo spargimento di
sangue significa perdita della vita e morte. Pearstp originariamente lo spargimento di
sangue & sempre un atto sacrale [...]. La terragg®sere fecondata, deve bere sangue”
(Neumann 1978: 66-67).

26 Hermd&dr, un fratello di Baldr, viene inviato a alw verso il regno di Hel, per

reclamare la restituzione del dio. Cf. Sturluson@a1-112.

27 Cid emerge da diverse fonti, quali il poema sucesEiompianto di Inanna per la morte
di Dumuzj i poemi di Damu e, ancora, il poema sumeBiogno di DumuziCf. Bottéro/Kramer 1997:
315, 327-334; Mander 2005: 179 e sgg.; Jacobsed: B3764. Gli spargimenti di lacrime delle tre
donne nel mito mesopotamico trovano una corrispalesul piano rituale, nelle lamentazioni per
Tammuz, cerimonie (citate anche nell’Antico Testatogin cui un gruppo di donne svolgeva un
ruolo primario. Cf. Pisi 2001: 31.

2 «ll simbolo dell’acqua contiene quello del sang(@hevalier/Gheerbrant 2011, I: 8).

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



IL PASTORE MIORITICO E IL «<sMORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 71
UN PERCORSO ARCHETIPALE

Nozze Sacre con la Dedl pastorello protagonista dMiorifa si
raccomanda per due volte: la sua fedele agnellivaadnarrare, tanto alle altre
agnelline quanto alla disperata madre, che egticha perire, si € sposato. In
entrambe le menzogne, che hanno per oggetto ummato, appare una figura
femminile dai tratti nobili («<0o mandrcraiasa, a lumii mireasd») e cosmici («o
fatd de crai»), ben lungi dal sembrare una fanciullatat®. Una teoria radicata
su una solida base archetipica € in grado di m&ilmsovrapposizione morte-
nozze, sia che si tratti di un elemento «popolgpessente iMioriza da tempo
immemore, sia che si tratti di un’aggiunta posteridel superstrato «colto».

Per il Dio della Vegetazione, morire equivale scdndere nella Terra, e
pertanto apenetrarela Dea Terra— nella fattispecie, penetrare il suo utero
ctonio. Non a caso, gli déi della Vegetaziochdumuzi/Tammuz e Baldin
primis - sono al centro di un dramma di amore e di morssi periscono,
compiendo una Discesa agli Inferitrasposizione mitica del sotterramento del
seme- e nel contempo sono subordinati alla prepotenad’@nnipotenza di
una grande Dea, a loro superiore. Nel caso di Duirammuz, si tratta della
dea dell’'amore e della guerra Inanna/IStar, chedada a morte (per quanto poi
se ne penta), consegnandolo nelle mani della sudlasdoppio, la dea degli
Inferi EreSkigal (Bottéro/Kramer 1997: 287-388Nel caso di Baldr, si tratta
della dea degli Inferi Hel, che lo accoglie quagweso» nel suo regno (il cui
nome & sempre Hel) non appena questi incontra keenjcf. Sturluson 2006:
113-114; Lindow 1997: 121).

Il regno infero e sotterraneo € la trasposizionécendell’'utero della Dea
Madre Terra archetipale. Ne & prova il fatto chei, due miti citati, esso é
governato da una «Dea Terribile», con il cui cocpmcide: nel caso norreno,
addirittura, il toponimo per gli Inferi & identi@ nome proprio della dea che vi
regna. Non ci apparira affatto fuori luogo, pertancthe il mitema della
«Discesa agli Inferi» del Dio della Vegetazionerispronda archetipicamente a
un altro importante mitema, quello delle sue «NoZaere» con la Dea. Tale
corrispondenza dEros e Thanatostrova la sua base recondita proprio nello
schema archetipico agro-ciclico: nel momento stésscui il Seme, piantato
nella Terra, vi muore, esso la penetra sessualneesitenisce amorevolmente a
Lei. In tal modo, la Dea assicura la (ri)nascithDie, in quanto Sposa a cui si
unisce e Madre a cui ritorna. Se la morte del @ime Discesa agli Inferi e la
sua ierogamia con una rilevante Dea dagli aspdiiirici sono isomorfi, allora i
due momenti topici della «morte» e delle «xnozzenadono.

La misteriosa figura femminile con cui il pasttoehfferma di sposarsi
anziché morire non puo che celare dietro di s&letipo della Grande Dea
Madre tellurica: ne sono prova l'epiteto assolugolgmii miread» e i tratti

2 per un approfondimento, cf. Wolkstein/Kramer 1983

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



72 VALENTINA SIRANGELO

cosmico-nictomorf® nella descrizione fittizia della cerimonia nuziale
morire, nell'immaginario agrario, significa compgeun Regressus ad Uterum
nella Terra (Madre e Sposa), allora non si trattand morte definitiva, bensi
solo di una fase del ciclo: il buio che preludeadiice. Pertantd\lioriza, sin
dalla sua remota genesi orale, risulta imperniatarsimpalcatura agraria: il suo
personaggio centrale si inserisce cosi, per iliteadel’'unione mortuario-erotica
con la Dea, in una temporalita ciclica ed eterna.

4. Il «morto» di Dealuri e il Tempo ciclico

Il morto é il protagonista assoluto della secortdafa della poesia: prima
di emettere il mormorio invocativo alle collinegmie immaginato compiere due
azioni esclusive, che costituiscono la differenea lui e il vivo: «ascult
vesniciile cum cud / Tsi aminteste vechi vigi pe rand» («ascolta le eternita che
scorrono, / ricorda le sue vecchie vite una peplra questi versi figurano due
sostantivi al plurale: «gaiciile» («eternita») e «vie («vite»). Il plurale «vite»
basterebbe, da solo, a collocare la poesia nebiappttiva cronologica del
Tempo ciclico, in cui si esplica il destino dellagétazione- e, a un livello ancora
pit profondo, il destino della Luna, su cui € mtadella dinamica agraria:

“Il dramma della vegetazione si integra nel siméolb della rigenerazione periodica della
natura e delluomo. L'agricoltura & solamente ure gdiani sui quali si applica il
simbolismo della rigenerazione periodica [...]. Questimbolismo trova i propri
fondamenti nella mistica lunare” (Eliade 1975a:.89)

L’altro plurale che vi figura, «wmiciile», € piuttosto insolito: se si fosse
trattato di un’eternita al singolare, ci si trovave gia dinanzi quantita di tempo
smisurata, possibilmente compatibile con la someiia dite passate (e dunque,
di altrettante morti) accumulate dal morto. Quiydpenon solo il morto ha
attraversato piu «vi> ma, se € in grado di ascoltare anche pignigide cum
cum@», si inserisce in una prospettiva temporale immemsnte dilatata, che
trascende il tempo umano.

I regime cronologico in cui si situa la poesiagertanto, €
inequivocabilmente quello di un tempo ciclico einitb: il tempo agrario. Si
pud individuare un indizio della «nostalgia [...] pan tempo circolare»
(Mazzoni 2004: 184) gia nel profilo delle collindoppiate, il quale rappresenta
un’infinita «sferica». Un altro indizio e rappressto dai tre puntini sospensivi
con cui la poesia si conclude, i quali suggeriscam® I'eco del morto, il quale
contempla la circolarita delle colline e I'eternid&l proprio tempo, potrebbe

%0 Durand 2009: 270: «Gli schemi della discesa iatgincolorano della densita notturna.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



IL PASTORE MIORITICO E IL «<sMORTO» IN DEALURI DI ANA BLANDIANA: 73
UN PERCORSO ARCHETIPALE

ripetersi d’accapo e infinite volte. Si noti, tfalfro, che la poesia si dispiega su
un piano potenzialmente atemporale; non vi € umigplut cronologico esatte
non una stagione, non un anro a parte l'avverbio di tempo «acum»
(«adesso»), che indica semplicemente la simultaeit cui il vivo e il morto
parlano: questo «acum» pud costituire potenzialenentalsiasi momento
situato nel tempo assoluto ed eterno della natura.

Il morto si trova, come un seme, sotto terra,sonsila fase buia del ciclo
vegetale. Tuttavia, egli € memore delle propriee yilassate, nonché delle
«eternita» che attraversa, in quanto da sempreangre sara protagonista di
succedersi infinito di morti (discese) e resurnez{gsalite): tale € il destino della
Vegetazione. Eliade insiste a lungo sulle dinaméagire-cicliche e agro-telluriche:

“La morte si dimostra null'altro che un mutamentmyvisorio del modo di essere;

l'inverno non & mai definitivo, perché & seguitoud rigenerazione totale della Natura
[...]I; nulla muore realmente, tutto si reintegra aelnateria primordiale e riposa

aspettando una nuova primavera” (Eliade 2009: 302).

“Le relazioni fra i morti e la fertilita agricolaso piuttosto importanti [...]; i morti, come
i semi, sono sotterrati, penetrano nella dimensaoia accessibile solo a loro. [...]
Simili ai semi sepolti nella matrice tellurica, ionti aspettano di tornare alla vita sotto
nuova forma. [...] LaTerra-Madre o la Grande Dea della fertilita, domina allo stes
modo il destino dei semi e quello dei morti” (Ega2009: 319-321).

In conclusione, il «morto» irDealuri € da interpretarsi come un
personaggio che riveste le funzioni di quella catiegmitico-archetipale nota
come Dio della Vegetazione. Attraverso la prospettiella mitocritica siamo
risaliti ad un’opera folklorica di arcaicita immenag sino a giungere all'atavico
scenario mitico-archetipale che vi sottende. Qu#stio ha costituito non
soltanto il quadro di riferimento essenziale lkoriza, che ne riproduce i mitemi
costitutivi, ma anche pdealuri di Ana Blandiana, nel cui personaggio centrale
si manifestane- in modo obliquo- il Dio della Vegetazione e I'impalcatura
spazio-temporale del suo Mito.

BIBLIOGRAFIA

Baring, A., J. Cashford, 1998he Myth of the Goddess. Evolution of an Imagadon, Penguin.

Blaga, L., 1985 rilogia culturii, in OperelX, edtie ingrijita de D. Blaga, studiu introductiv de
A. Tanase, Bucurgi, Editura Minerva.

Blaga, L., 1994 Trilogia della cultura: lo spazio mioriticoa cura di Busetto R., Cugno M.,
Alessandria, Edizioni dell'Orso.

Blandiana, A., 1977Cele patru anotimpuriBucureti, Editura Albatros.

Blandiana, A., 2004Un tempo gli alberi avevano occ¢ha cura di Frabotta, B., Mazzoni, B.,
Roma, Donzelli Poesia.

Blandiana, A., 2008Dpera poetig, Chisinau, Editura Cartier, 2 vol.

Bottéro, J., S.N. Kramet997,Uomini e déi della Mesopotamid@orino, Einaudi.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)



74 VALENTINA SIRANGELO

Brunel, P., 1992Mythocritique. Théorie et parcourParis, P.U.F.

Cauvin, J., 2010Nascita delle divinita, nascita dell'agricoltura. LRivoluzione dei simboli nel
Neolitica, Milano, Jaca Book.

Cepraga, D. O., L. Renzi, T. Sperandio (ed.), 20@Nozze del Sole. Canti vecchi e colinde
romene Roma, Carocci.

Chevalier, J., A. Gheerbrant, 20Tizionario dei simboliMilano, BUR, 2 vol.

Durand, G., 2009, e Strutture antropologiche del'immaginario. Inthezione all’archetipologia
generale Bari, Dedalo.

Eisler, R., 2012]] Calice e la spada: la civilta della Grande DealdNeolitico ad oggiUdine, Forum.

Eliade, M., 19754al] Mito dell’eterno ritorng Torino, Borla.

Eliade, M., 1975b, “La Pecorella veggente”, in Béa M., Da Zalmoxis a Gengis-Khan. Studi
comparati sulle religioni e sul folklore della Dacie dellEuropa centrale Roma,
Ubaldini, 1975, pp. 199-224.

Eliade, M., 2009Trattato di storia delle religioniTorino, Bollati Boringhieri.

Fochi, A., 1964Miorifa. Tipologie, circulaie, genei, texte Bucureti, Editura Academiei.

Frankfort, H., 1992 Dio che muore: mito e cultura nel mondo predessFirenze, La Nuova ltalia.

Frazer, J. G., 2006, Ramo d’'oro: studio sulla magia e sulla religigriRoma, Newton Compton.

Gimbutas, M., 2012-2018a Civilta della Dea Viterbo, Stampa Alternativa/Nuovi Equilibri, 2Ivo

Gordon Childe, V., 2003lan Makes HimselNottingham, Spokesman.

Harding, M. E., 1973, Misteri della donnaRoma, Astrolabio.

Jacobsen, T., 1976The Treasures of Darkness: A History of Mesopaanfeligion New
Haven-London, Yale University Press.

Jung, C. G., 1981, 'Archetipo della madre: 1938-195Z orino, Bollati Boringhieri.

Lancellotti, M. G., 2001, “Attis, il caro estintoih P. Xella (ed.), 2001: 115-150.

Lancellotti, M. G., 2002Attis Between Myth and History: King, Priest and Gbeliden, Brill.

Larrington, C. (ed.), 199G,he Poetic EddaNew York, Oxford University Press.

Lindow, J., 1997 Murder and Vengeance among the Gods: Baldr in Scanthn Mythology
Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia, Academia $iciarm Fennica.

Mander,P.,2005,Canti sumerici d'amore e di mortka vicenda della dea Inanna/lshtar e del dio
Dumuzi/TammuzBrescia, Paideia.

Mazzoni, B., 2004, “Nota”, in Blandiana, AUn tempo gli alberi avevano occha cura di
Frabotta, B., Mazzoni, B., Roma, Donzelli Poesi@}2(®p. 181-185.

Mellaart, J., 1967Catal Hiyiik: A Neolithic Town in Anatolidlew York, McGraw-Hill.

Mettinger, T. N. D., 2001The Riddle of Resurrectioying and Rising God# the Ancient
Near East Stockholm, Almqvist & Wiksell International.

Neumann, E., 197&toria delle origini della coscienz&oma, Astrolabio.

Neumann, E., 1981la Grande Madre Fenomenologia delle configurazioni femminili
dell'inconsciq Roma, Astrolabio.

Pisi, P., 2001, “Dumuzi-Tammuz, alla ricerca didio”, in P. Xella (ed.) 2001: 31-62.

Renzi, L., 1969Canti narrativi tradizionali romeni: studio e tesfirenze, Olschki.

Ribichini, S., 1981Adonis. Aspetti “orientali” di un mito greg&oma, Consiglio Nazionale delle Ricerche.

Siganos, A., 1993,e Minotaure et son mythParis, P.U.F.

Sirangelo, V., 2014Dio della vegetazione e poesRoma, Aracne.

Sturluson, S., 200&ddg a cura di G. Dolfini, Milano, Adelphi.

Taylor,J.,2011,An Introduction to Comparative Mythologpubuque, Kendall Hunt.

Ursache, P., 2010jioriza: un dosar mitologiclasi, Demiurg.

Wolkstein, D., S.N. Kramer, 198®&anna Queen of Heaven and Earth: Her Stories agthhs
from SumerNew York, Harper and Row.

Xella, P. (ed.), 2001Quando un dio muore: morti e assenze divine nefigche tradizioni
mediterraneeVerona, Essedue.

BDD-A7018 © 2014 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:56 UTC)


http://www.tcpdf.org

