
RITL, nr. 1–4, p. 167–175, Bucureşti, 2013 

INFLUENŢE ALE LITERATURII PATRISTICE  
ÎN A DOUA PREDOSLOVIE A „PSALTIRII”  

DE LA ALBA IULIA (1651) 

Florentina Nicolae* 

Studiul de faţă îşi propune să contrazică o frază a lui G. Călinescu, din Istoria 
literaturii române de la origini până în prezent, conform căreia prefeţele 
tipăriturilor religioase din secolele al XVII-lea şi al XVIII-lea sunt originale, însă 
stereotipe şi încâlcite (ed. 1993, p. 10). Vom analiza Predoslovia la Psaltire şi 
cătră cititoriu, din Psaltirea publicată la Alba Iulia, de către mitropolitul Simion 
Ştefan, în 1651, cu titlul A lui David proroc şi împărat cântare „Sefer Teillim” ce 
să zice „Cartea laudelor” sau „A psalomilor lui David”.  

Apariţia acestei tipărituri trebuie relaţionată cu intensa politică de calvinizare 
a românilor ortodocşi, practicată în secolul al XVII-lea, cu precădere în vremea 
mitropoliţilor Ilie Iorest şi Simion Ştefan. În acest context se încadrează traducerea 
şi publicarea unor lucrări precum Noul Testament de la Bălgrad (1648) şi Psaltirea 
tipărită tot la Bălgrad (Alba Iulia) în 1651. Însă intenţiile politice şi doctrinare care au 
stat la baza acţiunilor de difuzare a acestor traduceri româneşti au fost depăşite de 
importanţa lor în modernizarea culturii româneşti în ansamblul ei (Mârza 2005: 122). 

Ambele traduceri sunt precedate de câte două predoslovii, prima adresată 
principelui Transilvaniei, Gheorghe Rákóczi al II-lea (Predoslovie cătră măriia sa, 
craiul Ardealului – 1648, 1651), iar a doua adresată cititorilor români (Predoslovie 
cătră cetitori – 1648, respectiv Predoslovia la Psaltire şi cătră cititoriu – 1651). În 
ambele situaţii, numai predoslovia către principe este semnată de mitropolitul însuşi, 
pentru cea de-a doua s-au înaintat doar supoziţii (Wainberg-Drăghiciu 2011: 220). 
Ambele predoslovii către cititori menţionează limbile din care s-au făcut traducerile: 
greacă, slavonă, latină pentru Noul Testament, respectiv ebraică pentru Psaltire1.  

Predosloviile ediţiilor îngrijite de mitropolitul Simion Ştefan sunt un exemplu 
strălucit de erudiţie biblică şi patristică, redactate într-un stil foarte clar, cu 
referinţe critice plasate pe lateral, după tipicul epocii. De altfel, exegeza 
contemporană a subliniat acest aspect al modernităţii tipăriturilor mitropolitului 
Simion Ştefan, în contextul spaţiului cultural european:  
                                                 

* Universitatea „Ovidius” din Constanţa. 
1 Cf. Emanuel Conţac, Noul Testament de la Bălgrad (1648), în „Oglindanet. Revistă de 

informaţie şi analiză cultural-religioasă”, http://oglindanet.ro/index.php?option=com_content&view= 
article&id=789: noul-testament-de-la-blgrad- 1648&catid=119:grand-format&Itemid=2, accesat la 
1.02.2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



 Florentina Nicolae 2 168 

„Simion Ştefan punea însă şi el în evidenţă, în acelaşi timp şi tot prin cartea 
tipărită, nevoia de limpezire nu doar a exprimării, ci şi a semnificaţiei textului 
sacru. În Noul Testament apărut la Bălgrad, în 1648, şi în Psaltirea imprimată tot 
acolo, în 1651, numeroasele glose marginale depăşesc prin utilitate simpla dorinţă 
de clarificare a sensului unor cuvinte. Învăţatul ardelean se apropia astfel de 
modelul utilizat în epocă în ediţiile critice occidentale” (Chivu 2009: 40).  

În Predoslovia la Psaltire şi cătră cititoriu2, mitropolitul Simion Ştefan 
reafirmă faptul că traducerea s-a făcut din limbă jidovască pre limbă rumânească 
(ed. 2001, p. 79), subliniind astfel caracterul inovator al traducerii, prin raportarea 
la versiunea ebraică. 

Scopul utilitar al traducerii lui Simion Ştefan reiese din expunerea cu caracter 
didactic a patru subiecte majore:  

1. caracterul sacru şi utilitatea psaltirii: psaltirea easte carte sfântă şi-i 
lăudată şi foarte-i de folos sufletului omului (ed. 2001, p. 79); 

2. expunerea în rezumat a fiecărui psalm în parte, la începutul acestuia: 
despre summa psaltirii (ibidem); 

3. structura textului: despre părţile şi despre rândul psaltirii (ibidem); 
4. autorii psaltirii: cine au scris psaltirea (ibidem). 
Autorul(-ii) Predosloviei consideră Psaltirea drept un compendiu al Sfintei 

Scripturi, o carte de înţelepciune, universală şi atemporală3. Aici este demonstrată 
originea divină a Bibliei, este vestită sosirea Mântuitorului, sunt descrise calităţile, 
atributele, firea şi faptele lui Dumnezeu Tatăl, se arată cum se obţin iertarea 
păcatelor şi viaţa veşnică. Ideile enunţate, referitoare la caracterul profetic al 
Psalmilor, sunt preluate din lucrarea Fericitului Augustin Enarrationes in Psalmos, 
în care autorul demonstrează că aproape fiecare verset al psalmilor conţine o 
referire la Noua Lege, la viaţa şi filosofia Mântuitorului4. Aceeaşi demonstraţie 
este făcută de Euthimius Zigabenus în Prefaţa sa la Comentarii asupra tuturor 
                                                 

2 Despre această Predoslovie şi izvoarele patristice utilizate, vezi studiu Arhimandritului dr. 
Policarp, 360 de ani de la apariţia „Psaltirii de la Bălgrad“ din 1651, http://www.ziarullumina.ro/ 
articole;1702;1; 57277;0;360-de-ani-de-la-aparitia-Psaltirii-de-la-Balgrad.html. Preluare de pe site-ul 
Bibliotecii Sfântului Sinod. Patriarhia Română: http://bibsinod.ro/tag/carte-veche-romaneasca, 
accesare la 10.02.2013. 

3 Această idee transcende veacurile de exegeză biblică. Iată frumoasele cuvinte scrise de IPS 
Teodosie, Arhiepiscopul Tomisului, cu referire la perenitatea Psaltirii: „Se poate spune că în Psaltire 
găsim adunată experienţa de veacuri a omenirii, că aflăm ceea ce antichitatea a spus mai bun şi mai 
frumos în legătură cu neliniştile omeneşti. De aceea nu este de mirare că Psaltirea a şi fost cartea cea 
mai des întrebuinţată, că a fost limanul către care au alergat sufletele noastre”. 

http://psaltirea.wordpress.com/2009/03/07/ips-teodosie-despre-rugaciune-in-cartea-psalmilor-
4/, accesat la 1.02.2013. 

4 Aceste idei sunt prezente şi în gândirea altor scriitori din literatura patristică, de exemplu, 
Niceta de Remesiana: Nam quicquid lex, quicquid prophetae, quicquid euangelia ipsa receperunt, in 
his carminibus suaui meditantium dulcedine continetur (Căci orice, Legea, profeţii şi însăşi 
Evanghelia se cuprinde în aceste cântări ale celor ce le rostesc cu suavă dulceaţă). Niceta de 
Remesiana, De psalmodiae bono, V, în Sfântul Niceta de Remesiana, Opere. Traducere din limba 
latină, introducere şi note de lect. dr. Ovidiu Pop, Bucureşti, Editura Sophia, 2009, p. 142. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



3 Influenţe ale literaturii patristice în „Psaltirea” de la Alba Iulia  169 

psalmilor, un autor pe care autorii Predosloviei îl vor cita sau parafraza mai 
departe. Acesta consideră că dincolo de faptele istorice descrise în Psaltire, pot fi 
identificate în versete profeţii (prophetia) despre viaţa Mântuitorului, patimile şi 
învierea Lui, despre Tatăl, Fiul şi Sfântul Duh (Zigabenus 1573[1864]: 49).  

Ceea ce aduc nou autorii Predosloviei româneşti sunt exemplele din Psaltire, 
pentru fiecare idee enunţată. Astfel, chiar şi cele Zece Porunci pot fi identificabile 
în varii versete psalmice. Ca metodă argumentativă, autorul pune în paralel pasaje 
vetero- şi neotestamentare cu fragmente din psalmi: În a 9 porâncă ne porânceaşte 
Dumnezău să nu grăim mărturie strâmbă spre priatenul nostru. Despre aceasta 
grăiaşte David, psalom 14 prespe tot, i psalom 6, stih 8 i psalom 51, stih 1, 3, 4. În 
a 10 porâncă conteneaşte Dumnezău pohta cea rrea şi, împrotivă, porânceaşte 
carea e curată şi sfântă. Despre aceasta grăiaşte David, psalom, psalom 50, stih 8, 
12: „Şi Duh dirept înnoiaşte.” Aşea, cu ştirea lui Dumnezău arătăm cumu-s sfinţii 
psalomi de folos, de învăţătură carea e în direptate (Psaltirea 1651 [2001]: 89).  

Pentru a demonstra utilitatea psalmilor, Simion Ştefan se raportează la 
hermeneutica patristică, pentru început, la Sfântul Vasile cel Mare şi Fericitul 
Augustin: Auziţ, rogu-vă, lauda psaltirii din gura lui Vasilie şi a lui Avgustin5. 
Credem că este vorba de fapt de o singură sursă, introducerea amplă a lui Vasile 
cel Mare din Omilia la primul psalm, a cărui traducere în latină de către Rufinus de 
Aquileia a fost atribuită lui Augustin (Augustinus 1865: 63–64). 

Simion Ştefan procedează la o citare aproape exactă a primelor două 
subcapitole din omilia baziliană la psalmul întâi, asumându-şi, dar şi generalizând 
scopul didactic şi moral al omiliei sale (Psaltirea 1651 [2001]: 89)6: 

I. Toată Scriptura este insuflată de 
Dumnezeu şi folositoare. (…) 
Cartea Psalmilor, însă, cuprinde ce este 
folositor din toate: profeţeşte cele 
viitoare, ne aduce aminte de faptele 
istorice, dă legi pentru viaţă, ne învaţă 
cele pe care trebuie să le facem. Şi, ca 
să spun pe scurt, Cartea Psalmilor este o 
vistierie obştească de învăţături bune, 
dând fiecăruia, după sârguinţa lui, ce i se 
potriveşte. Tămăduieşte rănile vechi ale 
sufletelor şi aduce grabnică însănătoşire 

Toată Scriptura Sfântă de Dumnezău-i 
răsuflată i proč, aşea grăiesc de psaltire: 
„Cartea Psaltirii” cuprinde toate lucrurile 
care-s de folos; lucrurile venitoare le 
proroceaşte; viilor le rânduiaşte leage şi 
le tocmeşte obiceaiu şi (pre scurt să zic, 
cu un cuvânt) easte vistiariul a toate 
învăţăturilor bun, vacarele-s de lipsa 
spăseniei omului. Că ranele ceale de 
demult ale inimilor le vindecă, şi celor 
noao încă le dă leac; beteagii vrăcuiaşte-i, 
pre cei sănătoş ţine-i şi-i păzeaşte, şi 

                                                 
5 Cei doi scriitori patristici sunt autorii unor lucrări de hermeneutică psalmică. Sfântul Vasile de 

Mare a redactat Omilii la Psalmi (acoperind doar primii paisprezece psalmi), iar Fericitul Augustin este 
autorul tratatului Enarrationes in Psalmos, lucrare monumentală, în care sunt comentaţi toţi psalmii. 

6 Alin Tat, Vox totius Christi. Psalmul 1 după Augustin şi Vasile cel Mare, în „Oglindanet. 
Revistă de informaţie şi analiză cultural-religioasă”, http://www.oglindanet.ro/index.php?option= 
com_content&view=article&id=649%3Avox-totius-christi-psalmul-1-dup-augustin-i-vasile-cel-
mare&Itemid=54, accesat la 31.01.2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



 Florentina Nicolae 4 170 

celui de curând rănit; îngrijeşte pe cel 
bolnav şi păstrează pe cel care nu-i atins 
de boală; într-un cuvânt, îndepărtează, 
pe cât e cu putinţă, patimile care se 
încuibaseră în felurite chipuri în viaţa 
oamenilor; şi face aceasta cu seducţie 
măsurată şi cu dulceaţă, sădind în suflet 
gând plin de înţelepciune. 
Duhul cel Sfânt a văzut că neamul 
omenesc e  greu de îndrumat spre 
virtute şi că noi, din pricina înclinării 
spre plăcere, neglijăm cu totul vieţuirea 
cea dreaptă. De aceea ce face? A unit 
dogmele cu plăcerea cântatului, ca, 
odată cu dulceaţa melodiei, să primim 
pe nesimţite şi folosul cuvintelor de 
învăţătură; face la fel ca doctorii cei 
înţelepţi; aceştia deseori ung de jur 
împrejur cu miere paharul în care dau 
bolnavilor fără poftă de mâncare, 
doctorii mai amare. Pentru aceasta, dar, 
ni s-au alcătuit aceste melodii 
armonioase ale psalmilor, pentu ca celor 
care sunt copii cu vârsta sau celor care 
sunt cu totul tineri cu purtarea să li se 
pară că ei cântă, dar de fapt îşi 
instruiesc sufletul. Că n-a plecat de la 
biserică cineva dintre cei mulţi şi 
trândavi păstrând cu uşurinţă în minte 
vreo poruncă apostolică sau profetică; 
dar cuvintele psalmilor le cântă şi le 
fredonează şi în piaţă. Dacă unul din cei 
care se sălbăticesc cumplit din pricina 
mâniei intră în biserică, ei bine, când 
începe să se cânte psalmul, atunci, 
datorită melodiei, pleacă din biserică cu 
sălbăticia sufletului potolită. 
II. Da, psalmul este linişte a sufletelor, 
conducător al păcii; potoleşte tulburarea 
şi vâlvătaia gândurilor, înmoaie mânia 
sufletului şi înfrânează pe cel desfrânat. 
Psalmul leagă prietenii, uneşte pe cei de 

scârba o domoleaşte, slăbiciunea inimilor 
noastre o întăreaşte; şi gândurile noastre 
le îndereptează, ca să fie pre voia lui 
Dumnezău. 
 
Că văzu Duhul Sfânt neamul că-i cu 
nevoie a-l aduce spre fapte bune păntru 
slăbiciunea firii omeneşti, ce mai vârtos 
să pleacă spre fapte reale, lăsând înapoi 
năravul vieţiei creştineşti. Derept 
aceaea, ce făcu? Împreună cu 
învăţăturile sfinte cântece sufleteşti şi 
frumoase şi dezmierdate şi cu glasuri 
cuvioase să priimim cu mai mare 
dulceaţă învăţăturile sufleteşti şi 
cântările psalomilor, cum fac vracii cei 
ştiutori: când dau băutură amară 
bolnavului, ei ungu usnele păharului 
dinafară cu dulceaţă, ca să nu urască 
folosul leacului pentru amărăciunea 
băuturii. Pentru aceaea au aflat noao 
cântările psalomilor cu glasuri cuvioase. 
Ca, de-ară fi oarecarii poroboci au tineri 
cu firea, cântând cu glas, cu de-adinsu 
învaţă-ş inimile sale; că neci porânca 
apostolilor, neci prorocia Prorocilor nu 
o poate primi cineva lesne dentre 
oamenii cei proşti şi leaneş, neci nu o 
pot ţinea minte deaca ies din besearică. 
Iar cuvintele psalomilor le cântă şi acasă 
şi le poartă cu sine şi afară; şi când va fi 
cineva cu inima amărâtă şi mânioasă 
sau tristă şi va auzi glasul cântărilor 
psalomilor, numaidecât să mângâie şi să 
îmblânzeaşte. 
Psalomul easte liniştea inimilor şi pacea 
sufletelor; tulburările şi undele inimilor 
le conteneaşte, că moaie mânia mintei şi 
hlăpia o întoarce spre trezvie; psalomul 
strânge prietinie, îndărăptnicii asamănă-i, 
pizmaşii împacă-i; că cine ară putea 
ţinea mai mult pizmă pre om, când 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



5 Influenţe ale literaturii patristice în „Psaltirea” de la Alba Iulia  171 

departe, împacă pe cei învrăjbiţi. Cine 
se mai poate socoti vrăjmaş cu cel care 
a înălţat acelaşi glas spre Dumnezeu? 
Cântatul psalmilor aduce, deci, cel mai 
mare bun: dragostea. Cântatul împreună 
este ca un lanţ care duce la unire; uneşte 
poporul în simfonia unui singur cor. 
Psalmul pune pe fugă demoni şi aduce 
îngeri într-ajutor; este armă pentru frica 
de noapte, odihnă pentru ostenelile zilei; 
este întărirea pruncilor, podoabă celor în 
floarea vârstei, mângâiere bătrânilor, 
găteală foarte potrivită femeilor. 
Psalmul populează pustiurile, cuminţeşte 
pieţele; este carte elementară de învăţătură 
pentru cei ce intră în viaţă, creştere 
pentru cei ce înaintează în vârstă, 
întărire pentru cei maturi. Psalmul este 
glas al Bisericii; psalmul înveseleşte 
sărbătorile; psalmul creează tristeţea cea 
după Dumnezeu; psalmul scoate lacrimă 
şi din inimă de piatră; psalmul este 
lucrul îngerilor, vieţuire cerească, 
parfum duhovnicesc. (Sfântul Vasile cel 
Mare. Scrieri, trad. Dumitru Fecioru, 
partea I, seria PSB, 17, 1986, p. 183–184) 

sloboade glasul psalomului cătră 
Dumnezău? Pentru aceaea, care bine e 
mai mare între oameni, aceaea ne aduce 
cântarea psalomilor: dragostea o încinde 
şi glasul lor împreună inimile 
oamenilor; psalomul goneaşte pre dracii 
şi aduce pre îngerii într-agiutoriul 
nostru; şi ni-e armă în frica nopţiei, în 
osteneala de dzua ni-e odihneală; şi 
porobocilor – pază, tinerilor – 
frâmseţare, bătrânilor - mângâiare, 
muierilor – lume bună; pustiile le face 
lăcuitoare, târgurile le face treazve; 
proştilor – învăţătură, învăţaţilor – 
temeiu, întregilor – tărie; şi-i glas unul a 
toate besearicile: aceasta sărbătorile şi 
adunările luminează; aceasta – căinţa, 
care-i după Dumnezău, lucrează; 
psalomul, din inimă împietrită izvoraşte 
lacrămi; psalomul e lucrul îngeresc şi-i 
slujbă sufletească i pročaę. Psalomul e 
vistiariul a toate lucrurilor bune şi 
oglinda firei şi milei dumnezăieşti şi-i 
grădina inimilor creştineşti, leacul 
boalelor sufleteşti. (Psaltirea 1651, 
2001, p. 91, 93) 

În Predoslovie, după model bazilian, traducătorul renunţă la pasajul referitor 
la realităţile istorice pe care le descriu psalmii (ne aduce aminte de faptele istorice), 
dar accentul cade mai mult pe calităţile catarctice ale acestora. În plus faţă de textul 
Sfântului Vasile cel Mare, autorul Predosloviei adaugă epitetele amărâtă, tristă, 
alături de mânioasă, precum şi verbul mângâie, cu aluzie la sintagma inimă 
înfrântă şi întristată din Psalmul 50, versetul 19 (Psaltirea 1651).  

În descrierea structurii şi tematicii Psaltirii, se face referire la un alt scriitor 
patristic, Fericitul Ieronim (Eusebius Sophronius Hieronymus) şi la lucrarea 
acestuia, Commentariorum in Sophoniam Prophetam liber unus. Probabil 
influenţat de numele scriitorului latin, mitropolitul a scris în Predoslovie, Sofronie 
(p. 95), în loc de Sofonie. Au în comun cei doi cunoaşterea limbii ebraice şi 
utilizarea acesteia în efortul de traducere a textului sacru. Fericitul Ieronim 
analizase în paralel versiunea ebraică şi cea grecească a Septuagintei; la 
comentariul capitolului 3, versetele 14–18, face observaţia ca diferenţele în ceea ce 
priveşte începutul şi finalul unor capitole sunt cauzate de diferenţele de traducere 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



 Florentina Nicolae 6 172 

din ebraică, în greacă şi latină: Non videatur mirum, ut saepe diximus, aliter 
Hebraica capitula, aliter LXX Graeca videlicet Latinaque finiri. Ubi enim in sensu 
diversa translatio est, ibi necesse est diversa esse vel principia vel fines 
(Hieronymus, 1845: 1382). A doua referire la opera ieronimiană se face la 
Predoslovia lui Malahia proroc (Psaltirea 1651 [2001]: 97). 

Comentând felul în care Cartea lui Ezdra a fost atribuită lui Malahia, Ieronim 
face o paralelă cu maniera de a atribui un psalm cu autor neprecizat în titlu, 
autorului psalmului anterior: quod et in Psalmis diximus, qui titulos non habent, 
eorum esse credendos, quorum priores psalmi nominibus praenotati sunt 
(Hieronymus, 1845: 1542). – Carii psalomi n-au numele scriitoriului desupra 
gicem  că-s a celora cărora li-e scris numele la psalom de mai sus (Psaltirea 1651 
[2001]: 97). Mitropolitul marchează citatul respectiv ca atare, spre deosebire de 
felul în care a prezentat fragmentul preluat aproape exact din omilia baziliană. De 
altfel, distincţia dintre citare şi parafrazare era încă neclarificată în secolul al XVII-lea 
(Benner–Tengström, 1977: 37). 

Un alt scriitor patristic la care face trimitere Mitropolitul este „Sfântul 
Hilarie”, nominalizat de două ori în a doua Predoslovie. Este vorba despre Sfântul 
Hilarie de Poitiers (Hilarius Pictaviensis), contemporan cu Fericitul Augustin şi cu 
Fericitul Ieronim, autor, între altele, al unui „Tratat despre psalmi” (Tractatus 
super psalmos), din care s-a inspirat Mitropolitul Simion Ştefan. Acesta oferă titlul 
ebraic al Psaltirii – Tehillim, căruia îi dă traducerea literală, „Cartea laudelor”, cu 
precizarea că va folosi, totuşi, traducerea „Cartea psalmilor”, pentru a respecta 
tradiţia apostolică (adică Septuaginta). Formularea autorului, iar noi zicem cu 
apostolii Cartea psalomilor, este preluată din prologul Sfântului Hilarie: sed nos 
secundum apostolicam auctoritatem, Librum psalmorum et nuncupamus, et 
scribimus şi mai jos, tot acolo, sed secundum apostolicam auctoritatem Liber 
psalmorum esse noscendus est (Hilarius 1844: 233). Observaţiile potrivit cărora 
evreii au împărţit Cartea psalmilor în cinci părţi, marcate prin formularea Amin, 
Amin – Fie, fie, adică după psalmii 40, 71, 88, 105, nu îi aparţin Fericitului 
Ieronim, cum consideră autorul Predosloviei, ci sunt preluări din acelaşi Prolog al 
Sfântului Hilarie: Nam aliqui Hebraeorum eos in quinque libros divisos volunt 
esse: ut sit usque in quadragesimum psalmorum liber primus, et a quadragesimo 
usque in septuagesimum-primum liber secundus, et ab eo usque in octogesimum-
octavum liber tertius, et usque in centesimum-quintum liber quartus; ob quod hi 
omnes psalmi in consummatione sua habeant, fiat, fiat (Hilarius 1844: 233).  

Urmează o preluare greşită din textul latin. Autorul Predosloviei notează că a 
cincea parte se întinde „de la 106 până la 108” (Psaltirea 1651 [2001]: 95), ceea ce 
nu mai corespunde originalului hilarian: concludatur deinde in centesimo-
quinquagesimo psalmo liber quintus (Hilarius 1844: 233).  

Consideraţiile privind autorii psalmilor sunt preluate din acelaşi Prolog al 
Sfântului Hilarie. Mitropolitul precizează doar numele autorului şi combină două 
citate din subcapitolele 2 şi 3 ale Prologului:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



7 Influenţe ale literaturii patristice în „Psaltirea” de la Alba Iulia  173 

De scriitorii psalomilor, aşea scrie 
Hilarie: Mulţi-s scriitorii psalomilor: că 
unii i-au scris David, alţii – Solomon; alţii, 
de Asaf, alţii să cheamă a lui Idithom; 
iară alţii zic că-s scriş de feciorii lui 
Corei; şi alţii să cheamă că-s a lui 
Moissi. Iară despre ceşti psalomi, carii 
n-au numele scriitorilor săi desupra la 
începenie, – ce numai ce au desupra alt 
tituluş, – despre aceştea acesta e 
obiceaiul cărtularilor celor de demult: că 
den psalomul ce e scris numele 
scriitoriului desupra, de acela să ţin şi 
ceia alalţi, carii n-au numele 
scriitoriului său desupra, până în cela 
psalom ce are alt nume desupra, a lui 
său scriitoriu. (ed. 2001, p. 97) 

Sunt autem plures eorundem psalmorum 
scriptores. Nam in aliquibus David 
auctor praescribitur, in aliquibus 
Salomon, in aliquibus Asaph, in 
aliquibus Idithum, in aliquibus filiorum 
Chore, in aliquo Moysi. (Prologus, 2) 
De his autem qui sine diversorum 
auctorum nominibus sub diversis 
superscriptionibus habentur, antiquorum 
virorum ista traditio est, quod ex eo 
psalmo, cuius auctor in superscriptione 
praeponitur, qui  deinceps sine 
auctorum superscriptione succedunt, 
eius esse existimandi sunt, qui anterioris 
psalmi auctor inscribitur, usque in eum 
psalmum, in quo nomen alterius 
auctoris praeferatur. (Prologus 3) 

O altă sursă bibliografică menţionată în a doua Predoslovie o reprezintă 
scriitorul bizantin Euthimius Zigabenus (numit simplu, în textul românesc, 
„Euthimie”), călugăr şi teolog erudit de la curtea lui Alexios Comnenus (Ana 
Comnena 1977: 336), autor, între altele, al unor Comentarii asupra tuturor 
psalmilor, traduse în latină de Philippus Saulus, în 1573.  

Euthimius Zigabenus este amintit în Predoslovie în subcapitolul De scriitorii 
Psaltirii, după Sfântul Hilarie şi în opoziţie cu acesta, deoarece are părerea 
tranşantă, chiar în prima frază a prefeţei la Commentarii (Zigabenus, 1573[1864]: 
42), că autorul tuturor psalmilor a fost David: Euthimie zice că toţ psalomii sânt 
scriş de David (Psaltirea 1651 [2001]: 97). Referirile la prefaţa lui Euthimius 
Zigabenus se repetă, chiar dacă autorul Predosloviei nu mai precizează sursa. De 
pildă, consideraţia conform căreia Mulţi zic aşea, că psalomii i-au strânsu la un loc 
Ezdra, după robia ce-au fost în Vavilon şi i-au împărţit aşea pre scriitori, carele în 
ce vreame au fost scris. Alţii zic că i-au strânsu Izichiaş-Craiu (Psaltirea 1651 
[2001]: 99) este o parafrază după un fragment din aceeaşi prefaţă a lui Euthimius 
Zigabenus  (Zigabenus, 1573[1864]: 50, 62), ca şi  prezentarea în rezumat, pe zece 
teme mari (în ceaste 10 lucruri – ε̉ις … δέκα κεφάλια), a psalmilor în ansamblu. 
Spre deosebire de scriitorul bizantin, care prezintă în detaliu personalitatea regelui 
David şi atrage atenţia în egală măsură asupra conţinutului istoric al psalmilor  
(Zigabenus, 1573[1864]: 50), în Predoslovie este subliniat rolul formator şi 
spiritual al acestora (Psaltirea 1651 [2001]: 93–95), tot după model bazilian. 

Finalul celei de a doua Predoslovii reia ideea enunţată la început, a originii 
divine a Psaltirii, ca parte a Sfintelor Scripturi, preluată de la Sfântul Pavel (II 
Tim., 3, 16): destul ni-e că ştim că-i scriitoriul Duhul Sfânt şi-i strânsă şi rânduită 
de oamenii Duhului Sfânt  (Psaltirea 1651 [2001]: 99). În plus, autorul (sau autorii) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



 Florentina Nicolae 8 174 

adaugă un îndemn subtil la acţiune în studierea Psaltirii, prin parafrazarea unui 
fragment din Epistola sobornicească a Sfântului Apostol Iacov, căci precum trupul 
fără de suflet mort este, astfel şi credinţa fără de fapte moartă este (2, 26): Mai 
vârtos de toate pre aceasta ne-am silit să ţinem înţelesul Duhului Sfânt, că 
scriptura fără înţeles easte ca şi trupul fără suflet  (Psaltirea 1651 [2001]: 101). 

Chiar dacă traducerea coordonată de Mitropolitul Simion Ştefan s-a făcut din 
ebraică, în română, interpretarea psalmilor este puternic influenţată de tradiţia 
profetică şi mesianică iniţiată de literatura patristică. Referirea permanentă la 
tradiţia patristică greacă şi latină, prin citare şi parafrazare este o trăsătură esenţială 
a umanismului european, în abordarea Scripturii (Grendler 2008: 37) şi exprimă 
ancorarea profundă a traducătorilor Psaltirii de la Alba Iulia în contextul cultural al 
epocii contemporane. 

BIBLIOGRAFIE 

Surse primare 

Niceta de Remesiana, 2009: De psalmodiae bono, V, în Sfântul Niceta de Remesiana, Opere. 
Traducere din limba latină, introducere şi note de lect. dr. Ovidiu Pop, Bucureşti, Editura Sophia. 

Pavel, Eugen 2001: Carte şi tipar la Bălgrad (1567–1702), Cluj-Napoca, Editura Clusium. 
Psaltirea de la Alba Iulia 1651 [2001]: Editori Mihai Moraru, Remus Onişor, Alexandra Moraru, 

Iacob Mârza, Eva Mârza, Mihai Gherman, Alba Iulia, Editura Reîntregirea. 
Sfântul Vasile cel Mare, 1986: Scrieri, trad. Dumitru Fecioru, partea I, seria PSB, 17. 

Resurse electronice 

Aurelius Augustinus, 1865: Ennarationes in Psalmos, în Opera omnia, Tom IV, Editor J.-P. Migne, 
Patrologiae cursus completus…, Series Latina, Vol. 36, Paris. Ediţie online: 
http://books.google.ro/books?id=52_YAAAAMAAJ&printsec=frontcover&hl=ro&source=gbs_g
e_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false, accesat la 28.01.2013 

Eusebius Sophronius Hieronymus, 1845: Commentariorum in Sophoniam Prophetam liber unus, în 
Opera omnia. Tomi V et VI. Editor J.-P. Migne, Patrologiae cursus completus… Series Latina, 
Vol. 25, Paris. Ediţie online:  

http://books.google.ro/books?id=jHzYAAAAMAAJ&printsec=frontcover&hl=ro&source=gbs_ge_su
mmary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false, accesat la 29.01.2013 

Hilarius Pictaviensis, 1844: Tractatus super psalmos, în Opera omnia. Tom I, Editor J.-P. Migne, 
Patrologiae cursus completus… Series Latina, vol. 9, Paris. Ediţie online: http://books.google.ro/ 
books?id=cAQRAAAAYAAJ&printsec=frontcover&hl=ro&source=gbs_ge_summary_r&cad=0
#v=onepage&q&f=false, accesat la 26.01.2013 

Euthymius Monachus Zigabenus, 1573[1864] : Commentarii in omnes Psalmos, e Graeco in Latinum 
conversi, per R.D.Philippum Saulum Episcopum Brugnatensem, Lugduni, apud Petrum Landry. 
Text reprodus în Commentarii in Psalmos Davidis, în Opera quae reperiri potuerunt omnia, tom 
I. Editor J.-P. Migne, Patrologiae cursus completus… Series Graeca, vol. 128, Paris. 

Ediţie online 

http://books.google.ro/books?id=e_s9MwiOL0C&printsec=frontcover&source=gbs_ge_summary_r&
cad=0#v=onepage&q&f=false, accesat la 30.01.2013 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei



9 Influenţe ale literaturii patristice în „Psaltirea” de la Alba Iulia  175 

Surse secundare 

Benner, Margareta şi Tengström, Emin, 1977: On the Interpretation of Learned Neo-Latin. An 
explorative study based on some texts from Sweden (1611–1716), Acta Universitatis 
Gothoburgensis. 

Călinescu, G., 1993: Istoria literaturii române de la origini, până în prezent, Craiova, Editura Vlad & Vlad. 
Chivu, Gheorghe, 2009: Psaltirea – de la litera la spiritul textului sacru. Consideraţii asupra unui 

manuscris moldovenesc de la mijlocul secolului al XVII-lea, în Text şi discurs religios, 1, Iaşi, 
Editura Universităţii Al. I. Cuza, p. 3–43. 

Comnena, Ana, 1977: Alexiada, vol. II, Cartea a XV-a, Bucureşti, Editura Minerva. 
Grendler, Paul F., 2008: Italian Biblical Humanism and the Papacy (1515–1535), în Biblical 

Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus, editor Erika Rummel, Leiden-Boston, 
Editura Brill. 

Mârza, Iacob, 2005: Zenovie Pâclişanu despre raporturile românilor cu calvinismul în veacul al 
XVII-lea: reevaluări istoriografice, în „Annales Universitatis Apulensis, Series Historica”, 9 / II. 

Moraru, Mihai, 2001: Locul Psaltirii de la Alba Iulia (1651) între traducerile româneşti ale Cărţii 
Psalmilor, studiu introductiv la Psaltirea de la Alba Iulia 1651, Alba Iulia, Editura Reîntregirea. 

Wainberg-Drăghiciu, Iuliana, 2011: Clerici români ai veacurilor trecute, ocrotitori ai cărţii tipărite 
pe teritoriul românesc (sec. al XVI-lea – prima jumătate a sec. al XVII-lea), în „Altarul 
Reîntregirii”, nr. 1, Alba Iulia. 

Resurse electronice 

Chiţulescu, Arhim. dr. Policarp, 360 de ani de la apariţia „Psaltirii de la Bălgrad“ din 1651, 
http://www.ziarullumina.ro/articole;1702;1;57277;0;360-de-ani-de-la-aparitia-Psaltirii-de-la-
Balgrad.html. Preluare de pe site-ul Bibliotecii Sfântului Sinod. Patriarhia Română: 
http://bibsinod.ro/tag/carte-veche-romaneasca, accesat la 10.02.2013. 

Conţac, Emanuel, Noul Testament de la Bălgrad (1648), în „Oglindanet. Revistă de informaţie şi 
analiză cultural-religioasă”. Ediţie online:  

http://oglindanet.ro/index.php?option=com_content&view=article&id=789:noul-testament-de-la-
blgrad-1648&catid=119:grand-format&Itemid=2, accesat la 1.02.2013. 

Tat, Alin, Vox totius Christi. Psalmul 1 după Augustin şi Vasile cel Mare, în „Oglindanet. Revistă de 
informaţie şi analiză cultural-religioasă”. Ediţie online: http://www.oglindanet.ro/index.php?option= 
com_content&view=article&id= 649%3Avox-totius-christi-psalmul-1-dup-augustin-i-vasile-cel-mare& 
Itemid=54, accesat la 3.02.2013 

IPS Teodosie (Macedon Petrescu), Despre rugăciune în Cartea Psalmilor (4). 
http://psaltirea.wordpress.com/2009/03/07/ips-teodosie-despre-rugaciune-in-cartea-psalmilor-4/, accesat la 

28.01.2013. 

ABSTRACT 

In this study there is analyzed the impact of patristic literature on the first translation into 
Romanian of the Book of Psalms, in 1651, under the coordination of Simion Ştefan, the Orthodox 
Metropolitan of Transylvania. The translation was done from Hebrew, but the influence of the Greek 
Septuagint, the Latin (not necessarily the Vulgate) and the Slavic versions cannot be ignored. In the 
Second Introduction (Predoslovie), the Archbishop gives an erudit presentation of the origin, 
authorship, aims, structure, main ideas of the Book of Psalms, using – with or without specific 
nomination – the works of Basil the Great, Jerome, Augustine and of the less known Byzantine writer 
Euthimius Zigabenus. The Western manner of quotation and paraphrase is obvious, having as a result 
a very modern and scientific version of the Book of Psalms. 

Keywords: Psalms, Romanian language, patristic literature, quotation, paraphrase. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:39:51 UTC)
BDD-A6968 © 2013 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

