
65

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

OLESEA  CIOBANU

Institutul de Filologie
(Chişinău)

POEZIA  LUI LUCIAN  BLAGA  ŞI
CEA  A  MAGDEI  ISANOS. 
AFINITĂŢI  ŞI  DEOSEBIRI

Abstract

This article explores the affinities and the differences between the poetry of Lucian 
Blaga and that of Magda Isanos. The brotherhood and the pantheistic union with the nature, 
the vegetation, the mioritic vision of death as a possibility of return to primary materials – 
there are just some common points between the work of Blaga and the lyrics of M. Isanos. 
Discussed in parallel, the creations of these two important poets of Romanian literature are 
able to amplify and illuminate each other.

Magda Isanos, născută la 17 aprilie 1916, este unul dintre poeţii a căror creaţie 
este direct raportabilă la propriul destin. În cazul autoarei Poeziilor această raportare 
este motivată prin obsedantul sentiment al sfârşitului prematur, care transpare în 
volumele sale. În creaţia sa, Magda Isanos se racordează cu toată fiinţa la ritmurile 
cosmosului care îi alimentează, pe de o parte, bucuria existenţei şi a consubstanţialităţii 
cu lumea, cu universul, iar pe de altă parte, durerea chinuitoare la gândul dispariţiei 
fizice – o gamă întreagă de sentimente pe fundalul unei constante melancolii, care 
scot în evidenţă o poezie de un izbitor zbucium interior. Fiind foarte receptivă la toate 
problemele lumii, ale oamenilor săraci şi chinuiţi (Din dragoste de oameni, Iartă-mă 
frate, Oamenii mă uimesc, Ei sânt săracii, Mă gândesc la oamenii risipiţi ş.a), Magda 
Isanos s-a impus în peisajul literar basarabean atât prin partea de umanism a poeziei 
sale, cât şi prin lirismul feminin al acesteia.

Poezia Magdei Isanos este un omagiu adus vieţii şi tinereţii. Ea debordează uneori 
de vitalitate şi de optimism: „Mă scald în zi ca un copil în râu./ N-am ieri, nici mâine, 
şi voioasă-n uliţi/ privesc cum trece soarele cu suliţi,/ şi mă gândesc la vară şi la grâu.”  
(Mă scald în zi) Lirica poetei e un elogiu luminii soarelui care triumfă cu fiecare apariţie 
pe cer asupra forţelor întunericului, asupra nopţii ce pare a fi o sărutare de-a lui Dumnezeu 
dată cu gura lui neagră pământului şi care parcă ar spune cu duioşie: „Haide, -nvăţaţi-vă 
câte puţin să muriţi”. (Noapte) Alteori însă trădează un anumit sentiment de groază în 
faţa morţii. E în poezia Magdei Isanos o luptă continuă dintre lumină şi întuneric, luptă  
ce-şi are originea în mitul biblic al facerii lumii. Spiritul jubilează la fiecare rază de 
lumină, pomii cei tineri trimit rugi, implorând viaţă „zeului totdeauna rotund”, ploaia, 
vântul, păsările, totul în jur „cântă” un imn soarelui şi luminii solare (Imn pentru soare, 
Dimineaţă de primăvară, Pomii cei tineri…). Marele fluviu solar inoculează substanţă 
vitală întregii naturi şi prin aceasta amână momentul căderii în marele somn: „Soarele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



66

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

va striga lumii: „Exişti…”/ Şi toate vor fi în ziuă cuprinzătoare./ Chiar mormintele-n 
cimitirul de ţară/ vor fi ca nişte mici grădini multicolore.” (Dimineaţă de primăvară)

O proiecţie a aceluiaşi mit cosmologic este şi în poezia lui Lucian Blaga La mare. 
E celebrată şi în acest caz victoria luminii solare (ca principiu al vieţii) asupra nopţii, 
într-o atmosferă nuanţat-expresionistă: „Soarele în răsărit – de sânge-şi spală-n mare/ 
lăncile, cu care a ucis în goană noaptea/ ca pe o fiară.”

Lumina „de nimic tulburată” din poezia Magdei Isanos este chiar lumina blagiană 
a existenţei, e lumina dintâi, cea vestitoare de viaţă, la care visează seminţele în leagănul 
cald al humei şi copacii promiţători de rod, păsările ce-şi caută un loc pentru cuiburi 
undeva mai aproape de soare, florile şi câmpurile, şi întreaga lume „însetată de viaţă”. 
„Nimicul zăcea-n agonie,/ când singur plutea-n întuneric şi dat-a/ un semn Nepătrunsul:/ 
„Să fie lumină!”  (Lumina, Lucian Blaga). E lumina trăirii plenare a vieţii, dar, de cele 
mai multe ori, e lumina „vieţii ce ni se ia” şi care se stinge câte puţin începând chiar 
din „dimineaţa” fiinţei. E lumina care la cealaltă extremă se schimbă inevitabil într-o 
înfricoşătoare, neagră noapte a morţii. Lumina vieţii „vine din pământ” şi este lumina 
plantelor şi a fiinţelor pregătite să moară. Fiecare om sau floare e datoare să o redea 
spaţiului – aceasta e logica întregului univers. Natura e supusă trecerii şi doar ciclica ei 
înviere creează impresia eternului vegetal. Invitaţia copacilor „Hai să înflorim” (Viaţă, 
nu mă părăsi) este în realitate o invitaţie la devenire, la trecere, care certifică acţiunea 
timpului asupra mediului natural. Or, în fiecare fruct e luciul şi zâmbetul temut al morţii, 
căci moartea începe „în fructele prea coapte”, când soarele începe să „putrezească” în 
fiecare din ele. În poezia Magdei Isanos însă momentul stingerii fiinţei s-ar părea că este 
neglijat într-o primă etapă, cea a plinei tinereţi. Lumina fecundează cu energia ei tot 
ce există şi, din moment ce soarele mai poate fi cules cu mâna, căderea în „întunericul 
des” rămâne o problemă de viitor. Moartea e străină şi de neconceput pentru fiinţa 
aflată abia la răsăritul sau în amiaza vieţii, ea e incompatibilă cu ideea de tinereţe şi 
indezirabilă pentru eul liric însetat de lume şi soare: „Uneori, în dimineţile clare,/ mă 
uit drept în soare râzând/ şi nu pot crede c-am să mor în curând;/ viaţa mea sună înalt, 
fără-ntristare.” (În dimineţile clare)

Poezia Magdei Isanos trădează o neostoită sete de viaţă, un optimism ce nu trece 
dincolo de legile de nestrămutat ale universului şi o credinţă fermă în „anotimpul” 
existenţei sale.

În această lume invadată de energia vitală a soarelui, spiritul stabileşte relaţii 
puternice cu universul, îi surprinde mişcările, trăieşte în ritmul acestuia şi se identifică 
cu el; îl simte cum explodează în pragul primăverii, cum mugurii pocnesc ca alunele, 
cum înfloreşte măcieşul şi mărul, cum se trezesc popoarele de furnici, cum creşte iarba 
grasă… În general, creaţia poetică a Magdei Isanos se evidenţiază printr-o conştientă 
„nonacceptare a părţii de umbră a lumii”, după cum afirmă Horia Bădescu [1, p. 13]. 
E poezia deschisă florilor şi sensurilor luminoase ale lumii, în care „ca-n pământul milei şi 
minunii” învie pasărea ucisă, e cântecul eternei primăveri, a plantelor şi a apei line, „care 
toate închid câte un vis”, e o cântare despre toate cele: despre lumina coborâtă în spic, în 
maci, în bobul de nectar şi care biruie în mii de feluri întunericul, despre tainele ascunse în 
verdele mohorului, în adâncul fântânilor, în strălucirea izvoarelor şi-n liniştea pământului, 
e o cântare „neisprăvită” de „laudă şi naivă mirare” în faţa a tot ce există frumos în lume: 
„Fereastra se umple de-amurg şi-ngândurată/ se uită la mine cum mă bucur şi cred –/ ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



67

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

şi când eu am scornit grădina-ntomnată,/ şi stelele nalte, şi coarnele scunde de ied…”.  
(Mă scald în zi)

Stelele înalte – „pulbere în vânt şi părere” – „duşmănoasele stele de sus” sunt 
complicii misterului lumii. Ele sunt cele care îşi ascund taina şi care, odată cu ieşirea şi 
depărtarea fiinţei umane de starea originară, se urcă mai sus şi nu se mai arată în lumina 
lor „curată”. Aparţinând lumii celeste în care coexistă „viaţă şi mister”, ele, cu lumina 
lor, îl ascund pe Dumnezeu. Ca şi la Lucian Blaga, eul poetic simte greutatea acestei lumi 
în care fiecare zare mai are în spatele ei încă o zare şi fiecare cuvânt are „câte un clopot 
mai mult”. Însuşi Dumnezeu cel nevăzut împiedică orice cunoaştere în sens pozitiv, 
care să apropie cerul depărtat şi să-i dezvăluie misterul. Se cere menţionat că în poezia 
Magdei Isanos problema misterului se reduce doar la acea parte necunoscută specifică 
tărâmului de dincolo. Taina interesează în măsura în care se referă la fenomenul morţii 
fiinţei. Starea de nelinişte, de frică pe care o trăieşte subiectul uman la gândul trecerii 
într-o altă lume, trebuie pusă pe seama totalei lipse de cunoaştere de către om tocmai  
a acestui aspect, a tainei de pe urmă. Iar Dumnezeu, de când „i-a crescut aripi şi a zburat 
spre cer”, nu face decât să sporească şi mai mult taina lumii peste care singur este 
Stăpân. Sentimentul de nostalgie ca urmare a pierderii stării adamice se proliferează 
nu la gândul rupturii cu divinitatea, ci la ratarea condiţiei de nemuritor a fiinţei umane. 
Posibilitatea recuperării stării pierdute ar fi o şansă dată omului pentru a se apropia de 
cer în vederea eliberării din „restriştea pământească”, pentru a domestici „lumina” şi 
a stopa procesul „vestejirii” (Fata). Problema rupturii dintre divinitate şi fiinţa umană 
se pune doar sporadic. În ciclul Cântarea munţilor Dumnezeu este acuzat, în manieră 
argheziană, de nepăsare. Nu se pune la îndoială existenţa sa, dar i se reproşează că 
nu răspunde nevoilor săracilor şi ale copiilor îngheţaţi: „Doamne, n-ajung pân`la tine/ 
Vârfurile-acestei păduri de suspine?” (Doamne, n-ajung pân` la tine?)

Alteori Dumnezeu trăieşte în fiecare plantă, e un Dumnezeu al oamenilor 
chinuiţi şi oropsiţi: „Oamenii bogaţi au făcut icoane,/ catapetezme-aurite şi strane,/ 
însă Dumnezeu n-a venit/ în locul astfel îngrădit.” (Dumnezeu). El zboară prin copaci, 
făcându-i să-nflorească, devine când apă, când câmpie, creşte prin păpuşoaie, ajută 
întreaga făptură mică şi chinuită. El e Dumnezeul vieţii, din a cărui milă în fiecare 
mugur se-aprinde un fir de lumină „ca un safir”. Tot din „graţia” Lui şi la alegerea Lui 
fiinţa umană îşi încheie existenţa terestră pentru a pleca într-un nou tărâm: „Îngere, 
lasă-mă pe pământ./ Ia o ramură şi prefă-o-n femeie,/ du-o-naintea dumnezeului tău să 
steie;” (Trebuie să plec astă-seară…)

În viziunea Magdei Isanos, fiinţa umană nu îşi încheie ciclul existenţei terestre odată 
cu moartea ei fizică. Murind, corpul părăseşte „sicriile înguste” pentru a se încorpora în 
vegetal. Cu titlu de paranteză menţionăm că într-o primă fază a creaţiei sale Magda Isanos 
manifestă o vădită preferinţă pentru regnul mineral, ca formă unică, acceptabilă pentru 
viitoarea-i reînviere: „N-aş vrea ca după moarte să-nvii/ în alt tipar de om sau animal,/ 
sau floare cu petale străvezii,/ ci-aş vrea să trec în regnul mineral.// Să fiu bucată rece de 
granit,/ ascuns filon de marmoră să fiu,/ să-mi dorm, în fine, somnul liniştit/ sub straturi 
suprapuse mai târziu.” (Dorinţa)

În poeziile de mai târziu însă, poeta care a iubit cu disperare viaţa preferă somnului 
adânc şi liniştit al „granitului” posibilităţile de reînviere a regnului vegetal, cu atât mai 
mult că acesta din urmă există şi se dezvoltă undeva la hotarul dintre lumea increatului 
şi a creatului. Aici, prin elementul vegetal, ce urcă asemeni unei Bunevestiri spre soare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



68

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

se realizează legătura dintre lumea de dedesubt şi cea de deasupra. Devenind „petale şi 
tulpină”, flori de mac, crini sau iarbă, adică având rădăcini adânci în neagra ţărână şi 
răzbind în acelaşi timp în albul zilei, omul de altădată se va bucura de mângâioasa lumină 
a soarelui de undeva din acest spaţiu intermediar dintre viaţă şi moarte, dintre lumină şi 
întuneric, prin care lumea vegetală este avantajată.

Dincolo de misterul care ascunde faţa adevărată a lumii de apoi, a cerului, 
Dumnezeu învăluie în taină şi realitatea terestră. Eul poetic în opera Magdei Isanos 
e conştient de faptul că îşi duce existenţa într-o lume de mistere, în care o mare parte 
a realităţii îi rămâne necunoscută. Cu toate acestea, nu este profund marcat de partea 
ascunsă a lucrurilor ce-l înconjoară, de umbrele existenţei. El trăieşte în realitatea 
imediată şi perceptibilă fără a problematiza: el va „şti ce înseamnă cu aripa lor cocorii 
pe cer/ şi pe pământ ce scrie plugul de fer”, dar nu va încerca să pătrundă în tainele  
a tot ce există. Misterul trebuie acceptat ca parte a destinului uman, a fiinţei condamnate 
la necunoaşterea absolutului. Spre deosebire de eul liric blagian, chinuit şi însetat de 
mistere, în poezia Magdei Isanos eul poetic îşi acceptă mioritic destinul şi se împacă 
uşor cu situaţia sa de om limitat în posibilităţile de cunoaştere. Cu toate acestea  
i se întâmplă deseori să descopere involuntar în lumina lunii, fără a face nici cel mai 
mic efort, unele aspecte nebănuite şi sensuri noi ale lucrurilor. Razele albe lunare 
învăluie realitatea terestră şi o prezintă într-o altă lumină, tainică şi neverosimilă, tot 
aşa cum şi în poezia lui Lucian Blaga lumina nopţii sporeşte şi îmbogăţeşte misterul 
lumii. În lumina asfinţitului totul pare un pic altfel. Relaţia omului cu natura pare  
a fi mai pronunţată în amurg şi, respectiv, devine mai eficientă comunicarea cu mediul 
vegetal. Lumea însă îşi deschide o parte a misterelor nu pentru oricine, ci doar pentru 
cei aleşi, pentru creatori. Fiind o fire poetică şi având un destin mult prea diferit de cel 
al oamenilor simpli şi „cu auzul şi văzul tocit”, eul poetic al Magdei Isanos se retrage 
din existenţa banală, uitând chiar şi graiul obişnuit, pentru a se ralia la mişcarea naturii 
şi a universului, pentru a admira în linişte „zânele ce ţin deasupra capului mâinile şi 
dansează în iarba cea nouă”, pe care nimeni altcineva nu a avut norocul să le vadă, 
aşa cum nimeni nu a văzut nici „mişcarea de rugăciune şi adorare” a fiecărui lucru 
din realitatea înconjurătoare, nici strălucirea arborilor în fiecare dimineaţă a zilei, şi 
nici freamătul, nebănuit de deasupra lacului adormit. Poeta are senzaţia din ce în ce 
mai clară că este o parte a universului şi că se înrudeşte „cu fiecare lucru” din preajma 
ei. E o înrudire de esenţă: eul poetic se simte asemeni frunzei ce se zbate, jumătate-n 
umbră şi jumătate luminat de-un zeu nevăzut, e asemeni copacului ce se alimentează 
din „seva nouă” a pământului, e asemeni păpădiei ce tremură la gândul că i se va 
lua curând lumina vieţii, e sora hulubilor sălbatici şi a pitulicilor dornice să cânte 
eterna primăvară… Omul, din păcate, este şi el trecător la fel ca şi celelalte fiinţe şi 
lucruri din jurul său. În opinia Magdei Isanos,toate  se prelungesc sub razele luminii 
de mai spre „umbra de taină” iar, până la urmă, şi floarea, şi omul, şi zborul, toate 
sunt „sfărâmicioase” şi „pieritoare”. Fiinţelor umane şi tuturor lucrurilor trecătoare 
viaţa le-a fost dată doar cu împrumut. De aceea, fiecare e dator, printr-un proces de 
lentă descompunere, să reîntoarcă zeilor din pământ şi din soare lumina care le-a fost 
împrumutată. Astfel, poezia Magdei Isanos va situa fiinţa umană undeva între lumină 
şi întuneric. Existenţa va fi mereu întunecată de perspectiva morţii: „Cu toţii atârnăm 
în picătura/ Luminoasă ce precede moartea.” (În asfinţit)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



69

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

Trecând în marele somn, fiinţa umană se integrează în vegetal şi prin aceasta 
cucereşte eternitatea, or, natura creează impresia de veşnicie prin reînvierea ei ciclică. 
Moartea fiinţei este condiţia necesară pentru redobândirea vieţii veşnice. Pentru eul din 
poezia Magdei Isanos, nici perspectiva eternităţii viitoare nu este un motiv suficient de 
puternic, care l-ar determina să privească cu mai multă împăcare trecerea într-o lume 
paralelă şi, totuşi, mult prea deosebită de cea în care îşi duce la moment existenţa. 
Deşi acceptă şi înţelege moartea ca reintegrare în marele tot, sentimentul de tristeţe la 
gândul dispariţiei şi a părăsirii locurilor familiare este foarte pregnant în poezia Magdei 
Isanos, la fel şi dorinţa de a rămâne, asemeni ciobănaşului din balada Mioriţa, cât mai 
aproape de cadrul specific în care sufletul s-a simţit la el acasă. Motivul întoarcerii 
atât de des explorat de autoarea Ţării Luminii certifică acest deziderat. Poeta include 
într-una din poeziile sale un testament în spiritul binecunoscutei balade, privit ca  
o dorinţă de continuitate a vieţii printre cele lumeşti: „– Un arbore să-mi răsădiţi pe 
mâini./ Drept în mijlocul pieptului să-l puneţi/ Cu rădăcinile,/ Să pot sui cătră soare-n 
toate zilele./ Păsări să zboare-n jurul frunţii mele,/ Şi să-nfloresc, mirată printre 
stele.” (La-nceput, prin ferestre deschise) Ataşamentul faţă de cadrul natural în care 
se situează alimentează speranţa învierii. Dar înviere nu înseamnă decât întoarcere în 
lumea obişnuită, dar sub o altă formă. Chiar dacă prin moarte are şansa de a se contopi 
cu natura din a cărei substanţă se simte plămădită („Sunt sora ierbii tinere de-afară./ 
Aceleaşi seve curg într-amândouă”), poeta suferă pentru condiţia de fiinţă umană care i 
se ia. „Visul vegetal” al autoarei de a trăi ca pomii de pe vale şi cu flori în loc de gânduri 
nu înseamnă că-şi refuză şi soarta ei de om. E mai degrabă aspiraţia de a trăi „o viaţă 
fără rău şi fără bine”, din care să dispară noţiunea de suflet, adică după simplele legi 
ale naturii şi în plină comuniune cu aceasta, având totuşi trează conştiinţa existenţei. 
După cum s-a putut observa, pe măsură ce sentimentul iminenţii morţii devine mai 
puternic, evenimentul trecerii într-o altă lume este respins cu o încăpăţinare din ce în ce 
mai accentuată. Ca şi în poezia lui Lucian Blaga Daţi-mi un trup voi munţilor, Magda 
Isanos aspiră să-şi depăşească limitele corporale în vederea integrării, în cazul ei, în 
adevărata substanţă, „în cel dintâi lut al lumii”, din care ea şi celelalte fiinţe ori lucruri 
s-au desprins doar ca simple fragmente: „Aş vrea să trăiesc în toate vieţuitoarele,/ să 
privesc, să privesc soarele,/ s-aud toate glasurile, toate murmurile,/ să-nverzească în 
inima mea pădurile.” (Cel puţin legănaţi-vă ramuri) Tentaţia de extindere a propriei 
personalităţi dincolo de limitele corporale trădează la Magda Isanos, în primul rând,  
o nesecată dragoste de viaţă, care se manifestă prin dorinţa de a fi în toate „cupele” cele 
vii ale lumii. Ea este pregătită să încerce rând pe rând viaţa fiecărei plante şi a fiecărei 
fiinţe din univers, doar dacă veşnicia nu ar cădea „ca un bloc de întuneric” şi fiinţa n-ar 
pierde, ca rezultat, amintirea vieţilor anterioare: n-ar uita copacii, pădurile şi luncile cu 
flori. Poeta e adepta vieţii conştiente. Absenţa memoriei marchează întrarea în bunul şi 
adâncul somn. Fiecare clipă apropie treptat fiinţa de marea taină a vieţii de după moarte. 
Astfel dispar încet-încet „colorile” ca nişte păsări sperioase, amintirile se usucă şi chiar 
florile cad lovite de o mână misterioasă, dispare amintirea pământului iubit şi a umbrei 
aruncate de el, se pierde în ceaţă zborul porumbeilor şi se trec din amintire cântecele pe 
care le şopteşte vântul. (vezi Poemul femeii care iubea primăvara)

În poezia Magdei Isanos, credinţa urcării sufletului la cer după moarte este prezentă 
ca alternativă a posibilităţii trecerii fiinţei într-o altă alcătuire, într-o altă formă. Aşa cum 
cerul s-a dovedit a fi prea „depărtat” de ochiul şi mintea omului (Duhurile pământului), eul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



70

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

poetic preferă liniştea humei în detrimentul „raiului trist”, moartea împăcată, asemănătoare 
cu cea a „frunzişului care cade deodată”, în locul „morţii adânci”, totale, care nu oferă 
şansa devenirii. „Somnul bun” al poetei este un somn cu pleoapele deschise spre lume. 
Moartea, în accepţia autoarei Cântării munţilor, înseamnă reîntoarcere în pământul-
mumă şi racordarea la ritmul etern al vieţii marii naturi. Prin ideea integrării de după 
moarte a fiinţei în vegetal, Magda Isanos refuză să echivaleze sfârşitul existenţei umane 
cu dispariţia totală a acesteia. Dimpotrivă, în această lume, susţine poeta, „toate se 
refac”, dar, din păcate, nu durează mai mult decât „o rază care tremură”. Ca şi la Lucian 
Blaga, fiinţa recapătă nemurirea prin moarte. De aceea sentimentul de linişte în faţa 
trecerii într-un alt tărâm este unul marcant pentru poezia acestor doi poeţi români, la fel 
ca şi senzaţia de teamă, alimentată de taina care învăluie evenimentul morţii şi viaţa de 
după moarte. Dacă în poezia lui Lucian Blaga tărâmul morţii înseamnă tărâm al nefiinţei, 
la Magda Isanos el este unul în care principiul vieţii este activ. Urmând după moarte să 
accepte un nou statut ontologic, adică să fie transformat în flori, copaci şi iarbă, („Ai să fii/ 
într-o sută şi-o mie de lucruri vii!”), eul din poezia Magdei Isanos are certitudinea că nu va 
dispărea complet din lumea din care este rupt. El va avea o largă deschidere spre zonele în 
care viaţa se manifestă plenar. Moartea, în cazul poeziei blagiene, este una mai profundă 
în acest sens. Versul din poezia Magdei Isanos Duhurile pământului „decât moartea ta 
este o moarte şi mai adâncă”, credem că este foarte reprezentativ în sensul că trasează 
pe deplin diferenţa de viziune a poeţilor în discuţie asupra problemei existenţei de după 
moarte… În opera blagiană lumea de dincolo este privită separat de cea de dincoace. După 
moarte, spiritul rupe definitiv orice legătură cu tot ceea ce înseamnă existenţă terestră. El 
se reîntoarce în cadrul etern, dar fără a se integra marelui flux al vieţii. Moartea fiinţei 
este la Blaga şansa recuperării stării de increat. Fiinţa umană iese din „lumea tăcerii”, din 
starea embrionară şi se îndreaptă ireversibil spre lumea unei alte tăceri, cea a morţii, care, 
în cazul poetului, echivalează cu întoarcerea în originar şi reintrarea în veşnicie. Blaga 
nu pune problema continuităţii fiinţei umane în alte forme şi nici nu manifestă dorinţa 
fermă de a rămâne legat cumva, aşa cum se întâmplă în cazul Magdei Isanos, de lumea 
pe care e „dator” să o părăsească. Moartea înseamnă în cazul său posibilitatea de a se 
contopi cu tăcerea şi, nu în ultimul rând, ocazia de a pătrunde în taina existenţei de după 
moarte. Aceeaşi perspectivă se conturează şi în opera Magdei Isanos. Intrarea în moarte 
echivalează la autoarea Confesiunilor lirice cu intrarea într-o „apă răcorotoare”, ceea ce 
poate şi înseamnă potolirea nevoii de cunoaştere a marelui mister care încheie ciclul vieţii 
terestre. În accepţia Magdei Isanos, taina se spulberă odată cu intrarea în lumea umbrelor. 
Misterul, inclusiv viaţa ca cel mai mare mister, rămâne o necunoscută doar pentru lumea 
„de deasupra”. Cerul se deschide pentru fiinţa pregătită să lase în spate „câmpiile vieţii” 
şi să treacă liniştită în eternitate. Intrarea în lumea umbrelor deschide perspectiva unei 
tainice împăcări a fiinţei şi slobozirea ei de tot ce-i lumesc şi efemer.

Pe de altă parte, nu putem ignora faptul că o teribilă sete de viaţă şi de lume transpare 
şi în poezia marelui metafizic român. Cu toate acestea, redobândirea stării originare,  
a „morţii adânci”, dacă e să folosim expresia Magdei Isanos, ceea ce, de altfel, nu anulează 
ideea fuziunii cu materia, e marele vis al eului blagian. Este evident că visul continuităţii 
materiei, propriu ambilor poeţi români, se realizează în cazul fiecăruia în dimensiuni 
diferite. La Blaga, moartea fizică înseamnă reîntoarcere în materia primară, în lut. Acesta 
din urmă constituie condiţia necesară devenirii lumii vegetale. Când presupune că un 
pom ar fi „crescut din mine”, Blaga nu are în vedere o anumită transformare de după 
moarte într-un element propriu-zis al florei pământene, ci sugerează că fiinţa umană odată 
transformată în pământ, devine, prin moartea sa, bază a vieţii. E vorba de acel principiu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



71

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

al complementarităţii vieţii şi morţii, a morţii care naşte viaţă şi a vieţii ce duce lent, dar 
sigur, în moarte. În paralel, Magda Isanos abordează problema morţii fiinţei cu mai mult 
tragism, chiar dacă moartea în creaţia poetei este una mai „blândă”. Or, după cum am 
menţionat în repetate rânduri, împrăştiată-n forme noi, fiinţa umană din poezia Magdei 
Isanos nu pierde legătura cu lumea de deasupra. Tragismul creşte, am observat, pe măsură 
ce creşte pofta de viaţă a poetei, dar şi presentimentul sufocant al apropiatului sfârşit.

Comunicarea cu lumea „de deasupra” îl tentează şi pe Lucian Blaga: „Flori cu sâni 
de lapte îmi apasă lutul./ Să pot/ eu mi-aş întinde mâna şi le-aş strânge-ntr-un mănunchi/ 
să le cobor în mine.” (Gândurile unui mort). Cu toate acestea, o legătură cu elementele 
pământeşti în cazul operei blagiene este imposibilă. Regenerarea post-mortem în forme 
schimbate, preponderent vegetale – iată soluţia perfectă prin care Magda Isanos reuşeşte să 
împace în aceeaşi ecuaţie pofta de viaţă, dragostea pentru existenţa terestră cu inevitabilul 
morţii. Tărâmul „de dincoace” şi cel „de dincolo” reprezintă două universuri paralele, 
legate între ele prin elemente ale vegetalului ca printr-un şir de vase comunicante.

În ceea ce priveşte modul lui Lucian Blaga şi, în paralel, cel al Magdei Isanos de a 
interpreta şi de a concepe existenţa de după moarte, am observat că o analiză comparativă, 
chiar şi una de suprafaţă, pune în evidenţă importante deosebiri. Cu certitudine însă rămâne 
comună pentru ambii poeţi sentimentul unei vădite stări de beatitudine şi de împlinire ca 
urmare a trecerii în cealaltă lume, a nefiinţei, a tainei şi a tăcerii. Viziunea morţii rămâne a 
fi şi într-un caz şi în celălalt una senină, mioritică. Viaţa de după moarte înseamnă pentru 
ambii poeţi viaţa pe care poţi să o trăieşti „fără să numeri zilele”, cum ar spune autoarea 
Ţării luminii. Apropierea sfârşitului fizic este tratată uneori la Magda Isanos în manieră 
expresionistă. Iar dacă natura se înfioară şi tresare, traducând intensa trăire a fiinţei în 
faţa involuţiei sale spre vegetativ, trebuie de subliniat că aceste detalii nu ne împiedică să 
descoperim în opera veşnic tinerei poete o profundă înţelegere a evenimentului morţii în 
conformitate cu tradiţia ancestrală.

Spre final, am vrea să subliniem că dincolo de acele puncte comune pe care le vizează 
de cele mai multe ori criticii operei blagiene şi ai poeziei Magdei Isanos (cofraternitatea 
şi contopirea panteistă cu natura, vegetalismul sensual, conştiinţa că nu cântecul rosteşte 
fiinţa, ci că fiinţa e cea care îl rosteşte [2], familiarul nu ştiu blagian, respectiv vocabula 
ştiu, ambele corespunzând, după cum remarcă Constantin Ciopraga [3], diverselor etaje 
ale conştiinţei, dar şi altele), mai există şi o serie de alte asemănări, dar şi mai multe 
deosebiri, în creaţiile acestor doi importanţi poeţi ai literaturii române, care, analizate în 
paralel, sunt capabile să lărgească orizontul de interpretare a poeziei blagiene şi a poeziei 
Magdei Isanos, ele având posibilitatea să se lumineze reciproc.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. Horia Bădescu. Magda Isanos. Drumul spre Eleusis. – Oradea, Ed. Albatros, 
1975.

2. Mihai Cimpoi. Magda Isanos, „nepoată” a Greciei şi fiică a Basarabiei. 
În: O istorie deschisă a literaturii române din Basarabia, Ediţia a II-a, revăzută şi 
adăugită. – Chişinău, Ed. Arc, 1997.

3. Constantin Ciopraga. În: Prefaţă la Cântarea munţilor de Magda Isanos, Versuri, 
proză şi publicistică. Ediţie şi tabel cronologic de Margareta Husar. – Bucureşti, Ed. 
Minerva, 1988, 268 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:06 UTC)
BDD-A6944 © 2010 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

