
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, p. 185‒194. 

 

 

 

Modernism şi axiologie.  

1. De la Hegel la Edmund Burke 
 

Laurenţiu HANGANU

 

 

 
Key-words: aesthetics, modernism, axiology, subversiveness, politics 

 

Ierarhie şi uzurpare 

Imaginaţia romantică îşi asumă deschis ceea ce Platon a intuit cu acurateţe în 

proiectul Republicii: funcţia subversivă a artei în raport cu structurile de putere 

edificate pe temeiuri ideologice metafizice, în care ierarhia socială şi piramida 

axiologică se potenţează şi se justifică reciproc în circularitatea narcisică a 

discursului autorităţii. Denunţând relaţia de vasalitate mimetică dintre artă şi Idee, 

spiritul romantic descătuşează opinia celuilalt şi redefineşte idealul ca efect al 

creativităţii individuale, înlocuind principiul exclusivist al precedenţei ontologice a 

modelului («memoriei») cu spontaneitatea şi imprevizibilitatea democratică a 

geniului («imaginaţiei») şi dizolvând misterul transcendenţei în profunzimile subtile 

şi oculte („inefabile”, le vor numi poeţii) ale imanenţei. Odată cu romantismul, 

opera de artă accede la demnitatea de producţie primară şi întemeietoare 

(«eligibilă»), înlăturând restricţiile şi barierele lumii tradiţionale şi conferindu-i 

artistului statutul privilegiat al demiurgului («prinţului elector»): liberală şi 

personalistă, conştiinţa de sine romantică este momentul zero al esteticii
1
 – situaţia 

în care frumosul se situează, pentru prima oară în istoria europeană a spiritului, pe o 

poziţie politic similară celor ale binelui şi adevărului – configuraţie fundamentată 

teoretic de judecăţile şi organizarea tripartită ale Criticilor kantiene. 

În momentul imediat următor însă, frumosul, departe de a se mărgini la 

autodeterminarea şi reprezentativitatea proaspăt dobândite în cadrul ordinii 

existente, îşi absolutizează mişcarea expansionistă, dându-se pe sine, într-un act de 

autoinvestire simbolică, drept principiu guvernant şi finalitate ale întregii existenţe. 

Reordonând ierarhia axiologică tradiţională prin încifrarea semnificaţiilor 

universului în chiasmul ce reuneşte poetul şi profetul, arta şi adevărul, vizionarismul 

romantic pune în mişcare, în plan politic, mecanismul unei strategii subterane, 

sinuoase şi uzurpatoare, la capătul căreia esteticul, exilat de sistemele de gândire 

metafizice în limburile inesenţialului şi iluzoriului, îşi apropriază calităţi şi însemne 

asociate dintotdeauna sacralităţii. Astfel, afirmarea modernă a autonomiei artei 

eliberează potenţialul subversiv al obiectului artistic – în calitatea sa de dublu al 

                                                 
 Institutul de Istorie şi Teorie Literară „G. Călinescu”, Bucureşti, România. 
1 Tratatul Aesthetica al lui Alexander Baumgarten apare în 1750. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 186 

creaţiei divine – şi îl înscrie pe traiectoria a ceea ce Jacques Derrida numeşte „logica 

suplementului” – mişcarea „perfidă” prin care „reprezentarea se dă drept prezenţă, 

iar semnul drept lucrul însuşi” (Derrida 1967: 207).  

Artă şi devenire 

Faptul se întrevede deja în sistemul filosofic hegelian, unde, în ciuda 

premiselor teoretice care trimit în chip explicit, ocolind postulatele gândirii kantiene, 

înapoi la principiile raţionaliste ale clasicismului (cf. Ferry 1997: 166 ş.u.), 

romantismul este definit ca „depăşire a artei de către ea însăşi” (Hegel 1966: 87), 

proces prin care concreteţea fenomenului estetic, tradiţional sinonimă cu 

mundaneitatea şi senzorialitatea, este potenţată şi răscumpărată dialectic 

(romantizată, în termenii gândirii lui Novalis) prin înscrierea sa pe coordonatele 

cuprinderii autoscopice şi ale paradoxului. Înainte de a purta semnele nihiliste ale 

pierderii de sine şi aneantizării (definitorii pentru avangardele secolului al XX-lea), 

„moartea artei” este consubstanţialitate – identificare simpatetică şi fuziune 

transcategorială –, pentru că, aşa cum spunea încă Heraclit „cel obscur”, drumul în 

sus («depăşirea dialectică») şi drumul în jos («reducţia fenomenologică») sunt unul 

şi acelaşi. Ca urmare, frumosul apare în Estetica lui Hegel drept forma predilectă de 

manifestare a divinului în Grecia antică, filosoful german proiectând asupra vechii 

Elade o viziune lirică – fundamental romantică – în care arta, adevărul şi zeul se 

întâlnesc în reprezentare:  

La greci arta a fost cea mai înaltă formă în care poporul îşi reprezenta zeii şi în 

care el îşi procura conştiinţa adevărului. De aceea, preoţii şi artiştii grecilor au devenit 

creatorii zeilor lor, adică artiştii i-au dat naţiunii elene reprezentarea precisă despre 

activitatea şi viaţa divinului, deci conţinutul determinat al religiei sale (Hegel 1966: 

81).   

Ceea ce se înfăţişează însă drept coincidenţă şi suprapunere în 

«bidimensionalitatea» gândirii mitice – argumentează Hegel – se singularizează şi se 

articulează perspectivist, în orizontul percepţiei istorice postiluministe, ca momente 

ale devenirii conştiinţei către absolutul cunoaşterii de sine, într-un demers în care 

dialectica platoniciană a opoziţiilor şi a excluziunilor succesive (sfârşind prea adesea 

în aporie) lasă locul continuităţilor imaginare şi cuprinderilor intuitive romantice. Iar 

principiul polarizărilor şi al simetriilor funcţionale ce remodelează câmpul axiologiei 

este realitatea supremă a spiritului – care, veghind asemenea lui Hermes Trismegistus 

asupra tuturor trecerilor, inversiunilor, răsturnărilor şi alternanţelor, înnobilează ceea 

ce era socotit drept decăzut şi nedemn şi destructurează, pentru totdeauna, argumentul 

metafizic al inferiorităţii funciare a artei: 

în ce priveşte caracterul nedemn al elementului de artă în general, adică a 

aparenţei şi a amăgirilor ei, această obiecţie ar fi, desigur, justă dacă ar fi voie ca 

aparenţa să fie considerată drept ceea ce nu trebuie să fie. Dar aparenţa însăşi ţine în 

chip esenţial de esenţă; adevărul n-ar fi dacă el n-ar părea şi apărea, dacă el n-ar fi 

pentru cineva, pentru sine însuşi, cât şi pentru spirit în general (Hegel 1966: 14). 

În perspectiva comprehensivă a modernităţii, „aparenţa ţine în chip esenţial de 

esenţă” – este, adică, oricât de straniu şi chiar scandalos s-ar prezenta lucrurile unei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Modernism şi axiologie. 1. De la Hegel la Edmund Burke 

 

 

187 

 

judecăţi grăbite, esenţă („ideea ca ideal [estetic] este în mod nemijlocit fenomen” 

[Hegel 1966: 307]) –, şi anume în măsura în care spiritul se dă pe sine, în vederea 

propriei realizări, în forma obiectualităţii şi a determinării fenomenale (a operei de 

artă). Spre deosebire de paradigma de înţelegere tradiţională, pentru care tentativele 

de reprezentare estetică a lumii nu fac decât să reflecte, în mod inconsecvent şi 

confuz («mimetic»), strălucirea cerului substanţial al Ideilor, intelectul modern 

sesizează, pentru prima oară, reversul gnoseologic al procesului de autoproiecţie şi 

autodefinire progresivă a spiritului, conform căruia activitatea Principiului este una 

bidirecţională, ritmic-pulsatorie şi simetrică. Altfel spus, în antiteză cu istoria 

gnostică a sufletului căzut, printr-un accident nefericit, într-un ţinut străin şi ostil – 

prizonier lipsit de speranţă în închisoarea materiei –, în filosofia hegeliană spiritul se 

dă pe sine în tipare concrete în chip deliberat şi programatic, mereu conştient, la 

nivelul a ceea ce Schelling numeşte „gândire transcendentală” (cf. Schelling 1995: 

42), de consubstanţialitatea sa cu fiinţarea mundană şi, în acelaşi timp, de 

premeditata şi inevitabila sa întoarcere la sine ca finalitate firească a evoluţiei 

conştiinţei: 

este nevoie ca spiritul, spre a-şi cunoaşte totalitatea şi libertatea, să se separe 

pe sine de sine şi, ca finitate a naturii şi a spiritului, să se opună lui însuşi, ca unuia ce 

este infinit în sine. Invers: de această ruptură este legată necesitatea de a ieşi din 

despărţirea de sine însuşi – despărţire în cuprinsul căreia finitul şi naturalul, modul-

nemijlocit al existenţei, afectivitate naturală sunt determinate ca ceea ce este negativ 

şi rău – şi de a intra în împărăţia adevărului şi a împăcării numai prin învingerea 

acestei nimicnicii (Hegel 1966: 531). 

Fenomenologia romantică a spiritului reliefează astfel, la nivel conceptual, 

antinomia care, opunând perfecţiunii statice a modelului („în-sinelui”) realitatea 

dinamică a prefacerii şi devenirii istorice („pentru-sinele”), individualizează gândirea 

modernă prin schimbarea statutului ontologic şi funcţional al Ideii înseşi, redesenând 

decisiv mecanismele cunoaşterii şi pulverizând, printr-o spectaculoasă răsturnare de 

perspectivă, întregul eşafodaj ideologic al viziunii estetice platoniciene. Căci, dacă 

ideea este în principal devenire („ideea este în general idee cu adevărat numai 

dezvoltându-se pentru sine însăşi prin propria sa activitate [...]. Aceasta este 

echivalent cu a spune că noi considerăm înaintarea în acest proces de dezvoltare ca o 

înaintare interioară a ideii în sine, sau a formei în care ideea îşi dă sieşi existenţă 

concretă” [Hegel 1966: 307–308]), iar fenomenul estetic reprezintă primul pas pe 

calea autocuprinderii comprehensive şi a reînălţării sinuos-exuberante («dialectice») 

a spiritului în absolut („formele artei, ca dezvoltare a frumosului pe cale de realizare, 

îşi au originea în însăşi ideea, în faptul că aceasta îşi dă prin ele sieşi impuls de a fi 

reprezentată şi realizată” [Hegel 1966: 307]), atunci, în mod evident, 

frumosul artei stă mai sus decât natura. Deoarece frumuseţea artistică e 

frumuseţea născută şi renăscută din spirit, şi cu cât spiritul şi producţiile lui sunt 

superioare naturii şi fenomenelor ei, tot pe atât este şi frumosul artei superior 

frumuseţii naturii (Hegel 1966: 8). 

Într-o lume născută şi determinată ca spiritualitate în eternă efervescenţă, 

distanţa dintre obiectul natural şi obiectul estetic – văzută până acum ca decădere 

imitativă – se traduce, hegelian, ca diferenţă ontologică între opacitatea reală, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 188 

restrictivă şi dezolantă, a „fenomenului nemijlocit” – a cărui pozitivitate nu este 

decât certitudinea indubitabilă a inerţiei şi morţii – şi transparenţa difuză, fascinantă 

şi provocatoare, a suprafeţelor şi formelor artistice, care marchează deictic calea 

către transmutaţie, ascensiune şi înţelegere (cf. Hegel 1966: 15). Nu mai poate fi 

surprinzătoare, în aceste condiţii, prezenţa, în chiar miezul Prelegerilor de estetică, 

a dihotomiei modern-definitorii imaginaţie versus fantezie („trebuie să ne ferim de a 

confunda imaginaţia artistică cu simpla facultate pasivă de închipuire. Imaginaţia 

artistică este creatoare” – Hegel 1966: 286), şi nici asocierea, romantică prin 

excelenţă, a creativităţii artistice cu imaginaţia şi libertatea: „Producerea şi 

contemplarea formelor artistice le eliberează, pare-se, de orice cătuşe ale regulii şi 

de orice constrângere a ceea ce e supus regulilor”, întrucât „izvorul operelor de artă 

este activitatea liberă a imaginaţiei, care în înseşi producţiile ei e mai liberă decât 

natura” (Hegel 1966: 11) . 

Expuse de Hegel cu intransigenţa şi siguranţa de sine a vizionarului, 

desfăşurările argumentative ale Prelegerilor... refac temeiurile ontologice ale teoriei 

valorilor şi converg către punerea în lumină, în noul context spiritual, a deficienţelor 

logice, lipsei de fundamentare şi, în cele din urmă, a caducităţii teoriei mimesis-ului: 

imitarea naturii – care părea că este oarecum un principiu general, şi anume un 

principiu sprijinit pe mare autoritate –, cel puţin în această formă generală şi abstractă, 

nu poate fi luată în considerare. Căci, dacă aruncăm o privire asupra diferitelor arte, 

vom recunoaşte îndată că, deşi pictura şi sculptura ne înfăţişează obiecte ce par 

asemănătoare obiectelor naturale sau al căror tip este luat în esenţă din natură, 

dimpotrivă, opere ale arhitecturii, care aparţine şi ea artelor frumoase, întocmai ca şi 

opere ale poeziei, întrucât ele nu se mărginesc la simple descrieri, nu pot fi numit 

imitaţii ale naturii. [...] 

Iată de ce scopul artei trebuie să rezide şi în altceva decât în simpla imitare 

formală a ceea ce există, imitaţie care în orice caz nu poate da naştere decât la 

performanţe tehnice, dar nu la opere de artă (Hegel 1966: 51). 

Decuplată, în fine, de inconvenientele şi constrângerile mimetismului – 

impetuos-triumfătoare şi autonomă („arta îşi are scopul final în ea însăşi” – Hegel 

1966: 61) –, noua conştiinţă estetică marchează, în chip irevocabil, hotarul dintre 

arta aservită, „întrebuinţată ca un joc frivol care serveşte de divertisment şi 

distracţie” şi arta care se înalţă, „liberă şi de sine stătătoare, până la adevăr, în care, 

neatârnată, îşi atinge plenitutinea” (Hegel 1966: 13), în cadrul unei revoluţii 

spirituale care va da naştere, de-a lungul secolului al XIX-lea, uneia dintre cele mai 

fecunde epoci din istoria culturii europene. Înţeleasă în această perspectivă, 

„depăşirea artei de către ea însăşi” este mişcarea autorevelatorie prin care 

romantismul, lăsând în urmă servituţile politice şi închiderea ideologică ale idealului 

clasic (cel care „respinge de la sine ceea ce este altceva” [Hegel 1966: 541]), îşi 

recunoaşte, pătrunde şi asumă propria alteritate („acest mod-de-a-fi-una cu al său 

altceva este propriu-zis cuprinsul artei romantice” [Hegel 1966: 542]), împlinind 

devenirea identitară a frumosului şi constituindu-se în stadiul diacronic suprem – 

autoscopic şi autocomprehensiv – al dinamicii spirituale a formelor. În termeni 

axiologici, înfăptuirea operaţiilor succesive presupuse de meandrele procesului 

dialectic – garanţie a dignităţii şi a reprezentativităţii fenomenului estetic luat în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Modernism şi axiologie. 1. De la Hegel la Edmund Burke 

 

 

189 

 

întregul său – este calea regală prin care pot fi atinse, dinspre versantul artelor, 

piscurile divinului: 

Abia în această libertate a sa, arta este adevărată artă; ea îşi rezolvă numai 

atunci sarcina ei cea mai înaltă când s-a situat pe sine în sfera care-i este comună cu 

religia şi filosofia şi când ea nu e decât un mod de a înfăţişa înaintea conştiinţei şi de a 

exprima divinul (Hegel 1966: 13). 

Rod al creativităţii subiective ce intuieşte şi rezumă, simbolic, mişcarea de 

revenire la sine a spiritului, idealul romantic îşi impune prezenţa, în câmpul 

conceptual al ştiinţelor literare, ca „intimitate”: 

în arta romantică, subiectivitatea infinită nu este solitară în sine, cum este zeul 

grec care, cu totul desăvârşit în sine, trăieşte în starea de fericire a izolării sale, ci 

această subiectivitate, ieşind din sine, intră în relaţie cu altceva, altceva care este însă 

al său, în care ea se regăseşte şi în care rămâne la sine însăşi în unitate. Acest mod-de-

a-fi-una cu al său altceva este propriu-zis cuprinsul frumos al artei romantice, este 

idealul ei, ideal care are ca formă şi conţinut în chip esenţial intimitatea sufletească, 

subiectivitatea, sufletul, sentimentul. Idealul romantic exprimă deci raportare la alt ce 

spiritual, care este atât de legat cu intimitatea, încât sufletul trăieşte în intimitate cu 

sine însuşi numai în acest alt ce spiritual (Hegel 1966: 542). 

„Intimitatea” romantică, aşa cum este definită de Hegel (mod al sufletului de 

„a fi una cu alt său altceva”), reprezintă gradul cel mai înalt de progresie şi 

intensitate al existenţei de ordin sensibil, starea de graţie care, ridicând concreteţea şi 

accidentele fiinţării la nivelul esenţei, conferă sentimentului consistenţă 

gnoseologică şi echivalează atributele noii experienţe, în calitate de tensiune 

interioară infinită («dialectică») şi arcuire imaginară genială («demiurgică»), cu cele 

ale atotcuprinderii şi comprehensivităţii trăirii religioase. Astfel, în intimitate – 

precizează filosoful într-un limbaj saturat de ecouri mistice –, 

interiorul este exteriorizarea lipsită de exterioritate [...], este sunet ca atare, fără 

consistenţă de obiect şi fără figură, este o „plutire deasupra apelor”, un răsunet peste o 

lume care, cu fenomenele şi în fenomenele ei eterogene, nu poate recepta şi oglindi 

decât un reflex al acestei fiinţe-în-sine a sufletului (Hegel 1966: 537). 

Conturată prin transferuri metonimice şi similitudini funcţionale, noua accepţie 

a fenomenului estetic inaugurează mişcarea de dislocare şi substituire a sacrului prin 

aproprierea, reproducerea şi asimilarea amprentelor divinului, într-un proces a cărui 

intensitate subversivă va culmina, în cea de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea, 

în ideologia „religiei artei”. Iar mecanismul acţiunii de suplinire – intuită, însă 

subestimată de Hegel – se revelează în demersul gândirii moderne de regândire şi 

redefinire a unei noţiuni care, limitată în vechile manuale de retorică la a desemna 

stilul elevat al «marii literaturi», îşi dezvoltă, odată cu afirmarea noii sensibilităţi, un 

potenţial semnificant de o amploare nebănuită: sublimul. 

Edmund Burke şi experienţa modernă a sublimului 

«Neutralizat» de doctrina clasicismului în forma perfecţiunii (îngheţate a) 
expresiei, sublimul evoluează, în cea de-a doua jumătate a secolului al XVIII-lea, de 
la limpezimea atică şi grandoarea eroică ale genurilor literare «înalte» – epopeea şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 190 

tragedia – la profunzimea tenebroasă («înspăimântătoare») şi încordarea febrilă 
(«înfiorătoare») ale pathosului subiectivităţii, cristalizându-şi noua configuraţie 
conceptuală pe fondul confluenţei dintre afirmarea poeticii sentimentului, pe de o 
parte, şi seducţia exercitată de atmosfera misterioasă şi sumbră a literaturii gotice, pe 
de alta. Trăirea romantică pe cale de a se impune, introspectivă şi singulară, 
inversează raporturile determinative dintre eu şi lumea exterioară, negând 
ascendenţa modelatoare a obiectului plenar («frumos») şi destrămând coerenţa şi 
ordinea lumii clasice într-o acumulare vertiginoasă de impresii şi senzaţii 
contradictorii, a cărei «logică» supraraţională nu poate fi întrezărită decât în 
momente privilegiate, în străfulgerarea unei intuiţii cutremurătoare («sublime»). 

În această perspectivă, explicitând ceea ce autorul antic al Tratatului despre 
sublim intuise ca fiind lucruri profund diferite –, subsumate însă acolo, finalmente, 
plăcerii universal împărtăşite (cf. Pseudo-Longinus 1970: 318) –, Edmund Burke 
situează frumosul şi sublimul într-o opoziţie ireconciliabilă, întemeiată pe postulatul 
ireductibilităţii fiziologice a senzaţiilor de plăcere şi durere: 

[Sublimul şi frumosul] sunt noţiuni de o natură foarte diferită, una fiind 
întemeiată pe durere, cealaltă pe plăcere; şi, cu toate că ulterior ele pot să devieze de 
la sursele lor, totuşi acestea din urmă păstrează neschimbată deosebirea dintre ele, 
deosebire ce nu trebuie niciodată uitată de cei care doresc să trezească simţăminte de 
un fel sau altul semenilor lor (Burke 1981: 172).

 
 

Astfel, argumentează Burke, chiar dacă uneori „calităţile sublimului şi frumosului” 
apar reunite într-o singură operă, aceasta nu dovedeşte nicidecum echivalenţa dintre 
ele, tot aşa cum „negrul şi albul se pot contopi, se pot îmbina”, fără ca asta să 
„însemne câtuşi de puţin că ar fi identice” (Burke 1981: 172–173); în fapt, obiectele 
sublime, respectiv frumoase, vor fi mereu purtătoare ale unei antinomii originare, a 
unei „veşnice deosebiri” (eternal distinction), actualizată şi convertită într-o 
aglomerare de contraste care pun în lumină graniţa modern-psihologică dintre 
finitudinea miniaturală a frumuseţii – delicată, feminină şi pacificatoare – şi 
nemărginirea colosală a sublimului – impozant, masculin şi înfricoşător: 

Dacă obiectele sublime sunt vaste ca dimensiuni, cele frumoase sunt relativ 
mici; frumuseţea trebuie să fie netedă şi lustruită; măreţia trebuie să fie aspră şi 
neglijentă; frumuseţea trebuie să evite linia dreaptă, dar să devieze pe nesimţite de la 
aceasta; în multe cazuri măreţia iubeşte linia dreaptă, iar când deviază de la ea, 
această abatere este de multe ori bruscă; frumuseţea nu trebuie să fie obscură; măreţia 
trebuie să fie întunecată şi sumbră; frumuseţea trebuie să fie uşoară şi delicată; 
măreţia trebuie să fie solidă şi chiar masivă (Burke 1981: 171–172). 

Ceea ce asigură, în noua lume a sensibilităţii şi subiectivităţii, preeminenţa şi 
supremaţia sublimului este, în viziunea lui Burke, forţa copleşitoare a „instinctului 
de autoconservare” – cel mai puternic dintre simţămintele umane (cf. Burke 1981: 
67) – care, împreună cu corolarele sale, primejdia (danger) şi durerea (pain), 
revelează sublimul ca limită ultimă a trăirii interioare (subiective): 

Tot ceea ce are puterea de a crea într-un fel oarecare în mintea noastră 
reprezentările durerii şi primejdiei, adică tot ceea ce este teribil prin ceva sau legat de 
elemente teribile, sau operează într-un mod analog spaimei, constituie o sursă a 
sublimului; adică produce cea mai puternică emoţie pe care o poate simţi omul (Burke 
1981: 67–68). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Modernism şi axiologie. 1. De la Hegel la Edmund Burke 

 

 

191 

 

Spre deosebire de sublimul antic, în cazul căruia, după cum spunea Pseudo-

Longinus, omul este sedus şi transportat în afara lui însuşi (cf. Pseudo-Longinus 

1970: 330) – adus într-o stare de perplexitate şi uluire având efectele 

depersonalizante ale transei –, sublimul modern se manifestă, dimpotrivă, ca 

revenire şi întoarcere la sine, într-un proces de circumscriere şi coagulare a 

individualităţii a cărei subită conştientizare, declanşată de impresia zguduitoare a 

spaimei de moarte, ia forma trăirii grave şi înspăimântate: 

să ne amintim în ce stare de spirit ne aflăm când am scăpat de vreo primejdie 

iminentă sau când ni s-a uşurat chinul unei dureri cumplite. În asemenea împrejurări 

am constatat cu toţii [...] că dispoziţia noastră psihică este foarte departe de cea pe 

care o avem în prezenţa unei plăceri pozitive; ne găsim într-o stare mult mai sobră, 

sub puterea unui fel de simţământ al spaimei impresionante, într-un fel de tihnă 

umbrită de groază (Burke 1981: 62). 

În acest context, antinomia dintre frumos şi sublim, aparent limitată la 

domeniul esteticii, devine, în calitate de argument decisiv al vechii bătălii dintre 

antici şi moderni
2
, unul dintre momentele esențiale ale afirmării personalităţii şi 

complexităţii psihologice ale omului modern: căci, pentru a stârni emoţiile 

oamenilor maturi («moderni»), plictisiţi şi blazaţi, scrie Burke în chiar debutul 

influentului său studiu, variaţia aleatoare și reprezentarea obiectelor exterioare sunt 

departe de a fi suficiente, în condiţiile în care „întâmplările vieţii, atunci când 

ajungem s-o cunoaştem cât de cât, nu ne-ar putea trezi decât dezgustul sau plictisul, 

dacă nu ar fi astfel alcătuite, încât să impresioneze mintea prin alte însuşiri decât 

noutatea lor şi să stârnească alte simţăminte decât curiozitatea din noi” (Burke 1981: 

58–59). Vestigiu al copilăriei (europene a) cunoaşterii, curiozitatea, guvernată doar 

de plăcerea „lipsită de discernământ” a noutăţii, este „emoţia cea mai simplă”, „cel 

mai superficial din toate afectele”, care, marcă a ingenuităţii şi naivităţii, este nu 

numai „foarte uşor de satisfăcut”, ci şi amăgitoare, iluzorie şi derutantă, ca una care, 

„schimbându-şi mereu obiectul, [...] se aseamănă mult cu ameţeala, neliniştea şi 

nerăbdarea.” (Burke 1981: 58)
 
Prin contrast, maturitatea şi, implicit, superioritatea 

inteligenţei emoţionale ale modernilor – condiţii sine qua non ale naşterii esteticii în 

calitate de domeniu autonom al gândirii – apare, în concepţia lui Burke, ca distanță 

între elementaritatea „plăcerii propriu-zise” (positive pleasure), „nemijlocite şi de 

sine stătătoare” şi satisfacţia complexă, «piezişă» şi «obscură», a „încântării” 

(delight), în care rolul determinant îi revine durerii: 

Pasiunile care ţin de autoconservare se învârt în jurul durerii şi pericolului; 

atunci când ne afectează în mod direct, ele sunt pur şi simplu dureroase; când însă ne 

induc o idee a durerii şi pericolului, fără ca noi să fim de fapt în primejdie, ele sunt 

încântătoare; această încântare nu am numit-o plăcere, pentru că aparţine domeniului 

durerii şi pentru că este suficient de deosebită de orice idee de plăcere adevărată. Tot 

ceea ce provoacă acest fel de încântare, se numeşte sublim (Burke Inquiry). 

În acord cu evoluţia de la dialectica platoniciană, analitică şi sistematizantă, a 

contrariilor, la dialectica hegeliană a devenirii (interioare), sublimul teoretizat de 

                                                 
2 Bernard de Fontenelle, mort în chiar anul în care apărea lucrarea lui Burke (1757), susţine că 

superioritatea, inevitabilă, a modernilor se datorează tocmai evoluţiei istorice a conştiinţei umane. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 192 

Burke substituie contiguităţii însuşirilor antinomice din Tratat „satisfacţia 

dureroasă” a cuprinderii autoscopice rezultată din procesul de Aufhebung („această 

încântare nu am numit-o plăcere, pentru că aparţine domeniului durerii”) – trăirea 

ecstatică, gravă şi cutremurată, prin care durerea este negată biologic şi, în acelaşi 

timp, prezervată spiritual în ceea ce filosoful german definea drept „intimitate” – 

modul romantic de existenţă în preajma alterităţii şi gradul cel mai înalt de 

intensitate al experienţei estetice: 

dacă suferinţa şi groaza sunt modificate în aşa fel încât să nu fie cu adevărat 

dăunătoare; dacă suferinţa nu este împisă până la violenţă, iar spaima nu duce la 

distrugerea imediată a persoanei, întrucât aceste emoţii eliberează părţile 

organismului – fie grosolane, fie mai fine – de o povară primejdioasă şi supărătoare, 

ele sunt capabile să producă încântarea; nu plăcerea, ci doar un soi de groază plăcută, 

un soi de linişte cu o nuanţă de groază; care, întrucât ţine de autoconservarea 

individului, reprezintă una din cele mai puternice emoţii.  

Obiectul ei îl constituie sublimul. Aş folosi termenul uimire (astonishment) 

pentru gradul ei cel mai înalt; gradele mai mici sunt teama respectuoasă, reverenţa şi 

respectul (awe, reverence and respect); însăşi etimologia acestor cuvinte arată 

provenienţa lor, şi în ce măsură sunt diferite de plăcerea propriu-zisă (Burke 1981: 

183). 

Cuprinzând durerea în plenitudinea enigmatică a „încântării” – moartea în 

viaţă (cf. Hegel 1966: 537) –, sublimul lui Edmund Burke conturează dialectica 

modernă a sensibilităţii ca menţinere, în profunzimea interiorităţii, a dinamicii 

neliniştitoare a afectelor divergente, anticipând dualismul poeticilor postromantice şi 

devalorizând, în ordine simbolic-normativă, stabilitatea, moderaţia şi echilibrul 

lumii tradiţionale. În acest sens, imperativul renăscut al sublimităţii semnalează 

inadecvarea şi incapacitatea funciară ale frumosului (clasic) de a da seama de 

paradoxurile şi abisurile sufleteşti ale omului modern, care nu se mai refugiază în 

chip reflex din calea oricărei forme a durerii pentru a-şi petrece viaţa într-o 

necomplicată şi monotonă plăcere – bucuria elementară a „clipei” horaţiene –, ci 

prezervă, prin Aufhebung, durerea în plăcere și nefericirea în fericire ca expresii ale 

conştiinţei anticipatoare («anxioase») şi trăirii exhaustive («schizoide»), aducând 

laolaltă, în realitatea contradictorie a existenţei, ceea ce Freud va numi „principiul 

plăcerii” şi „instinctul morţii”. 

În acelaşi timp, ascensiunea modernă a sublimului ajunge să-şi reveleze 

potenţialul reformator (şi, în aceeaşi măsură, destabilizant) prin remodelarea radicală 

a înseşi ideii de frumos, ale cărei expresii şi tipare romantic reprezentative – de la 

asocierea cutremurătoare dintre splendoare şi moarte („moartea unei femei frumoase 

este, fără îndoială, cel mai poetic subiect din lume”, proclama Edgar Poe [Poe 1970: 

535]) până la strălucirea consternantă a peisajelor şi lumilor fantastic-vizionare – 

trădează prezenţa, înapoia faldurilor vaporoase ale emoţiei şi sentimentului, a 

geometriei tăioase şi reci a sublimităţii. Edificată în umbra terifiantă a sublimului, 

accepţia modernă a frumosului se constituie, astfel, ca reflecţie antinomică, 

subminatoare şi invalidantă, a teoriei şi psihologiei clasiciste: dacă pentru clasicism 

frumuseţea înseamnă, în termenii lui Toma de Aquino, consonantia, claritas şi 

integritas – armonie (prestabilită), strălucire (suprasensibilă) şi integritate (absolută) –, 

având drept efect inducerea în sufletul spectatorului a unei stări de împăcare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Modernism şi axiologie. 1. De la Hegel la Edmund Burke 

 

 

193 

 

seninătate şi detaşare –, nota definitorie a frumosului romantic este stranietatea – 

fiorul sumbru şi neliniştitor care, traversând întreaga artă europeană de la romanul 

gotic la pictura suprarealistă, zdruncină paradigmele de gândire canonice şi contestă, 

din perspectivă estetică, fundamentele metafizice ale axiologiei tradiţionale. „Nu 

există frumuseţe desăvârşită”, spune Edgar Allan Poe, „fără o notă de straniu în 

proporţii.” (Poe 1970: 176) „Frumosul”, îi continuă ideea Baudelaire, „este 

întotdeauna bizar” (Baudelaire 1980: 724). Aceeaşi atracţie a straniului la Théophile 

Gautier: „Ştii doar cât de mult mă atrag aventurile ciudate, tot ce-i straniu, excesiv 

sau primejdios” (Gautier 1976: 66). În vreme ce frumosul clasic îndeplineşte, prin 

simetria şi desăvârşirea liniilor sale, o funcţie apotropaică, frumuseţea modernă este 

tulburătoare, instigatoare şi obsedantă, convertind contemplativitatea în fascinaţie şi 

starea de echilibru în agitaţie şi exces; este frumuseţea înfricoşătoare a Medusei, aşa 

cum i-a apărut aceasta lui Shelley: 

Tis the tempestuous loveliness of terror;/ For from the serpents gleams a 

brazen glare/ Kindled by that inextricable error,/ Which makes a thrilling vapour of 

the air/ Become a ever-shifting mirror/ Of all the beauty and the terror there –/ A 

woman's countenance, with serpent locks,/ Gazing in death on Heaven from those wet 

rocks (Shelley 1994: 363). 

În orizont politic, radicalismul opoziţiei dintre frumosul clasic şi frumosul 

modern corespunde disjuncţiei inaugurale operate de Coleridge între fantezie şi 

imaginaţie: căci, aşa cum imaginaţia coleridgeană îşi impunea noutatea conceptuală 

prin transferul asupra fanteziei a încărcăturii negative a evaziunii şi pasivităţii 

(«obedienţei»), frumosul modern îşi afirmă individualitatea prin redescoperirea şi 

asumarea caracterului social provocator al obiectului artistic – prin regăsirea, în 

singularitatea triumfătoare a creaţiei, a funcţiei reordonatoare, regeneratoare şi 

reformatoare, a fenomenului estetic. Mai mult decât atât, lărgirea romantică a ariei 

de cuprindere a frumosului prin înglobarea a ceea ce clasicismul exclude, interzice şi 

condamnă dizolvă relaţia metafizică de identitate participativă dintre frumos, bine şi 

adevăr şi pune în evidenţă, prin contrast, „frumuseţea răului” – proiecţia în artă a 

spiritului democratic şi a egalităţii de şanse –, deplasând interesul inteligenţei 

analitice de la numenal la fenomenal şi afirmând primatul esteticului ca înţelegere 

politică flexibilă şi nuanţată («tolerantă») a universului. 

Bibliografie 

Baudelaire 1980: Charles Baudelaire, Oeuvres complètes, Paris, Robert Lafont. 

Burke 1981: Edmund Burke, Despre sublim şi frumos, traducere de Anda Teodorescu şi 

Andrei Bantaş, Bucureşti, Editura Meridiane. 

Burke Inquiry: Edmund Burke, A Philosophical Inquiry into the Origin of Our Ideas of the 

Sublime and Beautiful, în The Project Gutenberg Ebook of the Works of the Right 

Honourable Edmund Burke, vol I, www. gutenberg.net. 

Derrida 1967: Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris, Minuit. 

Ferry 1997: Luc Ferry, Homo aestheticus, traducere de Cristina şi Costin Popescu, Bucureşti, 

Editura Meridiane. 

Gautier 1976: Théophile Gautier, Domnişoara de Maupin, traducere de Raul Joil, Bucureşti, 

Editura Univers. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 194 

Hegel 1966: G.W.F. Hegel, Prelegeri de estetică, vol. I, traducere de D.D. Roşca, Bucureşti, 

Editura Academiei. 

Poe 1970: Edgar Allan Poe, Great Short Works, New York, Harper&Row Publishers. 

Pseudo-Longinus 1970: Pseudo-Longinus, Tratatul despre sublim, traducere de C. Balmuş, 

în Arte poetice. Antichitatea, Bucureşti, Editura Univers. 

Shelley 1994: P.B. Shelley, Works, Hertfordshire, Wordsworth Editiond Ltd. 

Schelling 1995: F.W.J. Schelling, Sistemul idealismului transcendental, traducere de Radu 

Gabriel Pârvu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Modernism and Axiology. 

1. From Hegel to Edmund Burke 

The article presents the path towards modern art’s autonomy as exposed in Hegel’s 

Aesthetics and Edmund Burke’s Inquiry into the Origin of Our Ideas of the Sublime and 

Beautiful from a political perspective. While the idea of art’s autonomy is currently 

perceived as the result of the progressist modern view on the independent and 

complementary character of the human spiritual faculties, from a political perspective the 

beautiful becomes autonomous as a result of the process of resetting the power relations 

between the fundamental cultural values – ethical, theoretical and aesthetical –, a 

repositioning determined by the modern abandoning of the traditional metaphysical view of 

the world. The analysis is sustained by Derrida’s theory of the supplement, as well as by the 

Romantic thinkers’ ideas on subjectivity and interiority. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:03:08 UTC)
BDD-A6652 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

