
 

 221 

Iov între arhetipul biblic şi paradigma modernă 

Elena ISAI 

Le problème de la souffrance, indissolublement lié du nom de Job, a suscité depuis toujours 
la découverte d’une réponse. Les mots de Job, restés célèbres: „L’Éternel a donné, et 
l’Éternel a ôté; que le nom de l’Éternel soit béni! ” (Job 1, 21) ne dénote pas une simple 
résignation devant sa propre souffrance, mais ces mots supposent l’engagement intégral à 
l’horizon de la communion de Dieu. Le problème de l’engagement de la souffrance c’est ce 
qui sépare le modèle archétypal du paradigme moderne, situé sous le signe du hasard, de 
la contingence. Job l’Homme de la pièce de théâtre de Călin Ciobotari Job et la salubrité, 
comme le représentant du ‘brave homme’ de nos jours, illustre la condition de l’homme 
moderne ‘épidermique’ pour lequel les mots du Bible restent des simples ‘beaux mots’ (le 
rôle de l’Ange). Sur des versants différents, mais en réalité ‘le même’, situé permanent 
entre ‘avoir’ et ‘être’, le symbolique Job nous détermine de regarde notre âme dans le 
miroir de notre propre conscience.  

 
Cînd auzim numele lui Iov, oricine se duce cu gîndul la personajul biblic ce ne-

a marcat conştiinţa cu puterea sa de a răbda suferinţa, la credinţa sa neclintită, la 
mesajul sintetizat în cuvintele sale, rămase celebre: „Domnul a dat, Domnul a luat. 
Fie numele Domnului binecuvîntat!” (Iov 1, 21) Aparent cunoscut şi despre a cărui 
istorie oricine ar putea spune ceva, în realitate, puţini sînt cei care s-au aplecat 
asupra textului biblic cu atenţie pentru a-i înţelege adîncurile. Şi unele înţelesuri 
poate au rămas în continuare tainice. E o carte de 42 de capitole care ne transmite 
mult mai mult decît impresia superficială despre încercarea credinţei. Descoperim 
un personaj profund a cărui dramă fizică este dublată de una interioară. Ceea ce ne 
surprinde la lectura cărţii este chiar reacţia personajului ce aparent contravine 
concepţiei generale formate despre acesta. Departe de omul resemnat şi senin în 
faţa suferinţei, aflăm un Iov zbuciumat, răscolit pînă la revoltă, fără însă a depăşi 
hotarul atît de subţire dintre revoltă şi blasfemie. 

 
Modelul biblic (traducere şi interpretare)  
Dar înainte de a analiza conţinutul cărţii, consider necesară fixarea unor idei ce 

ţin de aspectul formal, cu referiri la ceea ce am putea numi receptarea textului în 
spaţiul românesc. Vizăm, în acest sens, actul traducerii care este considerat drept o 
primă interpretare. Aceasta întrucît nu putem trece cu vederea că actul traducerii se 
confruntă cu nişte principii şi legi ferme, că se încearcă ca textul rezultat să fie ferit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 222 

de capcane, erori, nonsensuri, exagerări sau simplificări. O dificultate în plus, pe 
care o presupune traducerea unui text biblic, o reprezintă vechimea acestuia şi 
limba în care a fost scris. Pe lîngă acestea, eventualele lipsuri ce au necesitat 
reconstituiri şi, nu în ultimul rînd, posibile interpolări uneori foarte greu de stabilit.  

Cititorul român ia un prim contact cu textul acestei cărţi din ediţia în circulaţie a 
Sfintei Scripturi realizată după versiunea ebraică, versiune ce a constituit baza 
ediţiilor româneşti între 1936-1993. Versiunea grecească a fost folosită pentru 
ediţiile româneşti între 1688-1914. Însă, în ambele variante, textul Cărţii lui Iov 
este redat sub aspect pur narativ. Mitropolitul Bartolomeu Anania încearcă 
restabilirea autorităţii Septuagintei pentru versiunea românească a Sfintei Scripturi 
şi în urma unor adînci lecturi comparatiste, publică în 2001, o variantă comentată, 
cu bogate note de subsol. În ce priveşte Cartea lui Iov, autorul acestei traduceri 
(teolog şi om de litere) încearcă să restaureze caracterul liric al textului. Spiritul 
său artistic se dovedeşte a fi mereu atent şi sever subsumat rigorii ştiinţifice, 
autenticităţii exhaustive.  

Înaintea acestei variante, un cunoscut filolog, Petru Creţia, publicase în 1995 
traducerea a cinci cărţi vetero-testamentare (Cartea lui Iov, Ecleziastul, Cartea lui 
Iona, Cartea lui Ruth, Cîntarea Cîntărilor) folosind, de asemenea, textul 
Septuagintei pe care la coraborat însă cu traducerile Sfîntului Ieronim din Vulgata 
şi apelînd la îndreptările şi revizuirile Bibliei de la Ierusalim. Fiind vorba de cărţile 
poetice ale Bibliei, a încercat să redea acestora frumuseţea artistică a originalului, 
păstrînd specificul discursului liric. Pentru Cartea lui Iov, autorul omite în 
întregime capitolul 28, Imnul înţelepciunii, şi capitolele 31-37, Vorbirile lui Elihu, 
pe care le consideră interpolări ale unor autori ulteriori şi care alterează „în chip 
grav echilibrul, foarte calculat, al marelui poem” (Creţia, 1995: 10), venind cu 
argumente în acest sens, acceptate de unii, respinse de alţii. 

Povestea dreptului Iov se regăseşte, nu doar în cartea canonică a Bibliei, ci şi 
într-un apocrif intitulat Testamentul lui Iov. Este tradus de Cristian Bădiliţă, alături 
de alte două scrieri de acest gen, sub numele de „roman” mistic al Antichităţii. 
„Testamentul” este considerat un gen de frontieră, mixt, tipic literaturii iudeo-
elenistice, ce se înrudeşte uneori cu tragedia greacă. Miza sa apologetic-ideologică 
aparţine unui context specific. Testamentul lui Iov este un comentariu-parafrază, 
extrem de original, al textului canonic care nu oferea decît piste interpretative. 
Autorul apocrifei propune un alt scenariu. Testamentul explică simplist, aşa cum 
remarcă traducătorul, într-o manieră contabilicească, misterul suferinţei paterne, 
făcînd din personajul principal „un cinic mai puţin simpatic decît osînditul 
înverşunat din versiunea Septuagintei” (Bădiliţă, 2008: 75). 

Cartea lui Iov este o carte mult discutată şi în privinţa paternităţii textului. Nu 
ştim cine a scris această capodoperă, încercările de datare diferă uneori foarte mult 
de la un cercetător la altul. Este plasată deseori în perioada patriarhilor, e atribuită 
lui Moise, alţii o consideră de dată mult mai recentă. În general, bibliştii protestanţi 
şi o parte din cei catolici se pronunţă pentru perioada post-exilică, adică după anul 
538 î.Hr. Şcoala biblică românească optează pentru o perioadă pre-exilică, adică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 223 

anterioară anului 597 î.H. (Anania, 2000: 17). Cert este că exista în Israel o tradiţie 
despre Iov ca personaj legendar. S-a emis şi ipoteza preluării de către autorul 
Poemului lui Iov a acestei legende în Prolog şi Epilog. Dar, toate aceste 
considerente de ordin exterior, nu alterează frumuseţea şi profunzimea acestei cărţi. 
Mesajul pe care autorul cărţii a vrut să-l transmită umanităţii este mult mai 
important. 

 
Literatura şi sacrul  
Cheia înţelegerii acestui text ar trebui căutată apelînd la teoria sensului 

cvadruplu, specifică hermeneuticii biblice, care identifică mai multe nivele de sens 
pentru un text sacru: sensul literal (semnificaţia uzuală), sensul alegoric (pătrunde 
dincolo de sensul comun), sensul moral sau spiritual (urmăreşte ceea ce află omul 
despre sine în lumina cuvîntului divin) şi sensul anagogic sau mistic (ce presupune 
supracogniţie, comuniunea deplină a omului cu Dumnezeu). Aceste sensuri pot fi 
văzute ca nişte trepte, iar situarea noastră la un anumit nivel ţine exclusiv de 
aşezarea noastră.  

S-a pus de multe ori problema în ce măsură putem vorbi de Biblie ca literatură. 
Este această Carte literatură? Aparţine Biblia literaturii? Trebuie ţinut cont de 
faptul că ceea ce a păstrat canonul biblic din întreaga literatură a vechiului Israel a 
fost selectat exclusiv după criterii religioase, ceea ce era demn de a fi păstrat şi 
transmis pentru păstrarea credinţei. Dar acest lucru nu exclude calităţile estetice ale 
unor texte, în special ale celor considerate poetice, printre care se numără şi Cartea 
lui Iov. Important este să nu ne rezumăm doar la acest nivel de înţelegere.  

Deosebindu-se de cărţile anterioare (istorico-legendare), Cartea lui Iov este 
considerată cea mai veche scriere poetică. Potrivit principiului după care fiecare 
om suportă consecinţele fiecărei fapte bune sau rele, tema Cărţii lui Iov ar fi cum 
se explică nenorocirile celui drept şi prosperitatea celui rău. Surprinde pe larg 
încercarea dramatică trăită de Iov, om integru şi drept, care deşi duce o viaţă în 
teama şi dragostea de Dumnezeu, îi e lovită familia şi bunurile şi, în cele din urmă, 
trupul. Biblia îl prezintă nu doar ca pe un exemplu de dreptate, cît mai ales de 
răbdare. Eroul străbate binele şi răul pînă la capăt, probabil limita suportabilului 
unei fiinţe umane, cunoaşte binele în cel mai înalt grad, ca apoi să îndure răul pînă 
la absurd. Prin intermediul Cărţii lui Iov apare, pentru prima dată în literatura 
lumii, exprimată obsesia vinovăţiei şi se instalează în conştiinţa omului îndoiala de 
sine.  

Cartea lui Iov, un poem-parabolă, îmbină elemente narative cu versetele 
elegiace sau meditative ale discursului liric. Structura sa aminteşte de spectacolul 
dramatic prin alternarea planurilor în derularea secvenţelor şi prin folosirea unor 
modalităţi specifice discursului confesiv sau expozitiv. Construită pe două planuri: 
unul al idealităţii transcendente şi altul al realităţii contingente, între care se 
stabilesc multiple conexiuni, cartea începe cu o dispută între Creatorul lumii şi 
Satana. Văzînd credinţa lui Iov, Diavolul consideră că atitudinea acestuia e strîns 
legată de bunăstarea de care se bucură de la Domnul. Dumnezeu va îngădui cererea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 224 

lui Satan de a încerca inima dreptului Iov. Se vor abate asupra lui o serie de 
nenorociri: focul îi va mistui bunurile, tîlharii îl lipsesc de turme şi-i vor trece 
slugile prin sabie, fiii şi fiicele vor muri sub dărmăturile casei în urma unei 
catastrofe naturale. Dar, contrar aşteptărilor lui Satan, Iov, deşi izbit în toate ale lui, 
are puterea de a nu deznădăjdui. Nu numai că nu-L blestemă pe Dumnezeu, ci, 
dimpotrivă, îl binecuvintează. A doua îngăduinţă divină permite Diavolului să se 
atingă de trupul dreptului Iov. Lovit de o boală grea, cu tot trupul plin de bube, îşi 
va îndura suferinţa în singurătate, pe o grămadă de gunoi, undeva în afara cetăţii, 
răzîndu-şi buboaiele cu ajutorul unui ciob de sticlă. Imaginea adîncului suferinţei 
sale e terifiantă. Dar, nici de această dată, Iov nu va rosti vreun cuvînt de ocară 
împotriva cerului. Pînă şi femeia sa, nemairăbdînd chinurile bărbatului său, îl 
îndeamnă să-l blesteme pe Dumnezeu: „Pînă cînd oare te vei mai răbda zicînd: […] 
zi ceva, o vorbă către Domnul, şi mori!” (Iov 2, 9). Aşadar conştiinţa morţii, pentru 
omul care se desparte de Dumnezeu, era clară. Dar Iov o numeşte femeie fără 
minte şi adaugă „Dacă noi am primit din mîna Domnului pe cele bune, oare nu le 
vom răbda şi pe cele rele?” (Iov 2, 10). 

După o vreme, trei prieteni ai săi, sosiţi de departe, au venit să-l aline în 
suferinţa sa. Dar văzîndu-i groaznica durere, şapte zile şi şapte nopţi au stat lîngă el 
fără să poată să-i adreseze nici un cuvînt. Cu această secvenţă se încheie prologul, 
exclusiv narativ. 

Urmează poemul ce prezintă întreg zbuciumul sufletesc al personajului şi 
dialogurile sale cu cei trei prieteni. Această parte ne dezvăluie un Iov al cărui 
suferinţă fizică e dublată de una morală, izvorîtă din neînţelegerea suferinţei. Iov 
este considerat primul erou tragic al umanităţii, singurul care a putut îndura pînă la 
capăt, trăind „absurdul” şi „necesarul” suferinţei. Şi totuşi Iov nu îl va blestema pe 
Dumnezeu, aşa cum i se părea logic lui Satan. Adîncul cugetării şi trăirii lui Iov 
dezarmează. Nu putem trece cu vederea zguduitoarele pasaje ale durerii sale: „Să 
piară ziua-aceea în care m'am născut / şi noaptea care-a zis: «Un prunc se zămisli!» 
[…] De ce nu mi-a fost moartea în sînul maicii mele, / sau n'am murit de'ndată ce i-
am ieşit din pîntec? / De ce şi-a pus genunchii să-mi fie aşternut, / şi pieptul ei cel 
dulce de ce i l-am mai supt?... […] De ce s-a dat lumină amarului luminii / şi viaţă 
celor care'n durere vieţuiesc” (Iov 3, 3, 11-12, 20). Blestemîndu-şi ziua naşterii, 
punînd la îndoială justiţia lumii, revoltîndu-se împotriva absurdului propriei 
existenţe, el nu poate nici o clipă nega pe Cel care a făcut toate, nu este cuprins de 
forţa pustiitoare a blasfemiei pentru că e curat, el îşi susţine pînă la capăt 
nevinovăţia şi iubirea pentru Dumnezeu. Acuzat pentru vorbele grele pe care le 
rosteşte îşi va justifica „vorba deslînată”: „Au va zbiera asinul sălbatic de-i sătul? / 
mugi-va oare boul cu ieslea plină'n faţă? […] Că'n sufletul din mine nu-i chip de 
alinare […] că'n gura mea nu este nici pic de strîmbătate” (Iov 6, 5, 7, 30). Iov 
trăieşte în intimitatea conştiinţei sale o adevărată dramă. El nu poate accepta ideea 
că Dumnezeu părăseşte pe omul drept aflat în suferinţă sau, mai mult, că suferinţa 
sa ar putea veni de la Dumnezeu. În capitolul 7 răsună versuri de o mare frumuseţe 
elegiacă: „Că viaţa mea'n balanţă mai slabă-i decît graiul / şi s'a topit în hăul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 225 

nădejdilor deşarte. / Adu-Ţi aminte Doamne, că viaţa mea-i suflare, / că tot ce-i 
bun rămas-a'napoi de ochiul meu, / că ochiul strîns asupră-mi nu va mai da de 
mine, / că ochii Tăi m-or cere, dar eu nu voi mai fi, / cum nici pe cer e norul ce-a 
fost şi s'a topit” (Iov 7, 6-9). Finalul ne aminteşte de frumoasele versuri ale lui 
Rilke: Ce-ai să faci, Doamne, dacă mor?  

În zadar cei trei prieteni, veniţi să-l mîngîie, încearcă să-i prezinte, potrivit 
gîndirii tradiţionale că suferinţa trebuie să fie cauza unei vini, ştiute sau neştiute. 
Elifaz din Teman, Bildad din Suah şi Tofar din Naami reiau justificările suferinţei: 
ca pedeapsă pentru un păcat şi, ca atare, trebuie primită cu resemnare; niciodată 
nevinovaţii nu sînt loviţi; iar Dumnezeu nu acţionează decît după principiile 
dreptăţii, oamenilor nu le este dat să înţeleagă şi trebuie să accepte soarta care le-a 
fost hărăzită. Dar Iov le răstoarnă toate aceste sofisme: el este curat şi drept, are 
conştiinţa nepătată şi totuşi asupra lui s-a abătut o suferinţă cumplită şi absurdă. 
Iov este văzut astfel şi ca simbol al „triumfului spiritului uman împotriva 
împietririlor şi a osificărilor dogmatice” (Bărbulescu, 1998:27).  

Intervenţia celui de-al patrulea interlocutor, Elihu, care pînă atunci ascultase 
disputa, propune o sinteză a celor discutate pînă atunci, pentru a putea recunoaşte 
„ceea ce este bun” , fiind asemănătoare intervenţiilor corului antic. După părerea 
sa, Iov se situează într-o poziţie extremă susţinîndu-şi atît de asiduu nevinovăţia, 
iar prietenii săi au dat dovadă de neputinţă în explicarea suferinţei. Elihu conchide 
că răul şi nedreptatea nu pot fi atribuite lui Dumnezeu, iar, pe de altă parte, omul 
trebuie să se supună Legii. El evidenţiază o morală social pragmatică. Dar 
dreptatea lui Dumnezeu nu are un conţinut etic sau juridic, ci unul ontologic. 
Finalul este mai mult decît surprinzător. Dumnezeu Însuşi îi răspunde lui Iov. Îi 
relevă acestuia adevăratele raporturi ce se pot stabili între Creator şi om. Iar 
Domnul, atoateziditorul, îi va da dreptate lui Iov, „umple de adevăr” tot ce a spus 
acesta şi îşi întoarce mînia împotriva lui Elifaz din Teman şi a tovarăşilor săi. 
Scena se încheie cu aprecierea pe care Dumnezeu o arată lui Iov pentru îndrăzneala 
de a fi înfruntat inerţia tradiţiei şi condamnă limitarea amicilor lui Iov care „n-au 
vorbit aşa de drept” (Iov 42, 7-8). 

Dreptul Iov, căruia credincioşia faţă de Dumnezeu i-a fost pusă la încercare 
printr-un lanţ de suferinţe înfricoşătoare, pe care omul firesc nu le poate nici 
înţelege, nici accepta, va fi răsplătit în final pentru adîncul credinţei sale. Toate 
cele ale sale îi vor fi redate: „Şi Dumnezeu a binecuvîntat pe cele din urmă ale lui 
Iov mai mult decît pe cele dintîi” (Iov 42, 12). 

Iov, ca şi Adam, reprezintă Omul universal, ne reprezintă pe fiecare dintre noi 
cu lupta dintre bine şi rău, din intimitatea noastră, dintre iubire şi ură. Adam 
reprezintă începutul căderii Omului în orizontul suferinţei. Adam a fost primul care 
a acceptat ispita în dorinţa de a trăi autonom, el s-a făcut pe sine ca centru al lumii. 
Reducînd totul la eul său egoist, această autonomie cuprinde în ea povara propriei 
răzvrătiri, sentimentul „golului” (spiritual, nu biologic) trăit imediat după cădere. 
(Popa, 2001: 76-80). Asemenea părintelui său, Iov, în întrebările sale, pune în 
centru neînţelegerea propriilor suferinţe, neliniştile sale gravitează în jurul fiinţei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 226 

umane. De aici izvorăşte suferinţa sa morală. Vedem însă că răspunsul divinităţii 
vine pe altă direcţie, are loc o deplasare a centrului dinspre om spre Creator. De 
aceea la o primă impresie răspunsul oferit de Dumnezeu ne surprinde, iar Iov pare 
a nu fi primit răspuns la ceea ce-l frămînta. Încercările prin care trece omul sînt 
văzute de sfinţii părinţi ca nişte probe pe care trebuie să le treacă fiecare pentru a 
răspunde iubirii răstignite a lui Hristos: „Nu este vorba atît de misterul suferinţei, 
cît de misterul iubirii nesfîrşite a lui Dumnezeu pentru Om. Suferinţa nu este decît 
eşecul iubirii răspuns a Omului la iubirea lui Dumnezeu” (Popa, 2001: 79). 

Cartea lui Iov, pe lîngă alte multe mesaje, ne aduce în atenţie un înţeles nou al 
suferinţei. În mentalitatea vetero-testamentară, suferinţa era considerată ca o 
pedeapsă ce vine din partea lui Dumnezeu pe care omul nedrept trebuie să o 
suporte. De aceea, în conştiinţa sa, Iov nu este încă pregătit să accepte faptul că un 
om „drept” ar putea suferi în istorie pentru a „răscumpăra” nedreptatea altor 
oameni. Această Carte are şi o dimensiune profetică anticipînd suferinţa 
Mîntuitorului Iisus Hristos şi depăşirea ei prin bucuria învierii. 

 
Urlet şi tăcere. O ipostază modernă a modelului biblic, Iov şi salubrizarea 
de Călin Ciobotari 
Suferinţa nu se confundă cu durerea. Durerea (surprinde aspectul fizic) se 

suportă, pe cînd suferinţa se asumă. Aceasta din urmă pune în cumpănă însuşi 
sensul nostru de viaţă, existenţa noastră. Suferinţa transformă radical situarea 
noastră în timp. Această problemă a suferinţei, care ridică numeroase întrebări ce 
par a rămîne fără un răspuns punctual (mulţumitor), conţine însă ceva ce scapă 
ordinii comune a lucrurilor. Întrebarea lui Iov priveşte, de fapt, un posibil sens al 
suferinţei noastre. Se pot sintetiza patru răspunsuri date acestei întrebări, specifice 
celor patru medii spirituale: upanişadic (şi apoi buddhist), grec, patristic şi modern, 
rezumate la: legea faptei, destinul, încercarea lui Dumnezeu şi 
întîmplarea/contingenţa (Afloroaei, 1997: 269, 273). Spaţiul gîndirii moderne este 
marcat de ultimul dintre ele, dominant, fără a lipsi nici celelalte răspunsuri. Omul 
modern îşi înţelege existenţa ca un fapt ce nu mai presupune nimic nici dincoace şi 
nici dincolo de el. Este lumea Dumnezeului izolat în transcendenţa sa, de a cărui 
existenţă omul nici nu-şi mai pune problema („Dumnezeu a murit”) şi atunci totul 
este supus întîmplării.  

Iov-Omul, din piesa lui Călin Ciobotari - Iov şi salubrizarea, ca exponent al 
„omului de treabă” al zilelor noastre, ilustrează condiţia omului modern, 
„epidermic”, pentru care cuvintele Scripturii rămîn simple „cuvinte frumoase” 
(cum exclamă mereu Îngerul).  

Este Iov nebunul, lucrător la serviciul de salubrizare, sau „nebunul” de acum 
2000 şi ceva de ani ce mai are încă de transmis un mesaj valabil umanităţii? E o 
ambiguizare pe care piesa o păstrează intenţionat. Şi cum poate fi privit oare un om 
aflat în suferinţă de către cei din jurul său, pentru care prezenţa sa devine 
supărătoare, decît ca nebun. Suferinţa celuilalt, cel mai adesea, deranjează pentru 
că ne scoate din habitudinea noastră. E greu să ne asumăm propria suferinţă şi cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 227 

atît mai greu „să purtăm sarcinile altora”. Bietul Iov, ce poposeşte pe grămada de 
gunoi a oraşului, este mereu alungat şi apostrofat de gospodinele „de bună 
credinţă”. Culmea, i se impută toată „mizeria” (fizică şi morală) cînd toţi locatarii 
îl dăruiesc permanent cu noi saci menajeri. Dar, odată ajuns jos, e gunoiul lui, nu al 
lor. Este ilustrarea perfectă a individualismului şi indiferenţei lumii moderne. 

Cu excepţia lui Iov, toate celelalte personaje poartă nume generic: gospodina, 
locatarul, lucrătorul la salubrizare, funcţionarul. Transpare astfel cu uşurinţă 
incapacitatea omului de a-şi mai asuma identitatea, pierderea în anonimat e cea mai 
uşoară cale de a fugi de tine. Personajele nu sînt numai simple simboluri, ci nişte 
apariţii convingătoare care se mişcă şi discută cu aprindere probleme legate de 
trăirea imediată, dar şi despre rostul existenţei, de raporturile omului cu divinitatea. 

Problema personajului central, după cum însuşi mărturiseşte, este că nu a înţeles 
nimic din lecţia pe care i-a dat-o modelul biblic. Suferinţa sa creşte cu atît mai mult 
cu cît nici nu mai primeşte vreun răspuns din partea divinităţii. Victimă a lui 
Dumnezeu (din partea căruia pretinde daune morale), victimă a societăţii, victimă a 
propriului destin. Îşi „urlă” zadarnic suferinţa. Ceea ce primeşte e doar tăcere. Faţă 
de modelul biblic, eroul nostru nu mai este sprijinit în durerea sa de nici un prieten. 
Singurul care vine să-i întrerupă cugetările este diavolul. Iar mesajul acestuia nu 
este altul decît că cerul e gol şi că revolta sa nu mai are nici un adresant - anunţ 
dezamăgitor pentru un ins cu atîta chef de ceartă ca Iov. De unde propunerea 
„prietenosului” conlocutor de a deveni el însuşi Dumnezeu, astfel îşi va putea 
satisface dorinţa de scandal ascultînd zilnic cerinţele şi nevoile oamenilor, absurde. 
E de fapt clasica ispitire a omului de către diavol, încă din grădina raiului. Ipostaza 
de a schimba locul cu divinitatea îi permite să vadă unele adevăruri despre oameni, 
cum ar veni „din afară”, pe care le va prezenta în monologul final ca probleme de 
conştiinţă puse „oamenilor de treabă”. Dar, „istoria omenirii este plină de oameni 
de treabă […] în spatele fiecărui război şi în spatele fiecărui scandal se află 
întotdeauna oameni de treabă” (Ciobotari, 2007: 112). Care e distanţa de la 
„oamenii de treabă” la dreptul lui Iov? E răspunsul pe care ar trebui să şi-l dea 
fiecare dintre noi cînd îşi înalţă rugăciunile şi mai ales nemulţumirile către cer. 
Finalul reuşeşte să ne pună faţă în faţă cu propria conştiinţă: „În fiecare dintre voi, 
oameni buni, există cîte un Iov, care de fiecare dată cînd păţeşte ceva, se apucă şi 
face pe nebunu'. […] În fiecare dintre rugăciunile voastre ce le înălţaţi zi de zi către 
ceruri, există sămînţă de scandal, există şantaj, puneţi, cum s-ar spune, presiune pe 
Dumnezeu, îl asaltaţi, îl înnebuniţi, îl ucideţi strop cu strop cu rugăminţile, 
solicitările, petiţiile voastre. Şi dacă nu vi le dă, dacă nu vi le îndeplineşte, vă uitaţi 
spre cer cu dojană şi daţi din cap, adică, vezi, eu aşa şi pe dincolo şi El…[…] 
Sînteţi cu adevărat sinceri numai în înjurături. […] Toată omenirea se ceartă în 
fiecare clipă cu Dumnezeu. Omenirea nu-i altceva decît un etern scandal, ale cărui 
ecouri se pierd în veacurile de la începuturi. […] Un mare şi infinit scandal. Făcut, 
desigur, de oameni de treabă” (Ciobotari, 2007: 113). 

Efectul scenic gîndit pentru final este ingenios şi cu o adîncă putere de sugestie. 
După monologul lui Iov, care trebuia să lase impresia unui dialog cu istoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 228 

omenirii, cade cortina. După indicaţiile autorului, publicul trebuie să aibă 
sentimentul că piesa s-a terminat. Dar, pe la jumătatea căderii, cortina se opreşte, 
pentru a reapare în scenă Diavolul, „mai jalnic ca niciodată”. Pe întreg parcursul 
piesei a vrut să pară un personaj simpatic, inofensiv, chiar binevoitor, încearcînd să 
„inspire milă” şi să creeaze o atmosferă de bună dispoziţie. Este de fapt modul 
clasic al lucrării diavoleşti de a-şi ascunde răutatea şi viclenia în hainele „luminii”. 
Ilustrează totodată ideea obişnuinţei cu răul care duce la o indulgenţă, dacă nu 
chiar solidarizare, oricum o familiarizare cu acesta. Mesajul final propus de Diavol 
este diferit de cel al lui Iov: soluţia pentru a trăi mai bine nu o găsim agresîndu-L 
pe Dumnezeu, ci certîndu-ne, eventual sfîşindu-ne unii pe alţii: „Uite, dacă vreţi un 
sfat bine intenţionat: certaţi-vă între voi, dragilor. Rupeţi-vă, sfîşiaţi-vă, mîncaţi-vă 
unul pe celălalt. E mai constructiv, e mai … sănătos, e mai palpabil. […] Nu vă 
grăbiţi, alegeţi cu chibzuinţă. S-ar putea să vă fie bine, s-ar putea să nu vă fie bine. 
Depinde doar de voi!” (Ciobotari, 2007: 114). Diavolul, „amăgitorul”, ne solicită 
propriul discernămînt pentru a crede sau nu în „adevărul” spuselor sale.  

Dar piesa nu se sfîrşeşte nici de această dată. Cortina, care mai coboară pe 
jumătate, se opreşte pentru a permite o ultimă apariţie a Îngerului. O prezenţă 
oarecum paralelă în întreaga piesă, cu aripi „prea mari”, care e caracterizat cel mai 
adesea de tăcere - semn al lipsei de comunicare a celor două lumi, indică ruptura 
omului cu transcendenţa, incapacitatea acestuia de a mai fi receptiv la mesajele 
cerului. Îngerul, a cărui înfăţişare serafică contrastează cu bocancii pe care îi 
poartă, ne aminteşte de îngerii lui Blaga din Paradis în destrămare. Puţinele 
cuvinte pe care le rosteşte sînt o remarcă la adresa conţinutului Scripturii - 
„frumoase cuvinte!”. În scena finală reapare pentru a ne reaminti cuvintele lui Iov: 
„«Domnul a dat, Domnul a luat, fie numele Domnului binecuvîntat! » Frumoase 
cuvinte, tare frumoase. Auzi, cică Domnul a dat, Domnul a luat, fie numele 
Domnului binecuvîntat… Hm!” (Ciobotari 2007, 115). 

Piesa a fost pusă în scenă la Teatrul Naţional „Vasile Alecsandri” din Iaşi, în 
2008, un spectacol în regia lui Ovidiu Lazăr. Dionisie Vitcu şi Petre Ciubotaru, în 
rolurile principale, au conturat cu măiestrie particularităţile personajelor. 
Spectacolul a fost receptat cu interes şi s-a bucurat de aprecieri din partea criticilor 
de teatru, autorul fiind considerat un tînăr dramaturg care promite.  

 
Viziuni regizorale moderne, Experimentul Iov, adaptare de Mihai Măniuţiu 
O altă ilustrare interesantă a paradigmei moderne pentru povestea lui Iov a fost 

adaptarea după Cartea lui Iov pusă în scenă la teatrul „Radul Stanca” Sibiu, 
intitulată Experimentul Iov, adaptarea şi versiunea scenică aparţinînd unui 
recunoscut om de teatru Mihai Măniuţiu. Piesa dezvoltă un singur aspect al cărţii 
Vechiului Testament, pariul dintre Dumnezeu şi Satana, un pariu de neînţeles 
pentru om, ce scoate în evidenţă un Dumnezeu capricios. Ideea pe care vrea să o 
dezvolte piesa este „experimentul” inuman la care a fost supus Iov, extinzînd - 
jocul absurd al sorţii. „Adaptarea şi versiunea scenică a lui Mihai Măniuţiu are 
toate ingredientele scriiturii absurde. Este o interogaţie cu inflexiuni tragice, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 229 

acutizînd neputinţa depăşirii a tot ce este dat, o rugăciune şi în acelaşi timp un 
strigăt de revoltă. Puternic şi înăbuşit, încercînd disperat să stabilească o legătură, 
un dialog, sfîrşind de cele mai multe ori în monolog” (Michailov, 2003: 20). 

Spectacolul este gîndit într-un mod aparte, o viziune modernă ce oferă o 
experienţă inedită celor 56 de spectatori posibili. Decorul presupune un cilindru 
uriaş în jurul căruia sînt aşezate scaune, iar în dreptul fiecărui scaun se deschide o 
fantă dreptunghiulară. Se construieşte astfel o relaţie deosebită, impune un tip de 
comunicare directă, personală, nimic din clasica convenţie. Fanta presupune 
totodată şi decuparea unghiului de vedere, limitarea. Înăuntrul cilindrului 
personajele îşi derulează povestea. Este o treptată adîncire în experimentarea unei 
stări limită. Cuvîntul, atunci cînd nu mai poate spune nimic este bine continuat de 
mişcare. Coregrafia semnată de Vava Ştefănescu pune în valoare gestul, mişcare, 
fluiditatea energiilor. Pentru Iov (Marian Râlea) toate gesturile alcătuiesc un dans 
chinuit, fragmentat, „dozaje perfecte, urcări şi coborîri juste, echilibru în alternanţa 
gest-cuvînt, nici un exces, o interpretare cu adevărat tulburătoare” (Modreanu, 
2003: 7). Construieşte astfel cu abilitate o stare paroxistică de apăsare şi nelinişte. 

Diavolul, un personaj cu alură androgină şi gesturi efeminate, nu va avea nici o 
replică, dar reuşeşte să insinueze cu măiestrie ideea de malefic. Cu un inel de chei 
în mînă, aruncînd o privire dispreţuitoare, pedalează absent pe o bicicletă fixată în 
podea şi savurează o prăjitură. 

Cei trei prieteni ai lui Iov, trei bărbaţi îmbrăcaţi la fel (repetiţia în spectacolele 
lui M. Mănuiţiu fiind o modalitate de expresie preferată) sînt „oameni de serie” 
care îşi duc viaţa resemnaţi, nu sînt tulburaţi de întrebări existenţiale. Păpuşi 
neînsufleţite în cea mai mare parte a timpului, dansează la fel (fiecare are cîte un 
acordeon). Muzica susţine foarte bine spectacolul alternînd cîntece liturgice cu 
ritmuri de ceremonial sărbătoresc ebraic.  

Îngerul, o fiinţă mică, agilă, blondă, poartă un costum de scafandru. Îl sprijină 
pe Iov atunci cînd acesta are nevoie şi îi dă oxigenul necesar. 

Interpretat ca un spaţiu celulă ce îşi strînge şi îşi închide victimele, cilindrul 
sugerează ideea că „individul devine el însuşi celula-univers redus la stadiul 
embrionar, unde începe experimentul – conţinută de un cadru-celulă şi vizibilă 
celorlalte celule care îi pot lua în orice moment locul” (Michailov, 2003: 20). De 
fapt cred că acesta vrea să fie mesajul. Aceeaşi idee o prezintă şi Cristina 
Modreanu în cronica sa „Mi se pare adeseori că nu sîntem decît nişte experimente 
cu toţii, aşezaţi fiecare în borcanul său de sticlă, atent supravegheaţi din afară, 
injectaţi uneori cu fericire, alteori cu multă, foarte multă tristeţe, de parcă 
cercetătorul ar vrea să vadă care ne este rezistenţa, pînă unde poate împinge 
limitele” (2003: 20). Dar, ca să revenim la vorbele nebunului Iov al lui Călin 
Ciobotari, omul modern este cel care nu mai poate înţelege nimic din lecţia dată.  

 
Concluzii. Mesajul lui Iov 
Problema suferinţei, indisolubil legată de numele lui Iov, a suscitat 

dintotdeauna aflarea unui răspuns. Dar poate mai puţin important este aflarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 230 

răspunsului, cît căutarea sa. Cuvintele lui Iov „Domnul a dat, Domnul a luat, fie 
numele Domnului binecuvîntat!”, nu arată o simplă resemnare în faţa propriei 
suferinţe, ci presupun asumarea integrală a acesteia în orizontul comuniunii sale cu 
Dumnezeu. Problema asumării este ceea ce desparte modelul arhetipal de 
paradigma modernă situată sub semnul întîmplării, al contingenţei. În fapt acelaşi, 
chiar dacă de pe versanţi diferiţi, situat permanent între „a avea” şi „a fi”, 
simbolicul Iov ne îndeamnă mereu să ne privim sufletul în oglinda propriei 
conştiinţe. 

 
Bibliografie 
 
Afloroaei, Ştefan, 1997, Cum este posibilă filosofia în estul Europei, Iaşi, Polirom 
Bărbulescu, Simion, 1998, „Cartea lui Iov sau triumful spiritului novator”, în Convorbiri 

literare, nr. 9, p. 27 
Cartea lui Iov, Ecleziastul, Cartea lui Iona, Cartea lui Ruth, Cîntarea Cîntărilor, 1995, 

traducere Petru Creţia 
Ciobotari, Călin, 2007, Securitatea se plictiseşte de moarte, tovarăşe Comandant! – patru 

piese cu iz de eternitate, Princeps Edit, Iaşi 
Michailov, Mihaela, 2003, „Celulele dureri sau anatomia unei pupile dilatate”, în 

Observator cultural, nr. 157, p. 20 
Modreanu, Cristina, 2003, „Experimentul Iov – jocurile divinităţii”, în Adevărul literar şi 

artistic, februarie nr. 655, p. 7 
Poezia Vechiului Testament. Cartea lui Iov, Psaltirea. Proverbele lui Solomon. Cîntarea 

Cîntărilor. Plîngerile lui Ieremia, 2000, versiune revizuită după Septuaginta, redactată 
şi comentată de Bartolomeu Valeriu Anania, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Popa, Gheorghe, 2001, „Întrebarea lui Iov şi misterul suferinţei umane”, în Teologie şi 
viaţă, v.11, nr.1-6, p. 76-80 

Trei romane mistice ale Antichităţii: Iosif şi Aseneth, Testamentul lui Iov, Testamentul lui 
Avraam, 2008, traducere din greaca veche, note şi prezentări de Cristian Bădiliţă, 
Editura Curtea Veche, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:32 UTC)
BDD-A66 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

