
 323 

AUT, XLII-XLIII, 2004-2005, p. 323-331 
 
 
 

MARINETTI ŞI URMUZ: SIMILITUDINI DE 
FORME FICłIONALE,  

DISJUNCłII ÎN SUBSTRATUL ONTOLOGIC  
de 

Carmen D. BLAGA 
 
 

Despre subtitlul „SchiŃe aproape futuriste” pe care Urmuz l-a adăugat 
compunerilor sale în proză, într-unul din caietele de ciorne descoperite la 
aproape un deceniu de la moartea sa, se ştie de multă vreme. O oarecare 
aprofundare a raporturilor dintre scriitorul român şi poetica futurismului i 
se datorează lui Nicolae Balotă, autor atât al unei monografii dedicate 
autorului (Balotă 1970), cât şi al unei sinteze privitoare la programele 
estetice ale curentelor moderniste (Balotă 1976). Ipoteza potrivit căreia 
Urmuz, cunoscător al poeticii futurismului, ar fi putut să-şi reelaboreze, în 
parte, constituenŃii universurilor ficŃionale vizând «o apropiere a acestora 

de cele enunŃate de Marinetti» (Balotă 1976: 348) nu a beneficiat, până 
acum, de atenŃia pe care ar fi meritat-o, deşi despre evoluŃia avangardelor 
în România s-a scris tot mai mult după 1990. 

Considerând că e un subiect de sine stătător, pretabil unei analize 
extinse, am omis, din studiul monografic pe care l-am dedicat, cu câŃiva 
ani în urmă, precursorului prozei româneşti de avangardă, demersul 
comparativ cu poetica şi, în special, cu practica literară a lui Marinetti. 
Cercetarea întreprinsă între timp s-a dovedit fructuoasă, astfel încât 
paginile ce urmează vor putea lumina anumite aspecte, dar sunt departe de 
a epuiza complexitatea raporturilor dintre futurism şi practica literară a 
avangardiştilor de la noi. 

Nu e nevoie să reamintim cât de diversificat apărea, sub aspectul 
ideilor – estetice şi nu numai – peisajul cultural românesc în primul 
deceniu al secolului trecut, deceniu spre sfârşitul căruia primul Manifest al 
futurismului, publicat de Filippo Tommaso Marinetti la Paris, era difuzat în 
traducere românească de presa literară din Bucureşti şi Craiova. Vom 
releva, însă, un alt aspect, legat – acesta – de prezenŃa, în presă, a literaturii 
satirice în general, dar mai cu seamă a unei forme proprii acestui gen de 
scrieri în care satira devine acidă, pe măsura energiei contestatorii ce îi dă 
naştere: pamfletul.  

Pamfletul aparŃine contraliteraturii atât ca vehicul al unei contestaŃii 
la adresa autorităŃii (personale sau instituŃionale), cât şi ca formă artistică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 324 

de contestare a valorilor estetice instituŃionalizate (Mouralis 1975: 35-36). 
Prin Tudor Arghezi, ale cărui pamflete au început să apară prin 1909-1910 
în revista «Facla», continuând în «Seara» şi «Cronica» (Crohmălniceanu 
1974: 16) până la mijlocul deceniului al doilea, spre a culmina în perioada 
interbelică, satira construită cu mijloacele deformării groteşti şi îndrăznelii 
lexicale a devenit un fenomen estetic relevant. 

«El [geniul arghezian – n.n.] se manifestă cu şi mai energice 

iniŃiative inovatoare în pamflet. Nu puŃine din acestea, cum bine s-a spus, 

sunt „curată poezie”, vehemenŃa lor sublimându-se în enormitate 

grotescă, deformare infernală şi vigoare expresivă» (Crohmălniceanu 
1974: 16-17). 

Diformul, grotescul – caracteristici, o ştim prea bine, şi ale scrierilor 
lui Urmuz – apar, din această perspectivă, ca o formă de protest estetic 
realizat prin deturnarea sensului unor reprezentări instituite cu valoare 
pozitivă în imaginarul social. Deformarea şi hibridizarea reprezentărilor 
afectează, în primul rând, relaŃia de congruenŃă dintre reprezentarea 
formată pe baza percepŃiilor şi cea construită la nivelul imaginaŃiei 
secunde, aducând pe tapet o realitate considerată ca esenŃială, dar ascunsă 
de „vălul aparenŃelor” onorabile. Distrugându-se amintita congruenŃă, în 
raportul dintre receptor şi referentul reprezentării se declanşează o reacŃie 
în lanŃ de problematizare a credibilităŃii, care nu face decât să pregătească 
terenul pentru conştientizarea statutului de ficŃiune al „imaginii” literare, ce 
avea să fie teoretizat de susŃinătorii avangardelor în anii următori. Se 
instaurează, astfel, în interiorul reprezentării, o componentă pasibilă de a fi 
investită cu valoare de sens echivalentă conotaŃiei negative. Faptul relevă 
unul dintre mecanismele ce au permis ascendentul non-mimeticului asupra 
mimeticului în evoluŃia ulterioară a literaturii de la noi, iar, prin prezenŃa 
atitudinii critice, apartenenŃa autorilor de pamflete la o forma mentis 
incontestabil modernă. 

Ştiut fiind că Urmuz frecventa mediile oarecum boeme ale 
Bucureştilor, ca prieten al unor actori şi muzicieni nu întotdeauna de prim 
plan, s-ar putea pune întrebarea dacă astfel de contacte au contribuit, mai 
mult decât alte împrejurări ale propriei vieŃi, la asumarea de către scriitor a 
unei atitudini favorabile receptării futurismului. Răspunsul este mai 
degrabă negativ, chiar dacă (sau, poate, tocmai pentru că) atât Gheorghe 
Ciprian (1965), cât şi Mihail Cruceanu (1972) îl evocă pe Urmuz în posturi 
comice, funambuleşti, contrarii etichetei, încă de la o vârstă foarte tânără. 
Se poate spune că, în aceste cazuri, e vorba mai degrabă de momente de 
dezinhibare care scoteau la vedere gândurile reprimate în alte circumstanŃe, 
rezervele individului în faŃa autorităŃii coercitive, întâi a tatălui, apoi a 
instituŃiei sociale. Ele s-au coroborat pe parcurs (cf. Vorvoreanu, în Urmuz 
1970: 106-108, Cârstea 1995: 60) cu nemulŃumiri izvorâte din eşecurile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 325 

acestuia privind inserŃia în societate, eşecuri ce l-au condus spre 
conştientizarea disfuncŃiilor instituŃionale şi a disoluŃiei încrederii în sensul 
progresiv al vieŃii sociale în rândurile intelectualităŃii româneşti în ajunul 
primului război mondial (cf. Argetoianu 1991, Stere 1996). 

Boema căreia îi aparŃinea, off the record, Urmuz era impregnată, 
însă, mai degrabă de un spirit al ironiei dezabuzate decât de militantismul 
pozitiv şi vehement caracteristic futuriştilor. Fără a aborda vastul capitol al 
contextului istoric în care s-au dezvoltat tendinŃele moderne din cele două 
culturi la finele secolului al XIX-lea şi începutul celui următor, vom arăta 
numai că refuzul manifestat faŃă de o viaŃă politică în care alianŃele politice 
în numele interesului naŃional duceau la o stare de confuzie (cf. Argetoianu 
1991), în timp ce starea economică (inclusiv a intelligentsiei) se deteriora, 
nu reprezintă decât faŃeta documentabilă dintr-un unghi de vedere 
pozitivist. Unui atare refuz i se asociau şi resentimentele unui tineret dornic 
de afirmare împotriva celor care, pe seama unor opŃiuni politice făcute în 
tinereŃe, îmbătrâniseră în funcŃii publice fără a se fi dovedit măcar capabili 
să înŃeleagă în toate consecinŃele lor, necum să-şi respecte implicitele 
angajamente1. Pe deasupra, comportamentul multor politicieni „plecaŃi de 
jos” trăda veleităŃi aristocratice de natură să explice, în ultimă instanŃă, 
eşecul lor în a găsi soluŃii economico-sociale eficiente, ceea ce nu putea 
decât să altereze imaginea noii generaŃii de conducători2. La o sumară 
privire de ansamblu, se poate aprecia că rebeliunea împotriva vechiului – 
ale cărei începuturi Z. Ornea (1972: 15 – 19) le leagă de pătrunderea la noi 
a ideilor RevoluŃiei franceze, inclusiv a repulsiei faŃă de „Vechiul Regim” 
– nu a făcut decât să se acutizeze după un secol de nepricepută 
implementare a noilor politici sau chiar de trădare a idealurilor luministe 
pe care acestea se întemeiaseră. Scrierile târzii ale lui Caragiale şi opŃiunea 
sa pentru exil reprezintă, alături de textele urmuziene din 1908-1909, tot 

                                                 
1 În studiul său din 1902 asupra comportamentului şi retoricii parlamentarilor români, Titu 
Maiorescu sugera nu o dată că vorbitorii manevrau deliberat diferite „inexactităŃi” pentru 
a-şi susŃine opiniile, dacă nu cumva li se întâmpla să facă derogări de la logică, purtaŃi de 
impetuozitate retorică (Maiorescu 1967: 391-431). Autorul specifica explicit care sunt 
pretenŃiile „publicului” în ceea ce-i priveşte pe politicieni: «[…] cererea unei conduceri a 

statului din partea oamenilor competenŃi şi încercaŃi devine mai simŃită, şi toată 

manifestarea politică va fi de acum înainte ceva mai riguros examinată în prevederea 

rezultatelor practice» (Maiorescu 1967: 430). 
2 De pildă, în Amintiri (ed. cit.), Argetoianu relatează, cu sentimente amestecate, despre 
îndărătnicia cu care Take Ionescu refuza să recunoască orice legătură personală cu lumea 
rurală. În contextul social al vieŃii viitorului Urmuz, Gh. Ciprian îl evocă pe directorul 
Liceului Lazăr din timpul şcolarităŃii lui Demetrescu-Buzău, Vasile D. Păun, «fecior de 

Ńăran care […] îşi renega obârşia şi, dându-şi aere de cioclovină, batjocorea şi umilea, 

cu voluptate, pe elevii nevoiaşi mai cu seamă» (Ciprian 1965: 38). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 326 

atâtea mărturii ale unui sentiment de vid existenŃial şi de disoluŃie a 
Sensului.  

În acest context al crizei imaginarului social românesc din anii 
premergători primului război a fost pusă şi problema unui subtext filosofic 
al Paginilor bizare. S-a remarcat (Balotă 1970, Pop 1990) că Nota 
autorului la titlul schiŃei Algazy şi Grummer aduce în discuŃie problematica 
raporturilor dintre nume şi numen, dar implicaŃiile acestei observaŃii nu au 
fost puse cu consecvenŃă în contextul ideilor despre limbaj, statutul 
ficŃiunii şi raporturile acesteia din urmă cu „lumea actuală” (în sensul 
definit de Eco 1996: 222-223), care circulau în epocă. ReflecŃiile lui 
Urmuz cu privire la numinos au fost generate, s-a dovedit (Balotă 1970, 
Pană, în Urmuz 1970), de nevoia autorului de coerenŃă a sensului – mereu 
problematizat –, de impulsul de cercetare a lumii inteligibile pe care 
metafizica – deloc străină scriitorului, dacă e să dăm crezare amintirilor 
surorii sale (Vorvoreanu, ibid.) – o descrie ca nucleu, Unu sau Suflet al 
lumii, punctul de coincidenŃă a contrariilor. Sensul tragic al istoriei, 
înŃeleasă ca individuaŃie şi cădere în temporalitate, transpare din paginile 
ultimului text al autorului, PuŃină metafizică şi astronomie, ca şi din 
însemnările descoperite de Saşa Pană şi Geo Bogza la circa şapte ani de la 
dispariŃia sa. Numenul nu este accesibil omului istoric, căutarea e lipsită de 
sens. 

În lumile ficŃionale urmuziene, lumi contaminate de multiplicitatea şi 
fragmentarismul realităŃii, coincidentia oppositorum nu atrage neapărat 
după sine şi adecvarea criteriilor conform cărora două entităŃi pot fi 
considerate în opoziŃie. Corpul biologic şi corpul, în accepŃiunea acreditată 
în fizică, sunt opuse din perspectiva distincŃiei organic /vs./ anorganic, dar 
această distincŃie este anulată în limbaj, care uneşte referenŃii opuşi în unul 
şi acelaşi semn. Drept urmare, Cotadi va putea fi descris ca fiind „compus 
din” un corp biologic (aproape) uman, plus „un capac de pian înşurupat la 
spate”, din fiinŃa lui Algazy va putea face parte şi un „grătar înşurupat sub 
bărbie şi împrejmuit cu sârmă ghimpată” ş.a.m.d.  

Modelul operaŃional care a prezidat la alcătuirea acestor entităŃi 
fictive pare a fi fost conjuncŃia arbitrară, haotică a constituenŃilor, 
determinată de «fluxul vital universal împrăştiat la întâmplare», după cum 
opina scriitorul în menŃionata însemnare personală (Urmuz 1970: 49). 
Universul prolix, carnavalesc al ficŃiunii urmuziene este conglomeratul 
momentan al unei magme necontenit remodelate de «fluxul vital 
universal» – concept de origine bergsoniană, ca şi acela de intuiŃie,  pe care 
Marinetti şi-a fundamentat, sub aspect psihologic, poetica. 

E, în aceste alcătuiri, o deosebire esenŃială faŃă de utopia scientistă a 
futuriştilor, una pe care scrierile lui Marinetti o relevă dincolo de orice 
comentarii: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 327 

« […] când chirurgia mecanică şi chimia biologică vor fi produs un 

tip standardizat de om-maşină rezistent, fiabil şi aproape etern, cuceririle 

vitezei îşi vor afla limita în organismul nostru şi în posibilităŃile 

materialelor de construcŃie» (Marinetti 1930: X-XI). 
«TREBUIE SĂ DINAMIZĂM ŞI SĂ MULTIPLICĂM 

POSIBILITĂłILE VIEłII, DE CARE SUNTEM MAI ÎNSETAłI CA 
NICIODATĂ» (Marinetti 1930: XIV). 

Dacă, la futurişti, se poate vorbi în mod legitim de un vitalism 
revizuit prin găsirea unor soluŃii ştiinŃifico-aplicative la aporiile doctrinei 
iniŃiale, iar lumea este prezentată ca un sistem perfectibil pe care „omul 
nou”, inteligent şi dornic de acŃiune, îl poate adapta nevoilor şi dorinŃelor 
sale, la Urmuz, fiinŃarea în lume este supusă hazardului, iar încrederea în 
posibilităŃile omului de a-şi înfăptui proiectele tinde spre zero. În finalul 
aceleiaşi Note la Algazy şi Grummer, persoanelor care, prin numele lor, 
l-au sugestionat pe autor să creeze respectivele personaje, li se sugerează 
«[…] sau să-şi găsească fiecare alt nume, în adevăr adecvat realităŃii lor 

personale, sau să se modifice ei înşişi, cât mai e timpul, ca formă şi ca 

roluri, după singura estetică a numelor ce poartă, dacă vor să le mai 

păstreze…» (Urmuz 1970: 27) – ironie contrabalansată de aceea din 
Epilog, unde cele două personaje se consumă reciproc «până la ultimul 

os», dar «ultimul termină Algazy»… Dacă totul este posibil şi, în acelaşi 
timp, nimic din ceea ce este posibil nu e astfel până la capăt, înseamnă că 
regulile logicii umane nu coincid cu legile lumii inteligibile, că omul nu va 
înŃelege niciodată cum funcŃionează nu doar „Primul Motor” la care se 
referea Aristotel, dar nici măcar lumea imediată. 

DistincŃia dintre logica umană şi logica lumii apare şi în Manifestul 
lui Marinetti, dar numai în subtextul unei formulări imperative: 

«Tout ordre étant fatalement un produit de l’intelligence cauteleuse, 

il faut orchestrer les images en les disposant suivant un maximum de 

désordre.» (Marinetti 1919: 19, subl. aut.)3 
Dezordinea este, aici, un efect estetic vizat la nivelul reprezentărilor 

realizate deliberat, ca produse ale activităŃii umane, iar nu un mod de a fi al 
lumii. 

Aşadar, atât futuriştii, cât şi Urmuz, iau poziŃii faŃă de problema 
fundamentală a filosofiei, privind-o prin prisma metafizicii „de şcoală”. 
Într-o formă sau alta, ficŃiunile lor au legătură cu nucleul teoretic al 
acesteia – problematica Unului, a Centrului sau a Absolutului, a cărui 
posibilitate de recuperare la nivelul spiritului sau în / prin produsele sale 
(artistice) a constituit o temă de reflecŃie permanentă în cultura occidentală. 

                                                 
3 «Orice ordine fiind produsul inteligenŃei precaute, trebuie să orchestrăm imaginile 
dispunându-le conform unei maxime dezordini». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 328 

Pentru futurişti, intensitatea plăcerii măsoară deplinătatea experienŃei 
totalităŃii, fie că aceasta din urmă e înŃeleasă drept compenetrare a unor 
entităŃi inerente lumii imediate, dar Ńinând de categorii opuse, fie că se 
produce prin bulversarea conceptelor filosofiei tradiŃionale (atunci, de 
pildă, când Marinetti pomenea de «cuşca spaŃiotimpului» cam în acelaşi 
timp în care Einstein îşi realiza cercetările asupra relativităŃii restrânse). 
IntuiŃia, descrisă de Marinetti ca «auscultare, prin obiectele [aflate] în 

libertate şi prin motoarele capricioase, a respiraŃiei, a sensibilităŃii şi a 

instinctelor metalelor, pietrelor şi lemnului» (Marinetti 1919: 20), este mai 
ales «intuiŃie profundă a vieŃii» (Marinetti 1919: 22), de aceea primeşte 
menirea de «a înlocui psihologia omului, de-acum epuizată, cu obsesia 

lirică a materiei.» (Marinetti 1919: 20) 
În ultimă instanŃă, Marinetti pare a avea şi el o aspiraŃie spre 

inaccesibil, dar opusă celei nutrite de Urmuz: aceea de a pătrunde în 
intimitatea materiei anorganice, de a se impregna de modul de a fi al 
aceleia. Conştient de riscul antropomorfizării (Nietzsche scrisese despre 
aceasta încă din 1872!), scriitorul italian solicită intuiŃia în raporturile 
dintre intelect şi materie pentru a se înŃelege «ses différentes poussées 

directives», diferitele impulsuri ce o conduc, «forŃele de compresiune, de 

dilatare, de coeziune şi de dezagregare, iureşurile de molecule în masă ori 

vârtejurile de electroni» (Marinetti 1919: 20). Noutatea acestei viziuni în 
imaginarul literar european este incontestabilă, nu pentru că eventualele 
limite ale facultăŃii de reprezentare mentală ale omului comun ar fi fost 
depăşite – astfel de limite nu există –, ci pentru că imaginile mentale ale 
unui nivel de existenŃă ce fusese considerat până recent substratul 
invariabil al mecanicii universale şi se dovedise locul unei dinamici 
nebănuite, deveneau sursa unei stări lirice, a unui entuziasm individual 
generat de mobiluri supraindividuale. Nu e nici o speculaŃie interpretativă, 
iată: 

«La matière a toujours été contemplée par un moi distrait, froid, trop 

préoccupé de lui-même, plein de préjugés de sagesse et d’obsessions 

humaines.» (Marinetti 1919: 21)4 
IntuiŃia apare, în această lumină, drept facultatea psihică prin 

intermediul căreia se poate anula orice diferenŃă ontologică cu aceeaşi 
uşurinŃă cu care, în lumea fizică, mecanicul va fi proiectat ca prelungire şi / 
sau substitut al biologicului. Plăcerea, care, în aceste condiŃii, nu e 
resimŃită de anima, ci de spiritus (dacă ne e permis să folosim terminologia 
metafizicii într-o argumentaŃie extradoctrinară), poate da efectiv măsura 

                                                 
4 «Materia a fost mereu contemplată de către un eu distrat, rece, prea preocupat de sine 
însuşi, plin de prejudecăŃi despre înŃelepciune şi de obsesii umane». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 329 

intensităŃii unei experienŃe a totalităŃii şi poate legitima o perspectivă 
optimistă asupra lumii, aşa cum a fost într-adevăr aceea a futuriştilor.  

Dacă, însă, vom pune întrebarea „Care lume?”, nu vom putea să 
răspundem neechivoc. Cel puŃin pentru că, prin inventarea „artei-viaŃă”, 
diferenŃele dintre reprezentările provenite din percepŃii şi cele proiective, 
generate de imaginaŃia secundă, nu sunt marcate. Unul dintre efectele 
acestei stări de fapt a fost observat de Gianni Grana: «Marinetti […] 
raccoglie solitamente motivi letterari di utopia estetica, „umanistica” e 

pseudo-politica, per una psicodinamica del cambiamento, per la 

reinvenzione dell’arte-vita del secolo XX, nell’ardore „ideale” e vitalistico 

del futuro urgente nelle pulsazioni forti della mente»5 (Grana 1986: 599, 
subl. aut.). Arta-viaŃă, din care discursul mobilizator şi publicarea de 
manifeste fac parte integrantă, e soluŃia marinettiană de a recupera efectiv 
totalitatea, de a realiza coincidentia oppositorum. E vorba de un tip de 
acŃiune care urmăreşte să transpună în cotidian reprezentări mentale 
valabile din unghi estetic sau din perspectiva noului umanism de inspiraŃie 
nietzscheană, profesat ca soluŃie la „decadenŃa” socială, prin urmare nu 
poate să se bazeze prea mult pe o realitate percepută, ci mai degrabă pe 
intuirea unor virtualităŃi şi pe materializarea unor reprezentări nou create. 
Acest proces de instaurare a unei practici literare vizând «le complet 

renouvellement de la sensibilité humaine sous l’action des grandes 

découvertes scientifiques» (Marinetti 1919: 35)6 în dauna celei curente la 
majoritatea populaŃiei este singura experienŃă admisă şi trăită ca realitate 
de poetul italian. 

OpŃiunea pentru intuiŃie în dauna logicii este, iarăşi, o afirmaŃie ce se 
cere nuanŃată. Incriminata logică este aceea bivalentă, aceea a Organonului 
aristotelic, pe care au incriminat-o, în epocă, nu numai creatorii logicilor 
polivalente, ci chiar artişti ca Edward Lear, Lewis Carroll, Oscar Wilde. 
Asociată cu „abolirea perioadei [retorice] latine”, renunŃarea la logica 
discursului canonic punea problema instituirii unor noi reguli ale enunŃării. 
Felul în care le gândeşte şi aplică Marinetti  – o vom demonstra într-un 
studiu separat – relevă faptul că soluŃia sa se bazează mai puŃin pe imagini 
mentale şi mai mult pe reprezentări propoziŃionale (pentru terminologie cf. 
Kosslyn 1989), asociate cu un schematism grafic elementar. Astfel, cu tot 
vitalismul profesat, gândirea lui Marinetti nu poate evita contiguitatea 

                                                 
5 «Marinetti colectează de obicei […] motive literare proprii utopiei estetice, „umaniste” şi 
pseudopolitice, pentru o psihodinamică a schimbării, pentru reinventarea artei-viaŃă a 
secolului XX, în ardoarea „ideală” şi vitalistă a viitorului care presa în pulsaŃiile puternice 
ale minŃii». 
6 «[…] completa înnoire a sensibilităŃii omeneşti sub acŃiunea marilor descoperiri 
ştiinŃifice». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 330 

raŃionalismului, după cum au sugerat recent unii critici ai avangardelor 
artistice (cf. Kibédi-Varga 1999: 459-460). 

La Urmuz, unde qui pro quo-ul ontologic lipseşte, mecanismele şi 
automatismele nu apar în osmoză cu viul, ci ca elemente alogene sau, după 
caz, ca moduri de a fi aberante. În banalitatea unui peisaj specific balcanic, 
cu «cafenele murdare, greceşti» (Urmuz 1970: 14), cu «binale» la care «se 

serbează tencuitul» (ibid.), printre oameni cumsecade care încearcă să se 
ferească de «corupŃiunea moravurilor noastre electorale» (ibid.), există 
cineva care funcŃionează ca ventilator, putând la fel de bine să se 
transforme, la comandă, în bidon, precum şi alt cineva care prezintă, în 
acelaşi timp, caracteristici ale regnului vegetal, ale speciei umane şi ale 
produselor de «syntheză» (Urmuz 1970: 13). Avem de-a face aici cu o 
variantă a motivului metamorfozelor neliniştitoare, „surprinse” de narator 
în mişcare – o mişcare ritmică, necontenită, halucinantă. Dar motivul, ca 
atare, nu e inedit în literatură. L-au folosit, printre alŃii, romantici precum 
E. T. A. Hoffmann, Jean Paul, Edgar A. Poe, în texte menite să sugereze 
că, îndărătul aparenŃelor familiare ale vieŃii de fiecare zi, pigmentată chiar 
cu aspecte pitoreşti, persistă o anumită ambiguitate a sensului pe care omul 
nu o poate stăpâni. Cu deosebirea că, în lumile ficŃionale urmuziene, 
descoperirea acestei ambiguităŃi nu constituie un mecanism de declanşare a 
epicului la nivelul de suprafaŃă al unei alegorii sau parabole. Aici, 
ambiguitatea şi echilibrul instabil sunt legile eterne de funcŃionare ale 
universului, legile care susŃin o dezordine fără şanse de ordonare, căci 
acŃiunea lor împiedică să se agrege orice quidditate.  
 
 

REFERINłE 
 
Urmuz 1970. Pagini bizare. EdiŃie întocmită de Saşa Pană. Bucureşti: Editura 

Minerva. 
Marinetti, Filippo Tommaso, 1919. Les mots en liberté futuristes. Milano: 

Edizioni futuriste di „Poesia”. 
Marinetti, Filippo Tommaso, 1930. Novelle con le labbra tinte. Milano: 

Mondadori. 
Argetoianu, Constantin, 1991. Pentru cei de mâine. Amintiri din vremea celor de 

ieri (vol. I). Îngrijire de ediŃie, introducere şi note de Ion Ardeleanu. 
Bucureşti: Editura Albatros. 

Balotă, Nicolae, 1970. Urmuz. Cluj: Editura Dacia, ColecŃia Discobolul. EdiŃia a 
II-a, revăzută şi adăugită, Timişoara: Editura Hestia, 1996. 

Balotă, Nicolae, 1976. Arte poetice ale secolului XX. Ipostaze româneşti şi 

străine. Bucureşti: Editura Minerva, seria ConfluenŃe. 
Cârstea, Nicolae, 1995. URMUZ între realitate şi mit. Ghid posibil de acces la 

„PAGINI BIZARE”. Piteşti: Editura „Zodia Fecioarei”. 
Ciprian, Gheorghe, 1965. Scrieri (vol. I). Bucureşti: Editura Tineretului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest



 331 

Cruceanu, Mihail, 1972. Rătăcit într-un târg, în «Luceafărul», XIV, nr. 47/18. XI. 
1972. 

Kibédi-Varga, Aron, 1999. Un débat américain sur la théorie de l’art, în 
«Critique», No. 624, mai 1999, p. 457-463. 

Kosslyn, Michael St., 1989. Le immagini nella mente. Creare e utilizzare 

immagini mentali. Firenze: Marzorati. 
Mouralis, Bernard, 1975. Les contre-littératures. Paris: Presses Universitaires de 

France, Collection S.U.P. 
Stere, Constantin, 1996. Social-democratism sau poporanism? EdiŃie şi prefaŃă de 

Mihai Ungheanu, cu o postfaŃă de prof. dr. Ilie Bădescu. GalaŃi: Editura 
Porto-Franco. 

 
 
 

MARINETTI ET URMUZ: RESSEMBLANCES AU NIVEAU DES 
FORMES FICTIONNELLES, DISJONCTIONS AU NIVEAU DES 

PRÉSUPPOSÉS ONTOLOGIQUES 
(Résumé) 

 
 

Notre étude est fondée sur l’observation du précurseur des mouvements 
romains d’avant-garde, Urmuz, que le type de prose qu’il était en train de créer 
correspondait, en quelque sorte, aux principes esthétiques du Futurisme. En effet, 
le premier Manifeste de Marinetti était paru en traduction roumaine, dans la 
presse littéraire de Bucarest et de Craiova, quelques semaines après sa publication 
à Paris. 

Nous nous occupons ici des aspects ontologiques sous-jacents à la 
création des mondes fictionnels chez Marinetti et chez Urmuz, à partir de la 
prémisse que chaqu’un des deux écrivains proposait des systèmes de 
représentations dont le sens était construit par opposition à celui de leurs 
représentations respectives du «monde actuel» (dans l’acception donnée à ce 
terme par Umberto Eco). Or, il apparaît que leurs représentations du monde actuel 
étaient essentiellement divergentes quant à la position implicite des auteurs à 
l’égard de la question fondamentale de la philosophie, à l’approche des catégories 
définitoires du monde (espace, temps, mouvement) et au rôle attribué à l’humain 
dans le monde. 

Cela fait que les similitudes observables entre l’imagerie Urmuzienne et 
les injonctions esthétiques de Marinetti ne représentent que des phénomènes 
accidentels, porteurs de sens divergents.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:19:13 UTC)
BDD-A6366 © 2004-2005 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

