
 308

MIRCEA ELIADE : LA LOGIQUE DU SYMBOLE  COMME 
STRUCTURE DE TOUTE EXPERIENCE RELIGIEUSE1 

 
 
Abstract: Mircea Eliade has promised to explain his conception of religious symbolism, 

a logic of sacred symbols, even to write a book entitled Man as a symbol. Yet he succeded in 
giving only some brief methodological considerations. However, the logic of religious symbols is 
reflected throughout his entire scientific work. It is also interesting to find what he inherited from 
the Romantics, how he used the notion of archetypes borrowed from Goethe and how he built a 
phenomenology of religion as morphology. In this study, I will try to reconstruct analytically and 
clarify some important aspects of this theory, based on more or less favourable comments of his 
critics.  

Key words: logic of symbols, archetype, morphology, religious experience 
 

Bien qu'il soit reconnu partout comme un historien des religions, Eliade a 
pratiqué cette discipline d’une manière moins orthodoxe. C'est parce qu’il s’est intéressé 
surtout aux structures, aux éléments qui ne supportent pas les transformations, aux 
constantes, aux invariants qui peuvent être trouvés dans les formes les plus diverses du 
rapport entre l’homme et le sacré. Certains ont considéré que Eliade faisait partie de la 
vénérable tradition méthodologique de la phénoménologie de la religion, comme R. 
Otto, G. van der Leeuw et Kristensen. Eliade préférait appeler son approche 
«morphologie de religions». C'est ce qu’il a magistralement réalisé dans son traité 
d’histoire des religions, qui porte un nom plus inspiré et suggestif en anglais: Patterns 
in comparative religion, où il présente les grands ensembles des symboles et des 
expressions archétypales qui sont groupés essentiellement autour des grandes régions de 
la réalité cosmique naturelle et des activités sociales connexes: le ciel, les dieux 
uraniens, les rites et les symboles célestes, le soleil et les cultes solaires, les eaux et le 
symbolisme aquatique, les pierres sacrées, la terre, la femme et la fécondité, la 
végétation et les symboles du renouvellement, l’agriculture et les cultes de la fertilité, 
l’espace sacré, le temps sacré et quelques derniers chapitres consacrés à l'interprétation 
des mythes et des symboles.   

Il doit sa préoccupation pour la morphologie à Goethe, d’où l'hypothèse que 
dans la diversité des expressions sacrées, certains modèles formatifs exemplaires se 
distribuent  sans se partager, en revêtant des caractéristiques culturelles spécifiques aux 
différents cultes et aux traditions concrètes qu’ils informent. 

Eliade est aussi un historien des religions qui s’est moins intéressé au contexte 
social et culturel de l’apparition des différentes croyances et idées religieuses, aux 
aspects institutionnels ou à la dynamique confessionnelle de la religion. Comme Jung, il 
a considéré que le phénomène originaire de la vie religieuse représentait l’expérience 
religieuse, qu’autour d’elle s’articulaient progressivement les croyances, qu’une certaine 
expérience fondatrice remarquable était ensuite codifiée dogmatiquement et devenait  
finalement le noyau doctrinal de toute religion.    

Un autre moment décisif dans la configuration de sa position en tant 
qu'interprète du sacré fut la recherche du lien indissoluble entre l’expérience religieuse 
et ses structures symboliques. Autrement dit, pour l’homme religieux, dès qu’il entre 
dans l’horizon de la perception du monde comme véhicule des significations d’un autre 
monde, dès qu’il le perçoit comme œuvre divine, l’expérience commune est transfigurée 

                                                 
1 Daniel Cojanu, Université «Valahia» de Târgovişte, cojanu.daniel@gmail.com  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 309

et reçoit des significations nouvelles. Les expressions des expériences religieuses 
s’expriment par des symboles. Les expériences religieuses ne sont jamais isolées. Eliade 
estime que chaque religion a un centre, une certaine conception centrale qui informe le 
corpus entier des mythes, rituels et croyances. Par conséquent, les symboles d’une 
tradition spirituelle, d’un corpus de significations et manifestations religieuses renvoient 
aussi à l’idéologie sous-jacente, qui assure leur liaison et continuité. Les symboles 
résument métonymiquement l’armure idéologique d’une pratique religieuse, d’une 
tradition sacrée, et la religion peut être regardée aussi comme système culturel (Geertz, 
1977,  pp. 87-126). Eliade est conscient du fait que les expériences de la vie ordinaire ne 
sont pas significatives en soi. „Normal, everyday experience is seen as illusory, unreal, 
profane (…) Yet that same experience, when apprehended in a specific way, when 
interpreted in a certain manner, becomes authentic, real, sacred, it becomes a 
hierophany” (Rennie, 1996, pp. 10-11) 

Continuant la tradition d’interprétation romantique, Eliade refuse la définition 
de l'homme comme animal rationnel. Il croit que l’étude des religions permet de 
récupérer le profil de l’homme intégral (pas simplement rationnel): „le symbole apporte 
dans l’actualité de l’expérience des valeurs et évènements trans-personnels et que 
l’individu n’était pas capable de saisir consciemment et volontairement.” (Eliade, 
Jurnal, 1993, p. 353). Comme homo religiosus, l’homme est aussi un homo symbolicus. 
Ainsi, Eliade cherche à mettre en valeur les dimensions préréflexives, inconscientes et 
trans-conscientes du rapport entre l’homme et la réalité. Les symboles, les hiérophanies 
– comme langage préréflexif – nécessitent une herméneutique spéciale (destinée à 
interpréter les significations préréflexives, donc non-discursives de l’expérience 
religieuse). Le symbolisme comme langage préréflexif est aussi un langage sui generis, 
comme les hiérophanies représentent une modalité autonome de la révélation (du sens 
sacré). 

C’est aussi des romantiques aussi qu’il a emprunté la manière d’interpréter le 
symbole religieux et la notion d’archétype. Les romantiques opposent rigoureusement le 
symbole et l’allégorie ; seul le symbole est capable de communiquer, bien que d’une 
façon paradoxale, des intuitions, des suggestions, des évocations sur la nature 
mystérieuse, abyssale, inexprimable des choses. Les allégories ne font que revêtir les 
idées humaines dans des formes plus concrètes, familières, presque pédagogiques, ou 
personnifier des concepts.   Goethe est le premier qui a expliqué cette idée: „Goethe’s 
idea of the symbol was that it was not only representative, but was also a „living, 
instantaneous (lebendig-augenblickliche) revelation of the inscrutable” (Rennie, 1996, 
p.48). Plus tard, la distinction est reprise par Schlegel et Novalis. Le besoin du 
symbolisme provient du fait que le référent de l'expérience religieuse, puisqu'il est 
transcendant, n'est jamais donné directement. Il est vrai que pour Eliade l’archétype a 
aussi une signification méthodologique qu’il désigne le principe formatif présumé à 
déterminer les phénomènes religieuses, les mythes, les rites, les croyances des 
civilisations les plus diverses et des traditions spirituelles de l’humanité les plus 
éloignées, étant donné qu'il a décidé d'offrir une morphologie des religions et pas 
seulement leur histoire. Mais il a une signification ontologique aussi. Eliade s’efforce de 
récupérer de façon empathique les rapports de l’homo religiosus avec le monde et avec 
les autres, et les circonstances de la vie quotidienne, celui qui ne regardait jamais la 
nature comme simplement naturelle.  

Or, pour l’homme qui appartenait aux civilisations archaïques, la réalité 
transcendante est investie non seulement de sacralité, mais aussi de réalité pleine, tous 
les êtres, les processus et les choses de la réalité immédiate acquièrent leur existence et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 310

leur identité par la participation au plan transcendent fournisseur d’existence et 
d’identité, le plan des modèles formatifs, des archétypes. 

C’est ce qui permet à Eliade d’affirmer à plusieurs reprises que les ontologies 
archaïques possèdent une structure platonicienne, qui va se retrouver aussi dans la 
forme mentale des cultures structurées par les grandes religions historiques. 
L’événement historique de l’Incarnation de Dieu en tant que Jésus institue, il est vrai, le 
modèle de la temporalité linéaire, irréversible, l’histoire orientée téléologiquement vers 
la fin des temps, vers le deuxième avènement du Christ, mais Eliade charge cet 
évènement sans égal, remarquable, d’exemplarité, de pouvoir formatif et de l’autorité 
normative des archétypes des anciennes religions païennes. Les archétypes  
demandaient la restauration périodique, cyclique de l’univers, de la cosmogonie ou de 
l’intervention des dieux ou des héros civilisateurs (par la récitation des mythes et 
l’accomplissement des rites accompagnantes).            

Paul Tillich, qui partage avec Eliade la conviction que les symboles, d’autant 
plus les symboles religieux permettent l’accès aux régions les plus profondes de la 
réalité et de la conscience, qui s’avèrent inaccessibles pour la rationalité discursive, croit 
que la qualité principale du symbole est de renvoyer au-delà de soi-même. (Eliade, 
1995, p.1994.)  C’est aussi ce que pense Ricœur aussi, qui voit dans cette particularité 
fonctionnelle et sémantique des symboles une double intentionnalité: un «premier sens, 
littéral, qui renvoie analogiquement par soi-même à un deuxième sens, qui n’est pas 
donné autrement que par l’intermédiaire du premier» (Ricœur, 1960, p. 22). Les 
symboles, religieux en particulier, ont une structure paradoxale. Ils renvoient au-delà 
d’eux mêmes parce qu’ils sont autoréférentiels. L’expression symbolique retient dans 
son exemplarité autant l’irréductibilité de la signification, qu’elle présentifie 
analogiquement et par participation, que la nécessité d’associer le signifiant empirique 
et le contenu signifié transcendent. C'est ce qu'Eliade appelle « rupture de niveau ». Le 
symbole religieux comme dispositif de signification met en jeu en même temps le plan 
de l'expression et de l'intuition sensible et le plan approprié de la signification et de 
l'intuition intellectuelle, eidétique, étant donné que la réalité signifiée est sacrée, 
transcendante, en d'autre termes, inexprimable de façon discursive, ineffable, au-delà de 
l'expérience et de la pensée. Sumballein, en grec ancien, signifie jeter ensemble, ce qui 
pourrait signifier aussi coïncidence de destin, chemin commun, confluence, harmonie 
préétablie; acceptions qu'on pourrait identifier fonctionnellement entre le plan du 
signifiant symbolique, de l'expression proprement dite et le plan du contenu signifié. 

La continuité d'une tradition reflète la continuité paradoxale entre le plan 
immanent de l'expérience commune, profane et le plan transcendant que l’expression 
symbolique révèle et cache en même temps. La dialectique du sacré et du profane qui 
caractérise les diverses hiérophanies se prolonge dans la dialectique du rapport 
sémantique des échanges entre l'incarnation de la signification transcendante et la 
sublimation de l'expression immanente. Le symbole en général, le symbole religieux en 
particulier est discontinuité existentielle et continuité essentielle en même temps. Il y a 
une certaine asymétrie. La signification joue par rapport à l'expression un rôle formatif 
et structurant, en lui offrant d'exemplarité. Cette asymétrie s'appuie sur un modèle 
ontologique, tacitement accepté comme présupposition très répandue dans les sociétés 
archaïques et traditionnelles, dans les traditions spirituelles et dans les formes de la 
sacralité qui les caractérisent: le plan transcendent est apprécié positivement et est 
considéré comme réel, ayant un rôle fondateur pour les réalités mondaines, soit d'ordre 
naturel, soit social. D'où une fonction d’orientation du symbole, une certaine dimension 
vectorielle; seule l'expression peut être le «signe» de l’archétype transcendent signifié; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 311

jamais le rapport ne doit être renversé. L’engagement de l’homme des cultures 
traditionnelles envers le plan transcendent de la réalité explique la réalité et l’efficacité 
des symboles. Jean Borella a souligné l’importance d’une ontologie scalaire comme 
ontologie de référence pour l’explication de l’efficacité des symboles; c’est ce qu’il 
appelle « causalité sémantique ». (Borella, 1995, p. 17) Eliade interprète le sens de 
l’expérience religieuse, essayant de distinguer par la méthode comparative des 
invariants, des configurations intentionnelles, des structures qui se dégagent de la masse 
amorphe et variée du matériel documentaire. Il a été critiqué car il met l'accent sur les 
similitudes, en négligeant les contextes culturels particuliers, les différences. La 
supposition méthodologique directrice qu’Eliade a adoptée est la perspective 
synchronique, qui ressemble beaucoup à celle du structuralisme: les similitudes 
structurelles ont une plus grande importance herméneutique que les variations 
contextuelles ou les variations culturelles et historiques.  

La compréhension morphologique ne surgit pas quand on cherche à 
reconstruire le contexte particulier de la production d’un phénomène religieux, mais 
quand on essaie de l’intégrer dans un système d’associations et d’affinités avec d’autres 
phénomènes. Si on le contextualise historiquement, on risque de l’isoler et de perdre son 
sens. On doit lui rendre son emplacement de droit dans le système de significations 
partagées avec d’autres phénomènes similaires, il ne suffit pas de reconstruire le cadre 
de sa manifestation concrète, de fait, qui n’a qu’une pertinence herméneutique dérivée, 
secondaire. D’où l’intérêt d’Eliade pour le symbolisme religieux, pour la fonction du 
symbole d’unification, sa fonction d’intégration des expériences et des expressions 
religieuses particulières les plus variées  dans un système des significations, dans un 
pattern, dans un archétype. Cette option méthodologique du comparatiste met en 
lumière aussi le rapport entre la hiérophanie et le symbole. Seule l’interprétation d’une 
hiérophanie en tant que symbole, c’est-à-dire en l’intégrant dans un ensemble cohérent 
et structuré d’associations symboliques, la rendra compréhensible par contextualisation, 
par le détachement d’un cadre particulier d’apparition.   

Sinon, on risque de l’interpréter en la réduisant aux conditions historiques, 
sociales et économiques, comme une expression accidentelle, contingente: «on se 
trouve, selon la situation, en présence d’un symbolisme céleste ou tellurique, végétal, 
solaire, spatial, temporel etc. Ces différents symbolismes peuvent être considérés à juste 
titre comme des «systèmes» autonomes dans la mesure où ils manifestent de plus en 
plus clairement, totalement et avec une cohérence supérieure les significations que les 
hiérophanies manifestent d’une manière spéciale, locale et successive. Ainsi, on s’est 
efforcé chaque fois que le document examiné permettait d’interpréter une hiérophanie à 
la lumière de son propre symbolisme, afin qu’on pourrait saisir sa signification de 
profondeur.» (Eliade, 1993, pp. 409-410) 

La contribution herméneutique essentielle qu’Eliade a apportée est qu’il ne 
regarde jamais un symbole comme isolé, comme résultat du contexte ou de causes 
culturelles historiques, mais comme une possible expression de valoriser un système 
structurel des affinités et correspondances entre les significations. Le symbolisme dans 
son ensemble soutient la polysémie d’un symbole particulier, même ses connotations 
contradictoires.    

Les documents religieux restent opaques s’ils ne sont pas déchiffrés à la 
lumière d’un réseau des correspondances, c’est-à-dire en les intégrant en tant que 
symboles dans un système des significations. Les symboles agrègent en systèmes car ils 
possèdent leur propre logique; ces systèmes ont de la cohérence et de l’universalité et 
tendent à conserver leur structure, que celui qui les utilise les comprenne ou pas. C’est 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 312

la dimension syntactique qui agrège les séries ou les constellations symboliques (selon 
les termes de G. Durand). Mais la dimension sémantique (verticale) du symbole est 
essentielle pour son fonctionnement.  

D’où découle la capacité du symbole de médiation exemplaire pour les sens 
sacrés et quelques fonctions exemplaires qu’Eliade montre brièvement dans 
Methodological remarcs on religious symbolism (Eliade, Kitagawa, 1959, pp. 86-107), 
reprises aussi dans Mephistopheles et l’androgyne. 

Les symboles religieux peuvent révéler les structures du monde qui ne sont pas 
évidentes au niveau de l’expérience immédiate; le symbolisme religieux est multivalent; 
grâce à cette polyvalence, le symbolisme religieux peut intégrer  les différentes 
significations dans une totalité, dans un système; grâce à cette capacité d’unifier et de 
systématiser, les symboles religieux peuvent exprimer des situations paradoxales ou 
d’autres structures qui sont impossible à exprimer autrement; aussi, le symbolisme 
religieux a une valeur existentielle. (Eliade, 1994, 194-196).  

La logique du symbole devra être considérée comme une logique analogique, 
opposée et complémentaire à la logique identitaire, une logique de l’imaginaire 
religieux. Car les images religieuses, les mythes, les symboles véhiculent d’une manière 
cohérente des significations sacrées, lesquelles, même si elles ne peuvent être vérifiées 
empiriquement, reçoivent leur validité au moins de l’appartenance à une idéologie 
cohérente, car elles articulent et véhiculent un message doctrinaire efficace dans 
l’économie des biens symboliques destinés au salut, à la rédemption. Ainsi, les images 
ne doivent pas encore être rejetées comme des obstacles pour la connaissance 
rationnelle, objective, comme simples déviations et errances, mais elles doivent être 
acceptées et assumées par l’herméneute, qui va reconstruire ainsi l’horizon de l’homme 
religieux de toujours et de partout. L’image ne doit plus être assimilée à l’erreur 
épistémique, mais à une possible voie d’accès dans un autre régime de compréhension 
de la réalité et de la condition humaine.  

Eliade reconnaît l’importance de l’imagination, des images religieuses comme 
symboles, et même la nécessité d’expliciter une logique des symboles. En outre, 
reconnaissant la prééminence des images-symboles comme instrument d’une valeur 
inestimable pour l’interprète du phénomène religieux, Eliade fait une distinction entre 
les diverses hypostases de l’imagination, en insistant sur leurs fonctions et sur leur 
efficacité différenciée pour saisir les significations non-discursives. Par exemple, il 
distingue entre l’imagination symbolique et l’imagination matérielle, dont parle Gaston 
Bachelard: «L’imagination représente un instrument de connaissance, car elle nous 
dévoile d’une façon intelligible et actuelle les modalités du réel... une fois formé, le 
symbole est investi d’une double fonction, «existentielle» et «cognitive». D’un côté, un 
symbole unifie les secteurs différents du réel (le symbolisme aquatique, par exemple, 
révèle la solidarité structurelle entre les Eaux, la Lune, le devenir, la végétation, la 
féminité, les germes, la naissance, la mort, la résurrection etc.); d’un autre côté, le 
symbole est toujours ouvert, dans le sens qu’il est susceptible de révéler des 
significations transcendantes, qui ne sont pas «données» (évidentes) dans l’expérience 
immédiate;  par exemple, les rites baptismaux révèlent un autre niveau du réel que le 
niveau bio-cosmique (naissance-mort-renaissance), il révèle la «naissance spirituelle», 
la renaissance à une modalité transcendante d’être (le «salut» etc.). Le symbole 
aquatique […]est […] un moyen d’apercevoir le réel dans sa totalité, car il relève l’unité 
fondamentale du Cosmos. Un symbole devient autonome du moment où il se constitue 
comme tel, et sa polyvalence nous aide à découvrir les homologies entre les différentes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 313

façons d’être, correspondances que la simple imagination de la matière ne rendrait pas 
possibles» (Eliade Jurnal, 1993,  pp. 58-59) 

Le mode symbolique se montre solidaire non seulement avec la manifestation 
du sacré (les hiérophanies), avec la présentification de la transcendance, mais aussi 
avec la présence de la forme. Lorsque l’âme sent le besoin de considérer les formes du 
monde qui nous entourent non seulement comme un simple accident, mais comme 
profondément justifiées dans l’ordre des choses, alors les formes vont montrer (révéler) 
leur exemplarité. Le symbole apparaît comme «création de la psyché», est constitué «à 
la suite des tensions existentielles»; mais il n’est pas une projection arbitraire; 
l’expérience symbolique n’est pas l’extériorisation d’une subjectivité contingente (et 
empirique) – le moi empirique ou psychologique – mais il est la manifestation d’une 
intentionnalité formative, qui engendre des formes (structures) non-arbitraires. 

Le symbole et le symbolisme montrent l’importance des significations non-
conditionnées pour l’existence et pour la condition humaine. (L’homme a la vocation de 
transgresser sa propre situation et ses conditionnements). Il est propre à l’homme d’être 
capable de lire dans les formes et les évènements qui l’entourent les signes de 
l’inconditionné (qui est aussi la source des formes). Le symbolique survient et s’institue 
dans le champ de la conscience lorsque ces formes (autrement communes, familières) 
révèlent leur «étrangeté» (i.e. leur altérité qualitative, leur dimension transcendante) 
constitutive, leur irradiation d’inconditionné, d’irréductible et du non-limitatif. La 
signification symbolique d’une chose commune ne l’annule pas, ne le dissout pas, ne le 
détruit pas, mais lui rend de l’exemplarité, en dévoilant sa dimension de profondeur. Un 
arbre symbolisant l’Arbre du monde reste pourtant un arbre. La pensée symbolique est 
une sorte de connaissance autonome, qui surgit comme une création, comme une 
réponse du psychique aux tensions existentielles (conditionnements/le besoin 
d’inconditionné).   

Devient évidente la valeur existentielle du symbolisme religieux: „un symbole 
vise toujours une réalité ou une situation qui engagent directement l'existence humaine” 
(Eliade, 1995, p. 198) Par rapport au concept, le symbole exprime une liaison avec la 
vie. Les symboles expriment le „spirituel vécu”. Toute manifestation de l'Esprit est une 
manifestation de la Vie. Les symboles engagent directement la condition humaine, sont 
des révélations existentielles pour l'homme qui déchiffre leur message. D'autre part, les 
symboles révèlent la solidarité profonde entre l'homme et le cosmos. Ils donnent au 
milieu cosmique une apparence familière. Ils contribuent aussi à aider l'homme à 
dépasser une certaine condition particulière, personnelle, subjective. Grâce à 
l'expression symbolique, l'expérience humaine reçoit de l'objectivité. „ [...] celui qui 
comprend un symbole s'ouvre vers le monde objectif, en réussissant à quitter sa 
situation particulière et à accéder à la compréhension de l'universel”. (Eliade, 1994, p. 
199) 

Les formes-archétypes (qui ne limitent pas en séparant) sont celles qui 
autorisent l’intelligibilité analogique-symbolique (métaphores, analogies qui défient la 
logique identitaire). Cette intelligibilité transforme la linéarité du signifiant (du type 
linguistique) en l’arborescence des significations du symbole. Le symbole est une 
œuvre ouverte, non pas indéfiniment interprétable, indéterminée, mais ouverte vers 
l’horizon, c’est-à-dire vers la  délimitation qualitative, vers l’infini intensionnel 
(qualitatif), qui est en même temps convergence sémantique et surmonte toute fixation, 
toute stabilité cartésienne dans la sphère du possible strictement discursif.  Le symbole 
n’est pas une idée claire et distincte. «Si l’Esprit fait appel aux images (voir symboles, 
n.m.) pour saisir la réalité ultime des choses, c’est parce que cette réalité se manifeste 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 314

d’une manière contradictoire et, en tant que telle, ne pourrait pas être exprimée par 
concepts»  (Eliade, 1994, p. 19). Il faut remarquer que la réalité ultime (i. e. la 
Transcendance) est la réalité ultime des choses, donc elle n’est pas une réalité séparé. 
«Peut-être que la plus importante fonction du symbolisme religieux [....] est sa capacité 
d'exprimer des situations paradoxales ou certaines structures de la réalité ultime qui ne 
peuvent pas être exprimés autrement. » (Ibidem, p. 197) Si pour les modernes, la réalité 
ultime est la matière, pour les civilisations anciennes la réalité ultime est presque 
toujours de nature spirituelle, elle est Esprit. L'Esprit (personnel ou impersonnel) 
comme réalité ultime signifie la réalité pleine. Les modernes sont ceux qui commencent 
à regarder les réalités spirituelles comme quelque chose de secondaire, de dérivé, ou 
peut-être quelque chose d'illusoire. 

La raison instrumentale entraîne indifférence axiologique, réduit les 
significations à la valeur ustensile des choses (et des êtres), à leur seuil inférieur. La 
conscience symbolique est une attitude (un type de rapport) métaphysique, qui supprime 
les bornes de la manipulation discursive et technique du monde, la présentant comme 
transcendance présente. La transcendance présente est celle qui institue l’ordre des 
significations. La conscience symbolique signifie la conversion de l’intelligence du 
régime strict de la manipulation discursive à l’institution du sens à déchiffrer: contexte – 
horizon métaphysique – Totalité (pas extensionnelle, mais qualitative, intensionnelle). 

La conscience symbolique dévoile l’aspect qualitatif, intensionnel des formes 
(qui autrement pourraient devenir seulement des contours limitatifs et séparatifs). On 
peut parler de l’intériorité des choses, qui leur donne la possibilité d’être intégrées dans 
des complexes de significations de plus en plus larges, qui affirment l’Unité-Totalité du 
Monde et ensuite la hiérarchie des formes et des significations. (Hiérarchie signifie 
valeur et ordre). L’aperception symbolique renverse les habitudes de la discursivité de 
l’expérience profane. Elle ne sépare pas, mais elle intègre; elle ne réduit pas, mais elle 
totalise, elle institue l’universel comme présence et l'anime. Le symbolisme et la 
sensibilité qui lui est associée sont fondés sur un ordre qui n’est pas évident 
(strictement) empiriquement, du point de vue utilitaire, ustensile, mais comme présence. 
Les significations symboliques se partagent sans division; elles ne sont pas des 
abstractions, des généralisations, le résultat de l’abstraction, c’est-à-dire de la séparation 
qui s’opère ainsi envers le concret et le particulier des choses. La conscience 
symbolique (d’un certain type alternatif d’intelligibilité) dévoile l’aspect qualitatif, 
intensionnel (dans le sens archétypal, pas conceptuel) des formes (qui risquent 
autrement de devenir seulement des contours limitatifs et séparatifs) et dévoile 
l’intériorité entourant les choses.  

 
Références 
Borella, Jean, Criza simbolismului religios, Institutul european, Iaşi 1995. 
Douglas, Allen, Structure and creativity in religion: Hermeneutics in Mircea Eliade's 
phenomenology and new directions, Mouton Publishers, the Hague, the nethelands, 1978. 
Douglas, Allen, Mit şi religie la Mircea Eliade. Casa  CărŃii de ŞtiinŃă, Cluj-Napoca, 2011. 
Eliade, Mi., Kitagawa, j., The History of Religion: Essays in Methodology,Chicago, 1959. 
Eliade, Mircea, Tratat de istoria religiilor, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993. 
Eliade,  Mircea, Jurnal, vol. I, Humanitas, Bucureşti, 1993. 
Eliade, Mircea, Imagini şi simboluri, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994.  
Eliade, Mircea, Mefistofel şi androginul, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1995. 
Geertz, Clifford, Interpretations of cultures, Basic Books, New York, 1977. 
Rennie, Brian, Reconstructing Eliade: making sense of religion, State University of New York 
Press, New York, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești



 315

Ricoeur, Paul, Finitude et culpabilité, Tome II,  La symbolique du mal, Editions Montaigne 
Aubier , Philosophie de l'Esprit 1960.  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:47:35 UTC)
BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

