LES TROIS IMAGINAIRES : SCIENTIFIQUE, RELIGIEUX ET
ARTISTIQUE '

Abstract: In the typology of the imagination, we find three main directions, depending
on the report that imagination can have with the reality. These three directions are formed
around two principles of interpretation of reality: the approach of the quotidian and immediate
sense of space and the approach of the space of transcendence, beyond the self. These principles
organize the formation of the imaginary world that applies to reality. By applying a imaginary
world to the reality we understand a contact between the transcendental constructions of our
thought and reality itself, in the sense that occurs between the two a communication, a dialogue,
after which the psychic and the reality become more accurate, evolving into a better "adaptation”
of one another.

Key words: imaginary, imagination, Kantianism.

L’a priori métaphysique et I’a priori transcendantal comme conditions de
I’imaginaire

Nous distinguons trois directions ou constellations, pour garder le terme de G.
Durand, dans lesquelles I’imaginaire expose ses objets. La nature de ces objets semble
complétement distincte a un premier regard. Quelle pourrait étre la relation entre un
objet technique (le téléphone, par exemple), un dieu chtonien grec et un tableau de
Magritte ? Si on cherche un lien général entre 1’objet technique (qui est scientifique en
méme temps, c'est-a-dire issu a la suite de I’application d’une connaissance de ce type),
I’objet religieux et 1’objet artistique, nous trouverons, bien slr, a part quelques
situations particuliéres accidentelles, un lien qui appartient a leur genése. L’imagination
est la source de ces objets et il faut la prendre comme étant définitoire dans le processus
de génération de ces objets, a coté des autres facultés, I’intellect et la sensibilité. Mais la
réponse semble étre trop simpliste si on se résume seulement a dire que 1’imagination
est la source de leur étre. 1l faut investiguer plus sur le comment, sur les limites de ce
fonctionnement imaginatif. Et aussi il faut voir I’essence de ces constellations
imaginaires.

Mais qu’est-ce qu’on comprend ici par essence ? Aujourd’hui, nous pensons
que la premiére chose qui nous vient a 1’esprit quand on parle de la recherche de
I’essence d’une structure est cadrée immédiatement dans une recherche de type
phénoménologique. Mais ici nous comprenons prendre en compte une autre forme
d’analyse, non phénoménologique au sens husserlien, mais... phénoménologique au
sens kantien. Quand on parle de la recherche de la possibilité des objets métaphysiques
ou de la possibilit¢é de la connaissance synthétique a priori, il faut identifier cette
possibilité, au sens kantien, avec la recherche de 1’essence® (Philonenko, 1996 : 109).
Comment est possible la mathématique pure ou la physique pure, revient & demander :
quelle est I’essence de celles-ci ? Dans quel sens Kant prend en compte cette essence ?
La question sur cette notion s’ouvre vers deux directions, dont Philonenko parle.
L’essence a une double facette : métaphysique et transcendantale. La premiére face de
I’essence, qui peut aussi bien prendre le nom de structure métaphysique, présente cette
structure transcendante avec les moyens de I’imagination active. L’objet est donné

! Pompiliu ALEXANDRU, Université ,,Valahia” de Targoviste, pompiliualex@yahoo.com
2 Nous sommes tout  fait d’accord avec I’analyse de cet auteur en ce qui concerne la possibilité
comme essence des choses chez Kant.

262

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



métaphysiquement. L’essence transcendantale est celle qui montre la signification de
cette structure transcendante pour I’individu qui la saisit.

Ainsi, nous prendrons cette ligne phénoménologique au sens kantien, pour
trouver I’essence ou les conditions de possibilité de ces trois structures imaginaires en
établissant leurs limites. Nous suivons donc la double recherche transcendante et
transcendantale de leur essence. Pour procéder en conséquence, il faut partir d’une idée
de base qui s’applique a tout I’imaginaire sous toutes ses formes. Nous comprenons
I’imaginaire comme J. Thomas (1998) le comprend ; ainsi, I’imaginaire n’est ni un
espace, ni un objet, mais un systéme de relations entre les images organisées dans des
structures dynamiques conformément a une logique propre de composition. Une image
isolée peut étre traitée seulement en fonction de sa formation, en la mettre en relation
avec ’imagination qui I’a engendrée, mais une fois ¢laborée, I’image entre en relation
avec d’autres images, en passant a un autre niveau d’ordonnément. L’image seule reste
isolée, elle nous offre seulement un contenu sémantique segmenté. Le sens est donné
seulement dans leurs dynamiques interactionnelles, tout comme le sens des mots dans
un discours. Si on parle pourtant d’un espace imaginaire, ceci a de sens seulement dans
le cadre d’un certain espace sémantique ouvert par la logique dynamique qui a la
tendance d’organiser ses objets/sens dans des structures stables. Donc, 1’idée de base
pour I’analyse de I’imaginaire s’appuie sur ce que M. Eliade (1978) nomme la fonction
religieuse de I’imaginaire.

Toute construction imaginaire est dans son fondement de facture religicuse,
ensuite elle devient profane, artistique etc. et ensuite de nouveau, elle revient a une
espece de sacralité. Cette théorie qui vient de la part de la phénoménologie de la religion
a un point commun dans le criticisme kantien; il s’agit de la postulation d’une
transcendance (de la chose en soi, par exemple), comme source de toute connaissance
immanente. L’apriorisme est la reconnaissance de cette source de I’au-dela nécessaire
pour fixer toute construction de la pensée possible. Kant opére une distinction entre la
pensée et la connaissance qui est fondamentale pour notre propos. La pensée représente
«le mouvement des Idées transcendantales, qui déploie 1’horizon de la raison »
(Philonenko,1996 : 139-140), tandis que la connaissance se définit comme unité
synthétique des formes de la pensée (les concepts, les catégories) et les intuitions
(Ibidem : 139). Autrement dit, la pensée est une fonction transcendantale qui fait
possible la connaissance, dans le sens ou les Idées transcendantales ont une valeur utile
dans le processus de la connaissance en donnant a celle-ci une direction, une orientation
vers un but qui est un focus imaginarius. Ce but est imposé de D’extérieur de
I’entendement méme. La phénoménologie husserlienne identifie cette orientation dans
I’intentionnalité.

Le transcendant d’Eliade et le transcendantal de Kant sont des principes
régulateurs pour les actions humaines qui se traduisent dans les actes de connaissance
générale et de la création technique, artistique etc. Il existe donc un double a priori,
métaphysique et transcendantal et les deux déterminent 1’expérience. C’est ainsi qu’il
faut comprendre la fameuse phrase de Kant par laquelle la Critique de la raison pure
commence : « Que toute notre connaissance commence avec I’expérience, cela ne
souléve aucun doute... Mais si toute connaissance débute avec 1’expérience, cela ne
prouve pas qu’elle dérive toute de I’expérience ». Mais, en étudiant les formes
principales de 1’imaginaire, nous ne sommes pas engagés dans un probléme de
connaissance, mais sur un probléme d’essence et de structure ou de présentification de
cette essence dans I’objet imaginaire. C’est vrai aussi que pour Kant ce qui compte est

263

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



le passage de 1’a priori métaphysique vers celui transcendantal, mais le premier reste
toujours présent en arriére plan dans son systéme.

Ainsi, nous nous intéressons a la structure ontologique de I’imaginaire, a son
esse et a sa modalité de présentation structurelle. Mais qu’est-ce qu’on peut comprendre
par structure ? Tout d’abord ce qui vient d’étre dit sur I’imaginaire en haut décrit son
anatomie. L’objet imaginaire — qu’il soit un dieu, un objet technique quelconque ou une
ceuvre d’art — se groupe dans des constellations, c'est-a-dire que ces objets s’organisent
dans différents mondes imaginaires en fonction d’une logique propre. Mais dans le cas
de I’imaginaire on parle de plusieurs logiques qui fonctionnent en méme temps et non
d’une seule logique. L’imagination comme faculté intermédiaire entre la sensibilité et
I’entendement, comme elle apparait pour Kant, a des fils qui s’insérent bien loin de la
sensibilité ou de ’entendement. Elle ne se fixe pas des limites (dans le sens ou on parle
des mémes limites), comme c’est le cas de la raison ou de I’intellect, pour toucher la
chose en soi, qui reste complétement en dehors de toute connaissance pour Kant. Mais
nous soulignons le fait qu’il faut suivre la définition de la connaissance donnée par Kant
dans les limites exposées en haut, et I’imagination est la condition de la formation de la
connaissance et si elle est exclue du groupe des vraies connaissances, elle n’est pas du
tout exclue de la pensée, chose qui est trés importante pour notre recherche, comme
nous allons voir.

Les trois fonctions de I’'imaginaire

Ainsi, nous traitons les trois domaines imaginaires principaux : le religieux, la
technique et I’artistique. Ces domaines sont déterminés par trois fonctions
correspondantes : le religieux est une fonction transcendante, la technologie se présente
comme une fonction de la réalité phénoménale pure et 1’artistique (esthétique) est vu
comme le résultat d’une fonction transcendantale. Quand on parle de ces fonctions de
ces mondes imaginaires qui leur sont propres, cela ne veut pourtant pas dire qu’un
domaine est sous I’emprise seule de cette fonction. On parle plutdt d’un complexe de
fonctions qui sont ordonnées par une fonction dominante. Mais que veut dire fonction
déterminante propre a un espace imaginaire ? Le concept trouve sa place dans le
fonctionnement de 1’imaginaire seulement en relation avec 1’imagination créatrice
principalement. Chaque espace imaginaire construit ses objets en fonction de la
prééminence d’une source dominante qui oriente 1’imagination vers un but. Ainsi,
I’objet religieux comme objet qui entre dans une constellation imaginaire, trouve sa
source principale ou sa motivation d’étre dans le transcendant qui devient ainsi principe
formateur de cet objet en tant qu’élément d’une structure imaginaire religieuse. Pour
I’objet technique, celui-ci est le résultat de 1’action de l’imagination créatrice qui
actionne conformément a un principe qui serve I’instauration de cet objet dans le monde
réel.

Un objet technique — une coupe ou un couteau, si on les considére comme des
objets techniques les plus simples — sont des objets pourvues d’une utilité principale
dans ce monde ci, la réalité phénoménale, en se servant (dans le sens d’entrer dans des
relations avec d’autres objets) pour atteindre des buts spécifiques a ce monde. Ainsi,
nous pouvons couper le pain et boire de I’eau avec la coupe. On peut leur trouver des
utilisations — a part d’autres fonctions, comme serait une fonction esthétique,
économique, par exemple, mais toutes ces fonctions ne sont qu’auxiliaires en ce qui
concerne ces deux objets strictement parlant, a celle utilitaire — mais, a des moments
précis, le couteau peut servir non pas pour couper, mais comme un tournevis, et la
coupe comme récipient pour collectionner des monnaies. Mais toutes ces

264

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



caractéristiques utilitaires, esthétiques, économiques, se groupent autour de la réalité
phénoménale dans le sens que c’est ici leur domaine d’action. Couper du pain ou
enlever une vis d’une planche, toutes ces actions se passent dans le méme monde, dans
le méme niveau d’ordonnément. Si la coupe se trouve dans l’espace imaginaire
religieux, celle-ci n’est plus vue comme un simple objet utilitaire, mais symboliquement
lIui est conféré une autre fonction, plus élargie et qui sort cet objet technique de ce
domaine phénoménal, pour le faire passer dans celui transcendant.

On dit maintenant que la coupe est le produit de 1’imagination créatrice qui le
place dans I’espace imaginaire religieux, en lui accordant une fonction propre a ce
niveau — par exemple la coupe du Graal, le corps méme du Christ ou le réceptacle et le
porteur du sang royal divin au sens d’héritage' par la descendance de Marie Magdalena
et de Jésus. Autour de cet objet concret se concentrent maintenant d’autres intentions.
L’objet artistique, a son tour, représente la mise en forme d’un principe transcendantal
cette fois-ci. Cet objet met en accord une fonction de 1’ame, celle d’équilibrage de son
énergie libidinale’ qui se réalise dans le processus créateur. Nous pouvons représenter
cette dynamique imaginaire autour de la dialectique de ces trois principes :
transcendant, réalité, transcendantal, dans le schéma d’en bas :

L’imagination créatrice Transcendant
(La Potentialité)
Archétypes
Le religieyx A
Symboles <
v }m > Transcendantal
L’artistique

(L’ Actualité)

L’imagination est la faculté, au sens kantien, ou la puissance de I’esprit, au
sens pascalien (J.-P. Cléro et G. Bras :1994) qui détient dans ce schéma la fonction de
principe formateur, c’est 1’appareil qui donne un sens a un processus d’individuation en
fonction de certaines data, qui appartient au Logos (le logos divin et humain,
transcendant ou transcendantal, les deux doublés d’un logos de la nature — 1’ordre
naturel). Ici il n’est pas nécessaire de faire la distinction entre imagination comme

! On pense ici aux textes gnostiques qui sont devenus la source principale pour la suite de best-
sellers de Dan Brown — Da Vinci code, Ange et Démon... Cet auteur a utilisé magistralement les
« recettes » littéraires (il est professeur de théorie littéraire d’ailleurs) pour remettre en actualité
I’information contenue déja depuis plus d’un millénaire dans les textes gnostiques. Voir aussi les
études de C. Badilita sur la relation entre la mise en ceuvre de Brown et les textes originaires
gnostiques qui deviennent le sujet de la littérature brownienne dans : Glgfire. Noua studii biblice
si patristice, Polirom, lasi, 2008 ; ,,Da Vinci code o blasfemie ?”, dans Degetul pe rana si alte
dezintoxicari antipolitice, 2011.

2 Le terme libido ici n’est pas compris dans le sens freudien, celui d’énergie sexuelle, mais dans le
sens plus large donné par C. G. Jung dans L’énergétique psychique. Ainsi, le libido est
I’équivalent de 1’énergie vitale, qui contient a la fois I’énergie biologique et celle psychique de
I’individu (p.37).

265

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



faculté ou imagination comme puissance de I’esprit car nous ne nous intéressons pas en
ce moment de sa nature stricte, mais a ses manifestations sur la carte des formes du
Logos. L’imagination est donc le liant entre 1’esprit et la mati¢re et représente 1’espace
ou s’exprime ce qu’Unamuno nommait « 1’aventure viscérale de I’esprit ». L’imaginaire
a comme dimension constitutive une dynamique directionnelle, orientée et tout ce qu’on
doit faire est d’identifier cette direction, ce vecteur imaginaire. Autrement dit, nous
sommes a la recherche de sa cause finale.

Ces trois principes exposés ici représentent trois vecteurs de 1’imaginaire
autour desquels les objets et les mondes imaginaires s’organisent dans différentes
constellations. Ces principes sont formateurs dans le sens ou ceux-ci constituent en
quelque sorte le cadre qui actionne de I’extérieur de 1’imagination et de I’imaginaire
tout en leur restant en méme temps consubstantiels. Nous avons une ressemblance avec
les intuitions pures a priori de Kant et ce que représentent celles-ci pour la structure de
la connaissance. Mais ici nous ne pouvons pas parler d’intuitions puisque, tout d’abord
il ne s’agit pas du tout d’intuitions sensibles — le réle de I’intuition vise directement la
sensibilité. Le transcendant, la forme de la réalité phénoménale et le transcendantal ne
sont pas des intuitions pures, mais se comportent comme si ils en sont ainsi ; leurs
modalités d’étre sont analogues aux intuitions pures. Sans ce cadre transcendant,
ordonnateur phénoménal et transcendantal, I’imagination ne peut pas avoir d’existence.
Nous pensons que le grand tournement copernicien réalisé par Kant ne concerne pas
seulement le fait qu’il a pensé I’espace et le temps comme intuitions, ayant donc une
réalité seulement a partir de nous et en nous-mémes, mais il a opéré ensuite plusieurs
tels changements coperniciens. Ainsi, un autre changement concerne directement
I’imagination et sa place parmi les facultés.

L’imagination, telle qu’elle est présentée partout dans son systeme, parfois
nous échappant parmi les doigts, parfois lui accordant une importance absolue dans la
pyramide de la connaissance et de notre existence dans le monde, est laissée dans une
place bien intéressante : elle se trouve dans [’intervalle. On n’aurait pas assez de temps
a travailler cette notion et comment elle est coextensive méme a la notion
d’imagination. Il faut développer toute une philosophie de I’intervalle. Tout comme
I’espace et le temps et a partir de ceux-ci toutes les autres intuitions empiriques font
possible la nature objective, comme résistante a nos actions, le transcendant, 1’ordre
phénoménal et le transcendantal se présentent comme principes purs de 1’esprit (pris
dans sa totalité consciente et inconsciente).

Le transcendant et la transcendantalité n’ont pas de lieu ou de durée
immédiatement saisissables — on leur accorde une place seulement par analogie aux
intuitions de ’espace et du temps, par exemple le transcendant est placé au-dela ou
méme en haut, lui donnant les coordonnés de la verticalité et le transcendantal est placé
au-dedans de nous-mémes, lui accordant ’autre direction de la verticalité, 1’orientation
vers le bas — et I’imagination est celle qui leur assigne une forme conceptuelle mais non
a partir de la synthése des objets intuitifs, mais en venant des synthéses de la raison
spéculative. Mais cette forme intuitive qui est opérée par la raison spéculative (dont
Kant en parle plusieurs fois) n’a rien de spatiale ou de temporelle en soi. Ce troisiéme
principe, celui de 1’ordre de la phénoménalité, comment doit-on le comprendre ? Celui-
ci, comme terme moyen, se trouve entre le transcendant et le transcendantal — et
I’imagination peut lui assigner la ligne horizontale comme forme — et c’est nécessaire
d’avoir les caractéristiques doubles que d’ailleurs Kant a établis pour les intuitions (elles
sont internes mais nous donnent I’illusion d’avoir une objectivité extérieure). En fait ce
principe fait possible les intuitions a priori et a posteriori. Ce principe est d’ailleurs

266

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



celui qui fait possible I’ Actualité du monde, la manifestation présente des phénomeénes
dans 1’espace-temps ; il se présente ainsi comme 1’a priori métaphysique, celui qui
engendre la forme a priori de I’espace et du temps comme cadres de toute intuition
empirique et de toute connaissance. Dans ce sens il ne se trouve pas lui non plus dans
I’espace-temps. En conclusion, nous sommes conduits a voir ces trois principes comme
conditions de possibilité de toute action de I’'imagination. Ils offrent aussi le cadre sous
lequel tout monde imaginaire est formé. Ces trois principes guident seulement la
dynamique de I’imagination vers un but quelconque. Mais pour rester dans le cadre
kantien, toute forme imaginaire doit avoir une matiére et celle-ci est donnée par le
deuxiéme principe ici mentionné et celui-ci contourne tous les autres. Autrement dit, les
principes transcendant et transcendantal se versent dans celui de 1’ordre phénoménal.

Toutes les connaissances humaines, qui reposent sur I’expérience en derniére
instance, peuvent étre placées dans deux classes : 1. celles qui ont leur origine dans les
sens et I’expérience et celles-ci sont nommées empiriques et 2. celles qui ne s’appuient
absolument pas sur les sens, mais ont leur fondement dans la faculté pure pensante de
I’ame, et ceux-ci sont des représentations pures. Ces représentations pures (ou concepts
purs) peuvent en avoir, grace a I’imagination, seulement une forme car seulement celle-
ci peut étre inventée. La matiére ne s’invente pas, mais elle est donnée aux sens.' Kant
méme dit que nous ne pouvons pas connaitre les noumenes a priori que dans la mesure
ot nous-mémes les faisons, on leur donne une forme.” Ainsi, nous pouvons dire qu’on a
deux a priori, 'un transcendant et l’autre transcendantal. Le premier a le sens
d’archétype ou Forme (au sens de Platon) et nous est imposé nécessairement par le
transcendant. Kant parle d’un intellectus archetypus comme étant propre a la divinité et
celui-ci étant en état de produire les objets et la base de nos intuitions.

Tout de méme, si ce qui en nous s’appelle représentation, était
actif par rapport a ’objet, c'est-a-dire si par la-méme 1’objet était
produit, comme on se représente la connaissance divine en tant
qu’archétype des choses, alors la conformité de celle-ci avec les
objets pourrait étre aussi comprise. Donc la possibilité aussi bien
de Vintellectus archetypus, sur intuition duquel les choses
elles-mémes se fondent, que de I’intellectus ectypus qui puise les
data de ses démarches logiques dans I’intuition sensible des
choses est au moins compréhensible.?

L’a priori transcendantal n’est qu’une autre forme ou phase de 1’a priori
métaphysique ; maintenant cet a priori plus « humain » devient une forme propre a celui-
ci et seulement a celui-ci. Il est en mesure de fonder toute construction de la raison et de
I’entendement sans partir nécessairement des objets, par abstraction de ceux-ci ou
déduction de leurs formes strictement en partant des objets particuliers. L’a priori, sous
n’importe quelle forme, métaphysique ou transcendantale, fait possible le fonctionnement
de I’imagination. Quand notre raison construit les objets (mathématiques), ou produit les

"' Voir sur I’a priori kantien dans Rudolph Eisler — Kant-Lexikon, I.

2 Kant le dit plus exactement : « Nous ne pouvons connaitre les choses suivant ce qu’elles sont en
soi (noumeénes) et, d’une fagon générale, a priori, que dans la mesure ou ¢’est nous-mémes qui les
faisons. » apud Rudolf Eisler, op. cit. p. 53.

3 Kant — Lettre de 21 février 1772 d Marcuz Herz, apud A. Philonenko, op. cit. p. 95. Nous avons
consulté la traduction roumaine de Kant — Scrisori din anii de tacere (1770-1788), (traduction
faite par Lia Baltador, Mihai-Andrei Todoca et Adriana Pop).

267

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



concepts, celle-ci part de cette base a priori qui n’est pas seulement la base de la re-
présentation comme reproduction, mais elle est aussi la base de la création méme des
objets (dans le concept de la morale ou de ’art, la technique).

En revenant aux dites d’Eliade, notre schéma a présenté cette dynamique de
I’imaginaire, qui surgit d’une origine transcendante (le sacré), comme principe
formateur primaire, pour qu’ensuite se repose et se combine dans une multiplicité de
formes dans la réalité (le profane) sous le principe secondaire et enfin, sous 1’action du
principe de retour ; la transcendantalité fait revenir a 1’origine. Mais ici une question
s’impose : comment le transcendantal nous remet dans la ligne du retour vers 1’origine ?
Et pourquoi ce retour se concentre le plus sur I’aspect artistique-esthétique de
I’imaginaire ?

La technique (au sens de somme ou systéme d’objets techniques) et 1’art se
trouvent dans le méme cadre phénoménal et de ’expérience. Mais les deux se
distinguent essentiellement en fonction de leur finalité — dans leur fonction téléologique,
d’aprés la terminologie kantienne.

En quoi différent 1’art et la technique ? En sachant que I’imagination est la
faculté qui a un réle des plus importants dans la constitution de leurs objets, y-a-t-il une
différenciation dans le cadre de son fonctionnement dans leur cas ?

Du point de vue de I’imaginaire, la technique reste dans les limites du
quotidien, de la vie ordonnée autour d’un certain rythme de ’expérience. Elle met les
bases de I’habitude, dont Kant parle dans son Anthropologie’. La technique se présente
comme un monde imaginaire dans lequel 1’innovation dans ’ordre de la nature se
manifeste d’une maniére exemplaire. C'est-a-dire que I’homme utilise la raison et
I’expérience en vue d’une certaine finalité propre. Il participe au jeu de la nature en
I’imitant ou, plutdt, en jouant avec les régles de la nature. L’expérience phénoménale lui
est essentielle dans ce cas et 1’exercice des facultés de connaissance, 1’entendement et la
raison, liées a I’imagination, conduit a la découverte ou a I’invention des nouveaux
objets. Ces objets représentent la manifestation culturelle de ’homme qui vit dans le
monde.

L’objet d’art se présente aussi comme faisant partie d’un domaine imaginaire
de ’homme qui vit dans ce monde, mais non plus en jouant d’aprés les régles de
I’expérience phénoménale isolée du transcendant ou de la transcendantalité. L’objet
d’art comme élément constitutif du monde imaginaire artistique, entre dans un autre
réseau finaliste — le retour vers le transcendant. Le transcendantal dirige 1’imagination
non plus vers ce monde, vers le confort et I’harmonie de I’homme dans le monde, mais
vers le transcendant, vers 1’harmonisation avec les archétypes formateurs. Dans son
Anthropologie, Kant parle d’un double usage de I’Intellect. Premiérement, comme il en
parle dans la Critique de la raison pure, 'intellect utilise les intuitions (pures a priori et
empiriques, a posteriori) en vue d’¢laborer des connaissances discursives. La base de
cette formation est donnée par les sché¢mes de 1’imagination, construites a base des
intuitions empiriques. On peut dire que dans cette direction actionne I’imagination qui
fait possible 1’objet technique. Mais I’intellect utilise aussi, au lieu des intuitions, des
symboles. Nous arrivons ainsi a une connaissance symbolique. L’essence du symbole
appartient & un intervalle — le symbole n’est qu’a moitié¢ intuitif, ’autre moitié

' Kant — Antropologia din perspectivi pragmaticd (traduction, étude introductif par Rodica
Croitoru). Dans la Préface, Kant introduit le terme d’habitude de I’homme, celle qui alterne avec
les périodes d’exaltation, de paradoxe, pendant laquelle 1’individu sort du quotidien, en préparant
le chemin vers les découvertes.

268

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



appartenant a un a priori transcendant. Maintenant le schéme est remplacé par le
symbole. Nous arriverons a une connaissance par approximation'. Ce type de
connaissance ne nous offre pas les mémes objets et de la méme maniére, claire et
distincte. Dans cet exercice de I’intellect on ne parle plus d’erreur ou paralogismes
comme « maladies » du fonctionnement de la faculté, mais on parle d’exaltations
(Schwirmerei) ou de fanatisme. Quand cette faculté commence a considérer les
phénomeénes réaux comme symboles d’un monde intelligible qu’on peut seulement
imaginer et ainsi elle tombe dans le fanatisme ou dans 1’exaltation’. Comment
comprendre cette affirmation ? Si nous regardons de plus prés, nous voyons que ces
idées cadrent plus avec la religion ou avec la mise en forme d’un contenu transcendant.
La distinction est trés fine et tient de la différence entre la fonction transcendante et
transcendantale. Le transcendant a comme forme immanente de manifestation les
phénomeénes. La fonction du transcendant est d’étre support pour ces phénomenes et ce
support s’appelle chose en soi. Et Kant insiste sur le caractére inconnu de cette chose en
soi, malgré le fait qu’on affirme son existence. Mais en affirmant cette existence, nous
postulons une connaissance.

Le paradoxe semble insolvable. Mais c’est justement ici qu’intervient le
transcendantal. Celui-ci représente un autre mode de manifestation phénoménale qui
n’est plus d’ordre naturel, qui s’appuie sur la distinction entre sujet et objet. La chose en
soi est enveloppée par un complexe phénoménal qui nous conduit a faire le partage
entre sujet et objet. Mais il existe une nature propre au sujet méme, celui qui enferme en
lui un a priori propre, celui qui fait possible la revenue a la transcendance. Dans ce sens
on parle d’une mutation de cet a priori. L’espace et le temps, qui sont apergus comme
donnés de I’extérieur absolu, transcendant, ont un correspondant dans la transcendantal
une autre forme : 1’espace et le temps sont des intuitions pures a priori. La balance est
reversée — ce qui était jusqu’a maintenant considéré comme appartenant a la
transcendance pure, maintenant est déplacé vers la transcendantalité pure. A premicre
vue, on peut dire que le temps et ’espace chez Kant sont devenus intuitions grace a une
telle exaltation qui s’est emparée de son esprit — le phénomene réel, saisissable comme
tel devient chez Kant un symbole (comme intuition pure) d’un monde transcendant.
Mais il ne tombe pas cette « maladie ».

Entre 1’a priori métaphysique et 1’a priori transcendantal n’existe pas
d’identité — les deux ne peuvent pas étre superposables a I’identique. Mais entre les
deux existent des correspondances, en s’appuyant sur la ressemblance et ’analogie.
C’est grace a cette analogie que le monde intérieur transcendantal et le monde
transcendant peuvent communiquer. Le symbole avec ses deux facettes n’est pas une
entité hiérarchique ; la composante réelle, visible, n’est pas moins importante que sa
composante invisible, celle qui resterait derriére la manifestation de la premiére facette.
La composante matérielle visible ne renvoie pas a celle invisible, comme son référent
ou sa signification. Si on pense ainsi, nous resterons dans le monde des signes — le signe
(arbitraire) renvoie a son signifié, c'est-a-dire a ce qui compte derniérement. Le symbole
n’est pas arbitraire et sa force dérive de la rencontre de ces deux facettes, chacune ayant
son apport a la constitution du symbole. Kant nous dit donc, en se référant a

' Kant définit I"hypotypose comme étant une transposition en forme sensible d’un concept
abstrait.

2 Kant commence a développer cette conception dans la période précritique, avec le texte qui avait
comme « protagoniste » Swedenborg. Il s’agit du texte Réves d’'un homme qui voit des esprits
expliqués par des réves de métaphysique (1766).

269

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



Swedenborg, qu’a chaque fois qu’on tient la part ou on confond les mondes, nous
risquons de tomber dans un parti pris. Les phénomeénes (pas plus certains d’entre eux)
ne sont pas identiques a un monde auquel ils renvoient — le phénoméne ne renvoie a rien
— ils sont ce qu’ils sont, des simples manifestations. Ceci n’annule pas le fait que
derriére eux existe un « moteur », un élément qui demande ou détermine cette
manifestation. Si le phénoméne naturel est la manifestation sous la forme objective
d’une inconnue chose en soi, le phénoméne artistique représente la manifestation
subjective d’un esprit qui vise une certaine finalité (qui a une intention, comme les
phénoménologues en parlent). Les deux manifestations, quoique semblables, ne peuvent
pas du tout étre identifiées. Pourquoi la chose en soi se manifeste dans la forme qu’elle
se manifeste et non pas sous une autre forme, ou pourquoi la chose en soi a choisi de se
manifester ainsi et non pas autrement ? — ceci représente une question sans fondement
aux yeux de Kant, car nous nous arrétons devant la chose en soi comme devant une
porte condamnée. Nous nous arrétons devant cette question car nous n’avons pas les
moyens — vue notre position dans ’univers — pour établir une réponse. Mais Kant nous
laissent aussi devant une possible perspective, celle métaphysique, mais celle-ci est
abandonnée dés le début par le philosophe car ne conduit a quelque chose de certain,
comme dans le cas de nos connaissances basées sur 1I’expérience phénoménale. On peut
jouer avec différentes réponses et nous sommes obligés d’étre conscients du statut de
ces réponses, ayant pour seule source I’imagination. Nous revenons donc a un autre
domaine de I’imagination: I’imaginaire métaphysique (Bonnefoy Y.: 2006). Le
probléme qui reste toujours concerne les limites et les conditions de cet imaginaire :
comment est possible I’imaginaire métaphysique, artistique, technique, religieux ? Mais
nous référons ici seulement a ces trois imaginaires : religieux, technique et artistique.

Ainsi, I’objet artistique sort a I’évidence ou manifeste une analogie avec le
transcendant, dans le but de revenir a un état d’équilibre avec celui-ci. L’étre humain
s’harmonise a tous les niveaux en créant des objets artistiques comme symboles. Par le
symbole on revient a la condition de mise en contact avec le transcendant (due a la
nature duale synchrone du symbole méme). Et cette remise en contact se réalise par
I’équilibre affectif, du goiit, de la faculté de plaisir, de la faculté¢ de désirer qui se
réalisent dans 1’ceuvre d’art. Nous ne somme plus devant la recherche de la vérité d’une
connaissance, mais nous nous plagons dans 1’agréable. Cette agréabilité peut s’obtenir
par deux voies : par celle de 'utilisation de la technique — qui nous offre le confort
physique, vital dans I’ordre de la nature physiologique, comme Kant aurait pu dire — et
par la création de I’objet d’art — qui nous offre un confort affectif, vital dans le sens
d’ordre transcendantal.

Mais le point de convergence de tous ces trois imaginaires concernent la
faculté qui fait possible ces mondes : I’imagination. Le probléme central est : Que peut-
on dire sur l’essence de I’imagination qui détermine les mondes imaginaires ?
Autrement dit, nous sommes conduits a voir si ces mondes ont une certaine consistance
ou statut ontologique. Comme les choses ont été présentées jusqu’ici, nous voyons que
ces mondes sont constitués ontologiquement car ils reposent sur des principes a priori.
Mais sur quels principes, internes cette fois-ci, repose I’imagination/imaginaire ?

En conclusion, nous avons tracé une carte possible qui exprime la structure de
liaison entre les trois formes principales de I’imaginaire. Il s’agit en essence d’un effort
rationnel de mettre ensemble le complexe du monde imaginaire qui échappe dans la
plus part des cas d’interprétation a une analyse holistique. Loin de nous a offrir une telle
solution holistique dans ce texte, mais nous avons exposée un modele d’interprétation
du monde imaginaire a partir d’une analyse kantienne.

270

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)



Références

Badilita, C., Glgfire. Noud studii biblice si patristice, Polirom, Iasi 2008.

Badilita, C., Degetul pe rana si alte dezintoxicari antipoliticem cap: ,,Da Vinci code o blasfemie
77, Editura Vremea, Bucuresti 2011.

Bonnefoy, Y., L imaginaire métaphysique, Editions du Seuil, Paris 2006.

Cléro, J.-P. et Bras, G., Pascal, figures de l’'imagination, PUF, Paris 1994.

Eisler, R., Kant-Lexikon, I, Gallimard, Paris 1994.

Eliade, M., L’épreuve du labyrinthe, Belfont, Paris. 1978.

Jung., C. G., L énergétique psychique, Editeur Georg, Paris 1996.

Kant, 1., Scrisori din anii de tacere (1770-1788), Editura Grinta, Cluj-Napoca 2004.

Kant, 1., Critique de la raison pure, Puf, Paris 1994.

Kant, 1., Critique de la faculté de juger, Gallimard, Paris 1985.

Kant, 1., Antropologia din perspectiva pragmatica, Editura Antaios, Cluj-Napoca 2001
Philonenko, A., L’ euvre de Kant, Vrin, Paris, 1996.

Thomas, J., (sous sa direction), Introduction aux méthodologies de 1’imaginaire, Ellipses, Paris
1998.

271

BDD-A6127 © 2012 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

