
 229 

LE RÊVE - UN MOYEN DE SE SOUSTRAIRE AU MONDE RÉEL 
CHEZ TAHAR BEN JELLOUN 

 
Elena CHIRIAC * 

 
 Abstract: Expression of the fulfillment of a repressed desire, according to Freud, the 
dream becomes an initiatory value in the work of Tahar Ben Jelloun. The characters try to escape 
from the real world, corrupt, in which they lead their lives to create another fantasy world that 
satisfies the need to prove their intellectual abilities or skills. Most of the characters dream with 
open eyes, the dreamlike state is induced accordingly the theme such emigration in the novel 
Partir, or love in the collection of short stories Amours sorcières. 

 The characters sink into this dreamlike state which develops, sometimes, a form of 
creation. Thus Radhia, the main character of the novel les Yeux baissés, invents the characters 
with which she has strong connections so that they interpose in his life. In this dreamlike state 
also fall  another character named Zina, the protagonist of the novel La Nuit de l’erreur. Born 
under a bad star, Zina is frequently absent from the real world to meet beings that life had not 
loved. Unlike Radhia who can speak with his characters, Zina must strictly follow an instruction: 
the silence becomes the only way to go beyond. We observe that the imaginary world created by 
the characters do not come apart completely of the real world, because there is always a relation 
cause-consequence which is respected. 
 Keywords: real-world, fantasy world, dream, dreamlike state. 
 
 

Dans la veille, le songe gagne imperceptiblement le sujet et engendre 
un certain oubli ou bien le souvenir dont le contour se transfère à un 
plan de conscience qui ne peut pas l’accueillir. Le songe devient donc 
germe d’obsession, de changement de la réalité. Tout au contraire, 
s’il est transféré à un plan adéquat de la conscience, à l’endroit où la 
conscience et l’âme entrent en symbiose, il devient forme de création, 
soit dans le processus de la vie personnelle, soit pour une œuvre. 

  Maria Zambrano  
 
 L’auteur marocain d’expression française Tahar Ben Jelloun a envisagé son 
œuvre comme un témoignage d’une société islamique traditionnelle où l’enfant, le fou, 
la femme n’ont pas le droit de parler, d’agir à leur gré, de prétendre à une place qui n’est 
pas celle établie par la coutume. Or, l’écrivain maghrébin met en scène voire ces 
personnages dont le statut est inférieur dans la hiérarchie sociale pour souligner 
l’inflexibilité des règles non écrites respectées par les gens de l’islam. Une thématique 
principale de son œuvre vise le problème de l’immigration. Les personnages des 
romans, déçus par le pays natal, un Maroc corrompu qui ne tient pas compte de ses 
jeunes, chercheront à trouver une autre place où leurs habilités intellectuelles ou 
manuelles seront reconnues et récompensées. Cependant, la réalité est plus dure et la 
majorité de ces personnages perdent leur vie ou leur santé dans leur recherche pour le 
mieux.  

Une autre thématique mise en évidence dans les ouvrages de Tahar Ben Jelloun 
est l’amour, sentiment qui est regardé avec une grande réticence dans l’islam et plus 
précisément dans les sociétés islamiques traditionnelles. Ce penchant qui devrait unir un 

                                                 
* Université « Ştefan cel Mare », Suceava, elenachiriac88@yahoo.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 230 

couple pour toute la vie est vu comme quelque chose d’impudique, l’homme ne 
confesse jamais son amour pour sa femme et dans la relation mari-épouse il n’y a point 
de tendresse, tout est devoir (procréer, nourrir ses enfants et son mari, faire le ménage, 
etc.). Même dans la famille il y a une hiérarchie strictement respectée, le père, s’il a 
quelque chose à dire à ses enfants, s’adresse à sa femme qui, à son tour, en parle à ses 
enfants. Enfreindre cette disposition sociale est égal à une rébellion contre la coutume et 
le père de la famille. À cause de ces règles strictes les personnages des romans 
benjellouniens se sentent suffoqués par le monde réel qui ne leur offre que désillusions. 
Ce sont ces désillusions qui entrainent les personnages de trouver une autre modalité de 
vivre. Ils créent leur propre monde en gardant, quand même, une forte liaison avec le 
monde réel. L’imaginaire s’insère dans la vie des personnages pour accomplir ce qu’ils 
ne peuvent pas faire dans la vie réel. Chaque fois il a le rôle de soustraire le personnage 
du monde cruel de la réalité. Ainsi, le monde imaginaire créé se superpose au monde 
réel et donne aux personnages le pouvoir de dépasser leur problèmes, de se dépasser. À 
chaque fois que les personnages se refugient dans le monde imaginaire il existe toujours 
une limite, une restriction d’ordre social ou physique. Ils deviennent les créateurs d’un 
autre monde, dont les règles sont décidées par eux-mêmes. Accéder au-delà, établir une 
relation avec le monde crée implique parfois de strictes consignes tels le silence. Des 
fois, l’imaginaire surgit dans la vie réelle forçant la porte destinée au passage d’une 
seule entité : le personnage créateur. Les règles instituées se brisent et le personnage 
rencontre dans la vie réelle la présence de son monde crée. En fait, les deux mondes 
entre lesquelles oscille le personnage ne peuvent pas être parallèles, car le point 
commun le plus important représente le rêveur. Ayant un double rôle, celui de 
participant à l’ordre social du monde réel et créateur du monde imaginaire il est toujours 
« au cœur de son rêve » (Chevalier, Gheerbrant, 1990 :814), le centre autour duquel se 
construit l’histoire des personnages. Le désir de dépasser sa condition humaine, de vivre 
selon ses propres règles, d’accéder à un autre statut que la société islamique 
traditionnelle interdit à ces personnages, le désir refoulé selon le psychanalyste 
allemand Freud, peut être accompli dans le rêve sans peur d’être stigmatiser et nier par 
la société. Gaston Bachelard souligne dans son ouvrage L’eau et les rêves le greffage du 
monde imaginaire sur le monde réel et le besoin de l’homme de sortir du quotidien, 
d’apporter à sa vie un nouvel esprit, une odeur de liberté. Contraints par la coutume, 
l’ordre social et par le mal physique, les personnages échappent à ces menaces 
seulement en franchissant le seuil du monde créé :  

 
L’imagination n’est pas comme le suggère l’étymologie, la faculté de former des 
images de la réalité ; elle est la faculté de former des images qui dépassent la réalité, qui 
chantent la réalité. Elle est une faculté de surhumanité. Un homme est un homme dans 
la proportion où il est un surhomme On doit définit un homme par l’ensemble des 
tendances qui le poussent à dépasser l’humaine condition. Une psychologie de l’esprit 
en action est automatiquement la psychologie d’un esprit exceptionnel, la psychologie 
d’un esprit que tente l’exception : l’image nouvelle greffée sur une image ancienne. 
L’imagination invente plus que des choses et des drames, elle invente de la vie 
nouvelle, elle invente de l’esprit nouveau ; elle ouvre des yeux qui ont des types 
nouveaux de vision. (Bachelard, 1947 : 23-24) 

  
 Le théoricien définit l’imagination du point de vue de la création artistique, 
cependant elle met en rapport deux idées très importantes qui reviennent aussi dans la 
rêverie des personnages benjellouniens : l’état onirique dans lequel s’enfoncent à la fois 
le poète, le créateur artistique et le rêveur et le désir de dépasser sa condition humaine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 231 

en devenant le dieu de sa création (l’œuvre littéraire ou le songe). Les ressemblances 
sont plus évidentes que nous nous imaginons, le rêve étant perçu comme une 
mythologie personnalisée chargée d’émotions et d’anxiétés tout comme le produit 
littéraire. Grâce à cette implication affective les psychanalystes considèrent le rêve 
comme une sorte de porte-parleur de l’homme, un agent de renseignement sur son état 
psychique. À travers ces rêveries ils peuvent déchiffrer et trouver une solution aux 
problèmes dont le songeur souffre. L’importance du rêve et d’autant plus grand qu’il est 
le symbole d’un psychique saint et équilibré.  
 Gardant une forte liaison avec la culture, l’histoire et la religion du rêveur, la 
typologie des songes est très complexe, mais nous avons retenu seulement deux types- 
le rêve nocturne à valeur prémonitoire (La vipère bleue et  Mabruk interprète vos rêves) 
et le rêve diurne, éveillé, dirigé et induit par une image ou une action (Partir, Les Yeux 
Baissés, La Nuit de l’erreur, L’Écrivain public, Moha le fou, Moha le sage). Selon 
Malek Chebel dans son Dictionnaire des symboles musulmans le mot arabe désignant le 
rêve signifie vision, révélation, intuition mettant en évidence son rôle prophétique. Il 
devient ainsi un message religieux chargé des symboles qui doit être transmis aux 
générations humaines. En islam, par excellence, le rêve est toujours plein de symboles 
et l’état onirique dans lequel entre les personnages pendant la journée est vu plutôt 
comme une absence, un détachement de la vie réelle et non pas comme un rêve éveillé.    
 
Le rêve-déclic pour la création d’une œuvre littéraire 
 
 Radhia, le personnage principal du roman Les Yeux baissés, est née sous le 
signe du secret. Elle est le gardien d’un trésor très bien caché dont la clé est écrite dans 
les lignes de sa main. Seulement sa grand-mère a connaissance de ce secret et attend que 
sa petite fille soit préparée pour le découvrir. La fille est obligée de rester avec sa tante 
pendant que son père est parti à l’étranger pour gagner d’argent et sa mère est enceinte. 
Sa tante Slima n’aime pas la petite fille à cause du destin que Radhia doit accomplir. 
L’envie est due au fait que Slima, « la sorcière » comme l’appelle Radhia, voulait être 
elle-même le gardien du trésor caché et pour se venger de la petite fille elle la maltraite 
et la frappe. Sa rage, sa haine et sa folie sont si grandes qu’elle arrive à empoisonner le 
frère de Radhia pour lui rendre les coups. C’est pour cette raison que Radhia s’isole, 
s’absente du monde réel en créant son propre monde. La petite bergère trouve abri sur 
un arbre où elle commence à construire un monde tel comme elle veut et comme elle le 
voit :  
 

Sur l’arbre, j’oublie tout, le troupeau, le chien et le temps. Je peux passer toute une 
journée ainsi perchée sans m’ennuyer. Je fredonne un chant, je m’assoupis un peu ; le 
reste du temps, je rêve. En fait, je fabrique tout un monde à partir de figures qui 
m’apparaissent sur fond de ciel ou entre les branches de l’arbre […]. (Tahar Ben 
Jelloun, 1991 : 13) 
 

Le nouveau monde crée est atemporel, le personnage essaie de couper les liens avec le 
monde réel pour franchir le seuil d’au-delà. Toutefois, cette tentative échoue, car la 
figure de la tante surgit, tout d’un coup, devant les yeux du personnage et pour se 
venger de cette image qui s’interpose entre elle et son rêve, il décide de reconstruire le 
visage de sa tante en tenant compte de ses sentiments. Le produit de la reconstruction 
transmet toute la laideur, tout le malheur et toute la haine de Slima/Fatouma. De ce 
point de vue, le rêve a pour Radhia un rôle libérateur, elle se défoule de toute la colère 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 232 

accumulée contre sa tante et il l’apaise lui rendant la force de résister. « La mégère » ne 
perdait aucune occasion d’attaquer la petite fille qui lisait à haute voix la lettre reçue de 
son père. Elle supposait que la fille passait toujours sous silence les passages où son 
frère s’adressait à elle. Accusée à tort la fille se réfugiait dans une grotte où les 
personnages de ses rêves venaient peupler sa cachette. Pour la deuxième fois l’image de 
sa tante est associée à la laideur, à la peur et à la poison. Tandis que les autres 
personnages étaient représentés par un caillou, la tante était remplacée par un scorpion 
mort jeté au fond de la grotte ce qui désigne clairement l’importance et la place de ce 
personnage dans le monde imaginaire créé par la petite fille : 
 

C’était cela, mon jardin secret, mon école coranique, ma maison illuminée. J’y entassais 
un tas d’objets qui, entrés là, perdaient leur fonction pour devenir les personnages d’un 
songe dont j’organisais la vie dans le moindre détail : le couteau ne servait pas à couper, 
mais à soutenir le toit du palais ; le bol en terre cuite, c’était la vallée où se reposaient 
les soldats ; la petite cuillère en bois servait de barque pour mon frère et moi… 
Je passais des heures à mettre de l’ordre dans cette prairie de sable et de cailloux. […] 
(ibidem :31) 
 

Radhia réussit à construire son monde imaginaire en bouleversant les règles et les 
fonctions que les objets accomplissent dans le monde réel. Tout comme Robinson 
Crusoe qui organise administrativement l’île sur laquelle il a naufragé, le personnage du 
roman donne à chaque caillou une fonction telle le fou, le roi, la reine, le mendiant, le 
chevalier, etc.  
 Après la mort de son frère, Driss, Radhia part en France avec sa famille pour 
oublier la douleur provoquée par la perte du petit enfant. En France, elle va à l’école, 
mais elle bute contre un obstacle qu’à peine elle peut le surmonter. Elle n’arrive pas à 
comprendre le temps et la concordance du temps en français car la différence entre le 
Maroc et La France est très grande. Le temps en Maroc était divisé en trois étapes de la 
journée, or en France la division temporelle se réalisée en vingt-quatre heures. C’est en 
France que Radhia entame le rêve dont les personnages interviennent dans sa vie, 
mettent de l’ordre dans ses pensées, bloquent la fuite des autres personnages. Victor est 
le personnage-gardien, le porte-parleur des autres personnages qui discourt avec sa 
créatrice et, parfois, lui donne des conseils afin de mieux organisé le nouveau monde 
dont il provient. Il devient le double du personnage-créateur, ayant sa propre 
personnalité et ses propres intérêts. Les personnages du monde imaginaire ne le voit 
pas, mais devine sa présence par les limites qui leur sont imposées :  
 

Victor est trapu. Quand il nous serre la main, il l’écrase. On dit qu’il est très vieux, mais 
sa peau ne peut avoir des rides. Il paraît que c’est une maladie. Il est assis sur une chaise 
pliante et attend. Cela fait longtemps qu’il attend. […] Je ne sais d’où il vient. Un jour 
que j’étais en train de penser à cette histoire, il est arrivé avec sa chaise pliante et s’est 
installé sans que personne l’ait inventé. Il s’est imposé sans même s’excuser ou parler. 
Depuis, je ne peux plus l’éviter. Je l’ai appelé Victor à cause de sa taille et de sa 
tristesse. Mes autres personnages ont la chance de ne pas le voir. Lui non seulement les 
voit et les connaît, mais il peut les empêcher de s’évader ou de s’échapper de mon 
histoire. En fait, Victor est un gardien. Il met de l’ordre dans mes pensées. (ibidem : 
155-156) 

 
L’interférence de ce personnage dans la vie de Radhia est de plus en plus suffocante. 
Victor l’accompagne partout et tombe amoureux de la fille. C’est une relation qui nous 
rappelle le célèbre sculpteur amoureux de sa propre œuvre d’art. Dans ce cas c’est le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 233 

personnage qui s’est épris de la fille dont il lui reproche la facilité avec laquelle elle 
joue avec le nouveau monde : « Pourquoi me refuser après m’avoir inventé ? Tu joues 
avec les êtres comme s’ils étaient des objets. ». (ibidem : 217) Victor devient un 
personnage qui critique son propre créateur, il n’est plus « un être de papier » comme 
disait Roland Barthes, un objet, mais un être qui mérite d’être écouté. Alter ego de 
Radhia, Victor demande une place dans le monde réel tout près de sa créatrice. Son 
attitude menaçante effraie Radhia qui décide de consulter un écrivain. Son professeur de 
français Philippe De lui fait connaissance avec un écrivain qui lui explique en détail ce 
que signifie l’acte de création, l’écriture. L’importance de cette rencontre est d’autant 
plus grande que Radhia apprend que les personnages une fois crées ont leur propre vie, 
leur propre pouvoir de faire avancer l’histoire. Le créateur de ces personnages n’est pas 
un être très puissant, une fois imaginés ils échappent à ses règles, ils sont à la fois des 
amis et des ennemis de leur propre créateur. C’est pour cette raison que l’écrivain 
définit l’écriture comme «une négociation entre l’auteur et ses personnages » (ibidem : 
226).  

Après cette leçon, Radhia décide d’écrire l’histoire de ses personnages, de les 
faire vivre, de ne pas les considérer comme des objets, mais plutôt comme des êtres qui 
ont le droit d’agir dans le monde imaginé. Une fois la décision prise, Victor ne vient 
plus déranger sa créatrice, content de lui être reconnu son rôle : 

 
Ce n’était pas tout à fait un journal. Je racontais mes histoires, je fabulais, je m’amusais. 
Je suivis les conseils de l’écrivain : j’inventai une vie plus sereine à Victor. Ses 
aventures étaient réduites, et moi j’avais la paix. Victor s’éloignait petit à petit de mes 
nuits. Il ne me troublait plus. (ibidem : 235)  
 

En écrivain cette histoire, Radhia se détache de ses personnages qui la hantent. Son rêve 
transposé dans l’écriture prend contour et figent les personnages dans le monde crée 
sans leur laisser la possibilité de transcender dans le monde réel. Finalement, obligé de 
se retirer d’un monde où sa tante se comportait comme un tyran, Radhia réussit à créer 
une petite œuvre littéraire dont les personnages sont les protagonistes de son rêve.  
 
Le rêve-absence psychique des personnages  
 

Si Radhia ne s’absente pas totalement du monde réel, car elle doit seulement 
échapper à sa tante tyrannique, les autres personnages benjellouniens sont forcés par 
l’ordre social ou le mal physique de s’enfoncer dans le monde imaginaire. Ils se 
détachent du monde réel pour s’enfuir des limites imposées par la coutume islamique ou 
par la douleur physique dont ils souffrent. C’est le cas de Zina la protagoniste du roman 
La Nuit de l’erreur. Née sous une mauvaise étoile, à la Nuit de l’erreur ou la nuit sans 
amour, Zina est perçue comme un enfant fragile, malade, qui s’absente souvent du 
monde réel. En fait cette absence se traduit par une contemplation des nuages et par 
l’invention des personnages qui lui demandaient les rejoindre. Par rapport à Radhia qui 
entretient de longues conversations avec son double Victor, Zina doit respecter une 
consigne pour passer dans le monde imaginaire. Le silence est un impératif pour que les 
personnages de son rêve la reçoivent dans le sein de ce monde. Ses personnages son des 
êtres qui ont beaucoup souffert dans la vie, ils regardent le monde réel d’un œil critique 
et se moquent des mœurs des gens. Cette relation créée entre Zina et ses personnages, ce 
va-et-vient entre les deux mondes change l’attitude du personnage-rêveur envers le 
monde réel le rendant plus dure. Vue comme un enfant porteur de malheur, Zina essaie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 234 

d’échapper à son destin en s’imaginant un autre monde, le lien entre elle et le monde 
imaginaire se réalisant par l’absence psychique du monde réel. Cette absence est 
toujours constatée par sa mère qui appelle sa fille, mais elle ne reçoit aucune réponse :  

 
« Elle est atteinte d’absence ! J’attendrai qu’elle revienne à elle. Son regard est vide. 
Mais où peut-elle s’en aller comme ça ? […] (Tahar Ben Jelloun, 1997: 14) 

 
La réponse de cette question qui intéresse aussi le lecteur est donnée par Zina qui se 
considère tout à fait supérieure aux enfants de son âge, car elle détenait la clé d’un 
grand secret. Elle pouvait facilement franchir le seuil qui séparait les deux mondes 
seulement par la contemplation et par le respect de l’interdiction. L’espace lui-même est 
propice à la rêverie et Zina peut se rompre de la vie réelle pour accéder à l’autre 
monde :   
 

Quand je reprenais conscience, quand je quittais mon état d’absence et me mêlais aux 
autres enfants, je me sentais protégée  même supérieure à tout le monde, parce que 
j’avais une clé pour ouvrir une petite porte sur ce qui se passe de l’autre côté de la vie, 
la où la mort n’est pas forcément une torture perpétuelle, un enfer où l’on est 
mauvaises, là où le corps est séparé de l’âme et où on le soumet à des épreuves 
terrifiantes. (ibidem : 19) 
 

Au moment où Zina quitte Fès pour gagner Tanger, elle n’arrive plus à renouer la 
liaison avec ses personnages. La terrasse sur laquelle elle essaie de retrouver « la porte » 
qui donnait au monde imaginaire n’équivaut pas à l’espace où elle était habituée à rêver. 
Ce changement a déchiré l’état onirique du personnage-créateur qui ne trouve plus 
l’entrée dans le monde imaginaire. On voit que le silence n’était pas la seule interdiction 
pour accéder au-delà, mais aussi le changement de place. Dorénavant, il est interdit à 
Zina d’entrer dans le monde imaginaire. Tout comme dans le roman Les Yeux baissés, 
les personnages créés se détachent de leur créatrice Zina qui les abandonne en partant à 
Tanger. Quand elle tente « une réconciliation », les personnages lui refusent l’accès 
dans le monde imaginaire. Le rêve s’arrête et Zina est obligée d’accomplir son destin.  
 Un autre exemple où l’ordre social entraine « un état d’absence » comme 
l’appelle Zina se trouve dans le roman Partir. Cette fois-ci il ne s’agit pas d’un seul 
créateur, mais des plusieurs créateurs qui ont le même rêve, celui d’immigrer en 
L’Espagne. Les personnages sont las de leur pays, un Maroc corrompu qui soutient les 
gens comme Al Afia, un contrebandier qui profite de la nativité des gens. Tout le monde 
rêve d’aller en Espagne et de trouver sa place tandis qu’au Maroc ils ne sont que des 
parasites. À la différence des rêves de Zina et de Radhia, le rêve de ces personnages est 
plus élaboré, toutes les étapes sont attentivement préparées pour qu’ils entrent dans 
l’état onirique. Tout comme Zina, les personnages doivent respecter la consigne de 
silence pour entrer dans le monde imaginaire. « La porte » dont la protagoniste du 
roman La Nuit de l’erreur parlait est surveillée par le maître du café Hafa qui facilite 
l’entrée dans le monde imaginaire en offrant aux clients une potion et du kif :  
 

À Tanger, l’hiver, le café Hafa se transforme en un observatoire des rêves et de leurs 
conséquences.[…] Les longues  pipes de kif circulent d’une table à l’autre, les verres de 
thé à la menthe refroidissent, cernés par des abeilles qui finissent par y tomber dans 
l’indifférence des consommateurs perdus depuis longtemps dans les limbes du 
haschisch et d’une rêverie de pacotille. Au fond d’une des salles, des hommes préparent 
minutieusement la potion qui ouvre les portes du voyage. […] Tout le monde se tait. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 235 

Tout le monde tend l’oreille. Peut-être fera-t-elle une apparition ce soir, leur parlera, 
leur chantera la chanson du noyé devenu une étoile de mer suspendue au-dessus du 
détroit. Il a été convenu de ne jamais la nommer. La nommer, c’est la détruire et en 
outre provoquer une succession de malédictions. Alors ils s’observent et ne disent rien. 
Chacun entre dans son rêve et serre les poings. Seul le maître du thé, patron du lieu, et 
ses serveurs sont en dehors du coup, préparant et servant les boissons avec discrétion, 
allant et venant d’une terrasse à une autre sans déranger le rêve de personne.  
Les hommes présents là se connaissent mais ne se parlent pas. Ils viennent pour la 
plupart du même quartier et ont juste de quoi payer le thé et quelques pipes de kif. 
Certains ont une ardoise sur laquelle ils inscrivent leurs dettes. Comme s’ils s’étaient 
concertés, ils n’ouvrent pas la bouche. (Tahar Ben Jelloun, 2006 : 11-12) 

 
Ceux qui viennent dans ce café pour songer au beau pays de l’Espagne ne sont pas les 
élites de la société marocaine, mais des gens pauvres qui cherchent le mieux pour leur 
famille. Ils ne peuvent pas gravir les échelons de la hiérarchie sociale, car ils n’ont pas 
d’argent pour l’offrir aux officiels. Tout ce qui leur reste est de rêver d’un monde 
meilleur. Ceux qui arrivent enfin en Espagne (par exemple le jeune diplômé Azel) sont 
déçus, car le pays ou coulent le lait et le miel n’existe pas, ils doivent se prêter aux 
travaux ignobles pour survivre. Le voyage en Espagne conduit les personnages à une 
dégradation à la fois psychique et physique. Ils ne se retrouvent pas dans ce pays, dans 
cette culture et finalement ils tombent dans le piège de la mort.  
 L’ordre social qui manœuvre la vie de gens est aussi la cause pour laquelle le 
personnage éponyme du roman Moha le fou, Moha le sage crée son monde imaginaire. 
Mohammed est emprisonné parce qu’il est accusé de «  porter atteinte à la sûreté de la 
Cité » (Tahar Ben Jelloun, 1978 :17) et de « troubler l’ordre public » (ibidem). Soumis à 
la torture pour confesser ce qu’il n’a pas fait, Mohammed recourt à un stratagème pour 
résister aux tortionnaires. Il réussit, à la lettre, ce qu’affirmait Zina dans le roman La 
Nuit de l’erreur : le détachement du corps de son âme. Physiquement il souffre toutes 
sortes de tortures : bander les yeux du prisonnier, le suspendre la tête en bas, écraser des 
cigarettes sur sa poitrine, lui jeter des seaux d’eau glacée dans le visage, etc., 
psychiquement le personnage se défend en s’imaginant un autre monde, en remémorant 
les plus beaux instants de sa vie. L’ambivalence folie/ sagesse présente dès le titre met 
en évidence la force du personnage de se soustraire au monde réel, de la torture pour 
vivre dans le monde imaginaire ; ce qu’il pouvait le rendre fou (la torture) l’aide à 
trouver une solution pour survivre (le rêve). La clé du monde imaginaire, cette fois-ci, 
est représentée par la douleur infligée par les bourreaux. Cependant cette attitude envers 
la torture ne le protège beaucoup de temps, car finalement le corps succombe et l’âme 
poursuit sa chute. Le roman critique la société maghrébine qui a un système policier 
défectueux et qui enferme les hommes sans des preuves qui soutiennent l’accusation. 
 Le roman L’Écrivain public est une histoire d’un enfant malade figé dans un 
couffin. C’est à cause de la maladie que l’enfant commence à rêver, à créer son propre 
monde pour ne pas s’ennuyer. Il s’imagine faire tout ce qu’il ne peut pas faire en 
réalité : danser sur un fil comme un acrobate, courir après de belles filles, etc. Pendant 
trois années l’enfant est obligé de regarder les autres enfants courir, se battre sans même 
bouger de son couffin. Il enregistre les personnes qui franchissent le seuil de leur 
maison, les caractérise en se moquant de leurs tics et de leurs gaffes. 

 
Enfant malade, je rêvais la vie. J’ai passé plus de trois années sur le dos, dans un grand 
couffin, à regarder le ciel et à scruter le plafond. Je me lassais vite des nuages ; Je 
préférais le ciel vide. Quand au plafond en bois peint, il n’excitait pas beaucoup mes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 236 

rêveries. Je le regardais sans le voir. À Force d’en fixer les arabesques, j’en inventais 
d’autres, plus complexes et surtout moins logique. […] Je créais à la longueur de 
journée de signes mouvants et flous, je les assemblais dans un désordre extravagant et 
les déposais ensuite sur la mosaïque des zelliges incrustés  dans les murs. (Tahar Ben 
Jelloun, 1983 :13-14) 
 

Tout comme Radhia, l’enfant bouleverse les règles et les fonctions des objets du monde 
réel en créant son propre monde imaginaire. C’est ainsi qu’il échappe à la maladie qui le 
rendre immobile, le rêve lui donnant le pouvoir de survivre. De ce point de vue, le 
personnage peut être comparé à Mohammed qui veut échapper au mal physique en se 
réfugiant dans le monde du rêve. À la différence du Mohammed qui mourra dans la 
prison, le personnage de L’Écrivain public sera guéri par un jeune médecin venu à 
Casablanca. Après la guérison le personnage ne retrouve plus ses rêves. D’une certaine 
façon, il lui manque les jours qu’il passait dans le couffin. De même façon que Zina, il 
perd son pouvoir de créateur, car il a abandonné ses personnages et il a changé de place- 
de Fès il part à Casablanca pour consulter un médecin.  
  

La santé ne m’allait pas très bien. On s’habitue à tout, même à une demeure de paille 
tressée. Je regrettais le temps du couffin où j’étais plus libre, maître de mon rythme, 
sorcier et gardien de mes rêves. (ibidem : 34) 

 
La maladie et l’ordre social sont deux questions qui incitent les personnages à la rêverie, 
car ils instituent des limites, des règles que les protagonistes ne peuvent ni dépasser ni 
enfreindre. Ils ont obligés de les accepter et de les respecter, mais ils peuvent échapper à 
leurs contraintes en s’imaginant un autre monde. Les images du monde imaginaire 
greffées sur celles du monde réel changent totalement le personnage, de son statut 
inférieur il arrive au statut du créateur. Il détient la clé du monde crée à la seule 
condition de ne pas abandonner ses personnages ou de rester silencieux tout au long de 
son voyage dans le monde imaginaire. 
 
Le rêve à valeur prémonitoire 
 

Quand on parle d’un rêve prémonitoire, on affirme souvent qu’il est une 
histoire qui cache beaucoup de symboles. Il prévoit des événements qui se dérouleront 
dans la vie du rêveur. Il peut être de bon augure où de mauvais augure, mais il indique 
toujours la voie que les hommes doivent suivre « Le dieu a créé les rêves pour indiquer 
la route aux hommes quand ils ne peuvent voir l’avenir » (Chevalier, Gheerbrant, 1990 : 
810). Cependant, il y a des gens qui ne tiennent pas compte de ce que présage le rêve 
quelque explicite qu’il soit. C’est le cas du personnage de la nouvelle La vipère bleue 
(Le premier amour est toujours le dernier). Le protagoniste est un vieux charmeur de 
serpents dont les animaux ne réagissent plus à son chant. Vu cette situation, Brahim 
décide d’acheter une vipère pour réanimer la beauté de ses animaux pendant les 
spectacles. Une fois la vipère arrivée dans le nid des serpents, le spectacle recommence 
et le charmeur est de plus en de plus content. Toutefois, lors d’une nuit il rêve de la 
vipère à peine achetée qui le conseille de ne pas la faire jouer dans le spectacle, car 
sinon elle va le mordre. Le lendemain matin, le charmeur doit présenter son numéro aux 
touristes, dans un hôtel. Il est tout hésitant, retardant le moment d’ouvrir le coffre à 
serpents. Au moment où il plonge la main dans le coffre la vipère s’accroche 
instantanément à son poignée et le mord. Brahim rend son souffle devant les spectateurs 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești



 237 

apeurés. Le rêve de Brahim est un exemple de rêve de mauvais augure, car comme la 
vipère bleue l’avait prévu, le charmeur mourra après sa morsure.  

L’irrationnel est un des principes du rêve nocturne qui ne peut pas être 
expliqué par les gens. Expression de leur subconscience où influence des énergies du 
monde irrationnel, le rêve nécessite une interprétation. Les gens ont besoin de déceler 
dans leurs songes les symboles et les mystères. Cependant, l’interprétation n’est pas si 
facile comme nous croyons et les rêveurs font appel à des gens spécialisés tels les 
sorciers ou les marabouts. La nouvelle Mabrouk interprète vos rêves (Amours sorcières) 
met en scène cette soi-disant capacité de quelques sorciers de lire dans le rêve. 
Mabrouk, un fonctionnaire à la retraite, décide d’ouvrir une boutique pour interpréter 
les rêves. Un jour il découvre deux personnes qui ont fait le même rêve. Il croit qu’il 
s’agit d’un amour mal compris, mais il n’arrive pas à interpréter exactement le rêve. 
Finalement il reconnait que « le rêve est une copie floue de la vie » (Tahar Ben Jelloun, 
2003 :81), l’irrationnel, l’inconnu étant l’un des choses dont les gens ont besoin pour 
mener leur existence. La définition du rêve nocturne donné par Mabrouk met en 
évidence trois points communs avec le rêve éveillé où le personnage crée, par sa propre 
volonté, un autre monde  dans lequel il se réfugie. Premièrement, le rêve ne peut pas se 
détacher entièrement de la vie réelle, car son créateur est un être qui vit dans ce monde, 
puis il a le rôle de nous faire voyager partout où on ne peut pas aller à cause des limites 
physiques ou sociales et finalement le rêve nous donne l’illusion de la résolution de nos 
problèmes :  

 
Le rêve est une copie floue de la vie ; il occupe notre sommeil et nous fait voyager là où 
on ne peut pas aller. Dieu seul  sait ce qu’il y a dans nos cœurs. Le rêve nous donne 
l’illusion de pénétrer dans cette maison intérieure qui nous ment gentiment. (ibidem) 

 
Le rêve aura toujours une forte influence dans la vie humaine. Rêve 

prémonitoire ou rêve éveillé, ils portent toujours l’empreinte de leur songeur et gardent  
une forte liaison avec le monde réel. Le désir refoulé est, dans les deux cas, le point du 
départ d’un rêve. Dépasser leur condition humaine, surmonter les difficultés, gravir les 
échelons de la hiérarchie sociale sont des impératifs que les gens veulent accomplir non 
seulement dans leurs rêves : « tout rêve est une réalisation irréelle, mais qui aspire à la 
réalisation pratique » (Edgar Morin apud Chevalier, Gheerbrant, op.cit. : 814).  
 
Bibliographie  
Ben Jelloun, T., Moha le fou, Moha le sage, Seuil, Paris, 1978.   
Ben Jelloun, T., L’Écrivain public, Seuil, Paris, 1983. 
Ben Jelloun, T., Les Yeux baissés, Seuil, Paris, 1991 
Ben Jelloun, T., Le premier amour est toujours le dernier, Seuil, Paris, 1995. 
Ben Jelloun, T., La Nuit de l’erreur, Seuil, Paris, 1997. 
Ben Jelloun, T., Amours sorcières, Seuil, Paris, 2003. 
Ben Jelloun, T., Partir, Gallimard, Paris, 2006. 
Bachelard, G., L’eau et les rêves, Librairie José Corti, Paris, 1947. 
Chebel, M., Dictionnaire des symboles musulmans,  Albin Michel, Paris, 1995. 
Chevalier, J., Gheerbrant, A., Dictionnaire des symboles, Éditions Robert Laffont, Paris, 1990. 
Steiciuc, E. –B., Fragments francophones, Cartier, Chişinău, 2012.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:58:08 UTC)
BDD-A6057 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

