
 221 

L’ESPACE NERVALIEN SOUS LA FASCINATION DE 
L’IMAGINAIRE  

 
Cristina Loredana BLOJU * 

 
 Abstract: The nervalian literary space determined continuously by its primary principle 
- that of dynamism and of active movement - becomes a border area, a space of cohabitation. It 
realizes a union between all other spaces (real, imaginary, social and political), proving to be a 
true agent of spatiality and an “operator of the new spatiality” (Garnier, Xavier et Zoberman, 
Pierre 2006:12). 

Gerard de Nerval’s creation succeeds in relating a multitude of heterogeneous spaces 
that are open to exchange of symbols and of various images. This way it transcends the cultural, 
linguistic, anthropological and social divisions to create a framework in which “spaces could get 
in contact with one another without trying to mutually absorb each other”. (Garnier, Xavier et 
Zoberman, Pierre 2006: 12) 
 Keywords: travel, real space, imaginary space. 
 
 
 La conception de déplacement et les relations que peut engendrer le voyage 
s’appuient sur le principe de la multiplicité du monde, de l’homme et de l’art en soi. Les 
romantiques usent de l’expérience de tous les voyages réels ou imaginaires 
antérieurement faits, tout en apportant de nouvelles variantes ou en découvrant de 
nouveaux espaces de déplacement. Le passage de l’espace réel vers celui imaginaire, du 
caractère réel de l’itinéraire vers celui affectif est fréquent chez Gérard de Nerval 
auteur.   
 Il y a des créations qui proposent des situations complexes : d’un côté 
l’itinéraire à l’intérieur duquel les voyageurs jouissent d’une réalité historique et de 
l’autre le narrateur qui ne veut pas y être présent lui-même. Il se cache, dans la majorité 
des cas, derrière une onomastique qui lui permet de garder sa personnalité intacte. Un 
tel exemple de voyage offre Sterne avec son livre Voyage sentimental, où il se déplace 
sous le nom de Yorick accompagné par son valet Le Fleur, un roman ayant une teinte 
don quichotesque. Un autre exemple de voyage partiellement fictif par la tentative de 
cacher l’autobiographique est apporté par Madame de Staël avec Corinne ou l’Italie.   
 Une autre typologie du voyage romantique illustre les possibilités de 
l’existence explorées par le voyage à travers des espaces variés (la mer ou la terre). Il 
s’agit donc du voyage partant de la réalité immédiate réalisé par des personnages 
imaginaires. Ces écritures (le cas du roman picaresque) s’orientent vers une 
connaissance de la réalité spatiale mise en corrélation avec les significations morales, 
religieuses ou érotiques. D’habitude, le personnage principal est un jeune homme ayant 
une expérience de vie réduite, qui part au monde pour prendre connaissance des 
expériences que celui-ci peut lui offrir.   
 Le voyage qui a comme point de départ une convention met en scène un 
voyage imaginaire qui se propose de dépasser le parcours ordinaire et les possibilités 
naturelles de l’humain. Au-delà de cette convention, les événements se déroulent d’une 
manière cohérente. Le voyage le plus connu de l’époque, illustrant la plus complexe 
tentative d’explorer l’existence c’est le Faust de Goethe : « Faust réalise un voyage 

                                                 
* Université de Pitesti, lorredana@yahoo.com  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 222 

encyclopédique, un voyage qui se propose d’inventorier les ressources de l’homme de 
son temps, du monde antique et de celui moderne… ». (Popa, Marian, 1972 : 416, n.t.)  

Les romantiques présentent également le voyage déclenché à partir d’une 
prémisse imaginaire qui doit être confirmée en pratique aussi. C’est un voyage à la 
recherche d’un idéal inaccessible, à la recherche d’une chimère. Cette confirmation 
permettrait au voyageur d’accéder à l’existence absolue. Plus cette tentative de 
recherche traverse un grand nombre d’endroits sans rien trouver, sans un résultat 
concret, plus la démonstration de l’idéal intangible sera parfaite. C’est le cas du roman 
de Novalis Heinrich von Offterdingen, consacré au chevalier médiéval parti à la 
recherche de la fleur bleue rêvée. Ce voyage s’inscrit dans le registre de la fiction, non 
seulement par cette recherche impossible dès le début, mais aussi par l’espace parcouru 
qui est celui d’un temps immémorial. Un autre type de voyage présent dans la littérature 
depuis l’antiquité est celui du déplacement dans un autre monde. Le plus fréquemment 
on voyage à travers l’enfer à l’aide d’une divinité, dans les espaces qui dépassent la 
sphère de l’humain est celui imaginé par Dante dans sa Divine Comédie. Ce type de 
mouvement paraît être à l’origine du déclenchement de la fantaisie littéraire qui va le 
suivre.  

Il y a aussi la catégorie des voyages purement imaginaire où tant l’itinéraire, 
que le voyageur n’appartiennent plus à la vie terrestre. C’est le cas du voyage qui se 
déroule uniquement à l’intérieur de l’imagination sans une sortie vers l’extérieur. 
L’imagination y occupe un espace favorisé se trouvant à l’autre limite par rapport à la 
réalité. Parfois la disjonction qui sépare le plan réel de celui imaginaire est si évidente 
que les passages d’un espace à l’autre ne fonctionnent plus. L’homme du rêve et 
l’homme de la réalité deviennent deux hypostases complémentaires : lorsque l’homme 
sort de la réalité, il entre dans l’imaginaire, mais le retour du rêve à la réalité reçoit la 
même forme d’évasion ou de voyage. La distinction entre les deux mondes est réalisée 
par des éléments spatiaux, le fini s’opposant à l’infini.  

Le voyage imaginaire le plus purifié est celui cosmique. Le voyage cosmique 
doit être lié « à ce que l’on appelle l’évasion romantique » (Popa, M. 1972 : 423, n.t.). 
L’infini et le transcendent qui sont les coordonnées de  tout un univers, ne peuvent pas 
être réalisés matériellement. Mais ils peuvent être suggérés dans l’espace cosmique par 
l’idée de vide ou par l’indétermination qui remplit l’espace avec un nombre réduit 
d’objets, de formes ou de couleurs, mais multipliés à l’infini. Cette manifestation 
nervalienne de la liberté de l’imagination peut coïncider avec la perte de la 
personnalité. Gérard de Nerval perdu dans le chaos d’un bazar oriental pendant son 
Voyage en Orient en 1843 vit ce sentiment de  dissolution de l’identité : « Nous avons 
parcouru les bazars splendides qui forment le centre de Stamboul. C’est tout un 
labyrinthe solidement construit en pierre….. . D’immenses galeries… . Une des 
extrémités de cette ville, pour ainsi dire souterraine… » (Nerval, G., 1998 :570-571)  

Tous les symboles de l’espace imaginaire de l’œuvre nervalienne se trouvent 
concentrés dans ce coin d’écriture. On y découvre le labyrinthe en même temps double 
représentation de l’homme et de sa condition : il représente le chemin sinueux, obscur 
de l’homme qui essaie d’arriver à lui-même, qui se perd en essayant de se connaître. 
Pour le narrateur, cette obscurité essaie brillamment de s’éclaircir dans Aurélia, œuvre 
où il cherche désespérément la source de la perte du bonheur.   

« Une dame que j’avais aimée longtemps et que j’appellerai du nom d’Aurélia, 
était perdue pour moi ». (Nerval, G., 1995 : 278)  

 Et puis la référence directe à l’œuvre de Dante – La Divine Comédie, où les 
personnages de Virgile et de Dante lui-même descendent en Enfer à travers neuf cercles 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 223 

concentriques, la descente étant relatée dans vingt-quatre chants, introduit presque 
directement l’idée de labyrinthe.  

Soit le labyrinthe représente aussi l’homme face à l’univers : perdu, ne sachant 
d’où il vient, où il est, où il va, et cherchant à sortir de cet état, c’est-à-dire à trouver 
des réponses aux questions qu’il se pose. Puisque Nerval ne trouve pas ces réponses 
dans ses voyages réels, il les cherche dans le voyage de ses pensées et dans une « Vita 
nuova » où rêve et imagination lui apportaient « des délices infinies ». (Nerval, G., 
1995 : 277) 

Le labyrinthe est un espace qui incite le voyageur à un dynamisme permanent, 
un espace à « double hache » selon Pierre Loubier (1998 : 19) Ce parcours impose une 
binarité, car il introduit l’idée de bifurcation et de divergence: « Je me perdis plusieurs 
fois dans les longs corridors… ». (Nerval, G., 1995 : 280) 

Son parcours est un chemin d’épreuves correspondant à l’imagerie symbolique 
d’un pont à traverser. Il sépare deux univers. Et le plus difficile pour le sujet voyageur 
est de choisir un chemin, le vrai chemin, parmi les tentations qui lui apparaissent. Et 
c’est dans cette décision que réside le caractère initiatique du labyrinthe. Il faut osciller 
en permanence entre l’ouvert et le fermé, entre la verticalité et l’horizontalité, la nature 
et l’artificiel, entre le positif et le négatif, le sacré et le profane. Le labyrinthe devient 
ainsi le symbole du voyage. 

Les pieds nervaliens, ce moyen perceptif et cognitif à la fois, se déplacent dans 
leur recherche frénétique sur les trois axes du labyrinthe. Ils s’orientent vers 
l’horizontalité, en essayant de décrypter les vérités cachées de « Pantin – c’est le Paris 
obscur » (Nerval, G., 1999 : 87) ou bien au-delà des halles parisiennes. Ou ils prennent 
le chemin de la verticalité dans une ascension qui se propose de restaurer la puissance 
perdue et l’harmonie première.  

« „Où vas-tu ? me dit-il. – Vers l’Orient ! ”  Et pendant qu’il m’accompagnait, 
je me mis à chercher dans le ciel une étoile, que je croyais connaître, comme si elle 
avait quelque influence sur ma destinée. (…) Je croyais voir le lieu où nous étions 
s’élever (…) ». (Nerval, G., 1998 : 281) 

La descente au souterrain ne suppose uniquement une descente vers les 
profondeurs primordiales de la terre où palpite encore la chaleur vitale, mais également 
vers les couches souterraines de la conscience, une allégorie de la descente en soi-même 
pour la résurrection du passé – axe majeur de sa création. Le retour dans l’empire des 
ombres donne sens à toute son œuvre et surtout à Aurélia.  

Fouiller l’univers souterrain, la terre ancestrale, c’est renouer avec un temps où 
la naissance et la mort ont leur origine, c’est se découvrir mortel et éternel en même 
temps.  

« J’errai dans un vaste édifice composé de plusieurs salles, dont les unes 
étaient consacrées à l’étude, d’autres à la conversation ou aux discussions 
philosophiques. Je m’arrêtai avec intérêt dans une des premières, où je crus 
reconnaître mes anciens maîtres et mes anciens condisciples. … Je me perdis plusieurs 
fois dans de longs corridors… ». (Nerval, G., 1995 : 280) 

Fouiller l’univers souterrain, la terre ancestrale, c’est renouer avec un temps où 
la naissance et la mort ont leur origine, c’est se découvrir mortel et éternel en même 
temps. Malheureusement, les liaisons de cet esprit nervalien errant avec le monde d’en 
haut sont beaucoup plus fortes que l’on ne pense pour se détacher définitivement. C’est 
cette cruelle conclusion qui le détermine d’interroger le rêve. Car écouter son rêve veut 
dire être à l’écoute de son propre inconscient. Le songe lui permet de réévaluer son 
désir et d’introduire une discontinuité dans le réel. Nerval le perçoit également comme 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 224 

un organisateur de son avenir, mais sans se sentir exclu de ce processus. Par conséquent, 
le rêve est le programmateur des événements de la réalité et le re-programmateur d’une 
expérience qui dépasse le passé et le présent pour s’inscrire dans l’avenir.   
 Le rêve nervalien est un « rêve logique ». Nerval ne se complaît pas dans une 
passivité onirique, il dirige son rêve, en devient le maître par l’écriture au lieu de le 
subir. Sa démarche de placer le rêve dans le réel et le réel dans la terre onirique devient 
la grande réalisation nervalienne. La fragile porte qui sépare ces deux plans ne s’ouvre 
qu’une fois entré dans l’état de sommeil. Le sommeil, terre propice aux réfugiés du 
monde objectif, assure au narrateur - rêveur la délivrance et le calme bénéfique. Il 
apparaît comme une sorte de point zéro où la folie et la raison ne s’excluent plus, mais 
sont dans une énigmatique relation de communication. Nerval ne se propose pas de 
renier sa folie. Il veut se faire reconnaître, mais sans rejeter une partie de lui-même. Il 
arrive ainsi à pratiquer le rêve par sa présence implicite au cadre des événements 
oniriques et à le théoriser, essayant de l’expliquer objectivement. Aurélia est le 
témoignage de sa tentative de donner sens et cohérence par ses outils littéraires à ses 
rêves.   

Le monde du rêve est apparemment comme le nôtre. L’espace fini est remplacé 
par les réalités de l’infinie et de l’immensité (« escaliers immenses », « longs 
corridors », « foules d’hommes »). Le rêve confère par son pouvoir à ce qui est construit 
les dimensions de l’illimité. L’univers onirique se déroule dans notre tête comme s’il 
s’agissait  d’une continuation de la réalité dans laquelle nous vivons. Cependant il garde 
quelque chose d’essentiel qui le différencie de notre réalité contingente – il se place en 
dehors du temps. 

L’espace littéraire nervalien revêt finalement une nouvelle 
définition déterminée par son principe dynamique : elle est une zone de frontière, un 
espace de cohabitation opérant une série de liaisons entre les différents autres espaces, 
un agent de la spatialité et un « opérateur de nouvelles spatialisations ». (Garnier, 
Xavier et Zoberman, Pierre, 2006 : 12). Dans ce cas, on ne pourrait plus parler d’espace 
littéraire, mais d’une opération de nature littéraire qui actionne sur les multiples espaces 
qui nous environnent. La littérature reprend ainsi son rôle potentiel de mise en relation 
des espaces hétérogènes. «La littérature serait l’opération par laquelle les espaces 
parviennent à entrer en contact les uns avec les autres sans chercher à s’absorber 
mutuellement ». (Garnier, Xavier et Zoberman, Pierre, 2006 : 12). L’espace littéraire est 
illimité. Il a plus de souplesse étant ouvert à l’échange des langues et des images. Il 
entre en interaction  avec l’espace social, l’espace anthropologique et l’espace politique.  

Le voyage dans le cosmos se réalise par la réduction dimensionnelle du monde 
laissé derrière soi. L’image des voûtes qui se succèdent d’une manière concentrique à 
l’infini conduit à l’idée d’un infini sphérique. Idée soutenue également par la physique 
moderne. Si le voyage est réalisé dans le rêve, on constate que le monde intérieur est 
structurellement identique à celui extérieur. C’est ce qui a déterminé Bachelard à 
affirmer qu’à l’infini cosmique correspond un infini intérieur qui se prête aussi à une 
longue exploration. Ce type de voyage qui tend à l’isolement et vers l’absolu ne se 
réalise que par le dépassement de l’espace-temps déterminé.  
 Dans ses créations, Nerval entretient des relations assez précises avec la réalité 
historique de son temps. Il est tributaire de la générosité de certains ministères : 

«  Mais les voyages qu’il entreprend représentent pour lui une prise de contact 
avec le réel. Il n’en débouche pas moins sur l’évasion de l’imaginaire et, prenant 
souvent la forme d’un retour aux sources, entre à son tour dans le circuit du mythe ». 
(Raymond, Jean, 1966: 30) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 225 

 Gérard de Nerval fait partie de ces écrivains qui trouvent leur mode d’être le 
plus naturel dans leurs références ; il faut convoquer les différentes formes de systèmes, 
de codes, de traditions religieuses, culturelles et esthétiques, jusqu’aux plus anciennes, 
mais sans négliger les moins prestigieuses telles les chansons folkloriques. Il faut y 
apporter sa propre expérience transposée. Devant un constat aussi lucide, l’écriture n’est 
qu’un refuge, témoignant de toute la noblesse d’un homme, qui n’est homme que parce 
qu’il a souffert, et écrivain parce qu’il a su exprimer et faire comprendre aux autres 
hommes cette souffrance.  
 Ce qui frappe surtout dans le conglomérat de l’œuvre nervalienne c’est le 
syncrétisme sur lequel elle est fondée. Ce mélange de religions, de personnages, de 
lieux, de littératures et d’œuvres d’art, cet ensemble parfois hétérogène conduit 
indiscutablement vers un résultat heureux : une œuvre d’une extraordinaire profondeur. 
En même temps, il ne faut pas perdre de vue le fait que Nerval ne présente pas toutes 
ces données d’une manière directe, telles qu’il les trouve, mais il les passe par son filtre 
personnel. On pourrait même affirmer, sans le considérer comme une exagération, que 
Nerval a intégré tous ces éléments dans un système personnel qui a mis les bases de sa 
propre mythologie. C’est pourquoi on peut parler dans le cas de la création nervalienne 
d’une restructuration syncrétique.  

L’espace prend chez Gérard de Nerval une autre matérialité, devient « la 
géographie magique d’une planète inconnue » (Nerval, G., 1998 : 60-61), n’étant plus 
une vraie géographie puisqu’elle glisse au-delà de ce qui constitue sa vocation : décrire 
la terre telle qu’elle est et non telle qu’on la rêve ou on la désire, même si elle est la 
source du modèle idéal nervalien. La terre nervalienne échappe alors à l’investigation et 
n’intéresse plus Nerval qui est maintenant soucieux de garder et de reconstruire son 
univers « magique » soit en faisant recours à des bibliothèques fantastiques, comme 
dans le cas d’Angélique, soit en exhumant les archétypes de la pensée collective. 
« Géologue plutôt que géographe et plus sûrement archéologue » (Diaz, José – Luis, 
1997 : 82), Nerval, influencé toujours par cet imaginaire social appelé culture, renonce à 
la description pour retrouver la simplicité de l’état de la nature. Geste symbolique dans 
Aurélia au moment où commence « l’épanchement du songe dans la vie réelle » et il se 
dépouille de ses habits terrestres.  

On est tous fascinés, simples lecteurs ou même géographes par « ces pays de 
rêves », cet « espace imaginaire » (Collot, Michel,. 1992 : 63) qu’il recrée en 
dépossédant un lieu de son nom pour l’attribuer à celui qui a saisi le mieux son essence. 
Le Valois devient désormais le pays de Nerval  parce que c’est d’un lieu dit Nerval 
(Nerval gardera le clos Nerval jusqu’à sa mort) que l’écrivain tire son pseudonyme. 
Celui-ci lui permettra à son tour de garder toujours le lieu avec soi-même, près de son 
âme et de le dire à jamais. Plus exactement il le dit en le remotivant : Nerval viendra de 
Nerva qui signifie « le dixième des Césars ». (Nerval, G., 1990 : 226). La particule 
« de » de son nom, de Nerval, ne désigne pas la racine aristocratique comme on pourrait 
le croire, mais son origine locale et la propriété, le lieu dans lequel Nerval veut s’ancrer 
à jamais. D’ailleurs, ce que cherche en permanence Nerval, même par ce jeu de 
l’écriture qui creuse le clos Nerval, c’est la signification  profonde de son destin, c’est 
d’établir une identité du lieu et du moi – journaliste, écrivain, poète.  

Pour une telle démarche, pour déterminer le point de départ des racines de sa 
vie, il faut que cet endroit soit réel, attesté par des cartes, des vestiges, parcouru par les 
hommes, comme Angélique de Longueval dont on produira la confession, ou l’abbé de 
Bucquoi, son parent, ou comme le narrateur dont les pérégrinations à la recherche d’un 
livre contenant l’histoire d’Angélique. La recherche du narrateur constituera la trame 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 226 

diégètique d’Angélique, un livre bien matériel. Ces déambulations mettent en évidence 
les « liens d’espace » (Nerval, G., 1995 : 83) entre l’auteur, celui qui signe ce qui ne fait 
pas du tout partie de la fiction, et tous les habitants de ce pays de France auxquels nous 
sommes rattachés par la reconnaissance de ces lieux qui se découvrent eux-mêmes au 
fur et à mesure que les pas du narrateur avancent.  

L’espace de toute sa création littéraire ce n’est pas un espace désert, il est 
habité. C’est pourquoi il est physiquement reconnaissable : on y mange soupe à 
l’oignon et chasse, des fraises de bois, « la terre de la patrie s’emporte à la semelle des 
souliers pour être ensuite redéposée ». (Nerval, G., 1995 : 83) Dans toutes les 
situations, la géographie nervalienne, cette façon d’écrire la terre, de s’écrire sur la terre 
ressortit du « sentiment géographique » (Chaillou, Michel, 1976 : 28) et suppose que 
l’on trouve les « points géodésiques » de la rêverie nervalienne. L’inscription 
géographique du texte nous indique à quel point pour Nerval le mythe peut être vécu, à 
quel point il est indissociable de l’écriture. La terre a ce pouvoir d’inscrire le texte dans 
un espace transhistorique plus que le mythe ou plus qu’une métaphore. C’est la terre qui 
confère à la page écrite sa densité, sa pesanteur, sa gravitation.  

C’est pourquoi cet espace construit par l’imagination ou par le rêve ne pourrait 
pas être totalement rompu de la réalité géographique. Dans les œuvres les plus oniriques 
comme Aurélia,  Les Chimères on peut chercher et repérer les points référentiels qui 
localisent l’espace de rêve, lui donnant cet air de parenté avec Sylvie ou  Angélique, plus 
« réaliste », concept défini par Nerval lui-même : 

« Le métier de réaliste est trop dur à faire. La lecture d’un article de Charles 
Dickens est pourtant la source de ces divagations ! (…) 

Je viens de tirer des dessous plusieurs journaux parisiens et marnois un 
certain feuilleton d’où l’anathème s’exhale avec raison sur les imaginations bizarres 
qui constituent aujourd’hui l’école du vrai. (…) 

Or le vrai, c’est le faux, du moins en art et en poésie». (Nerval, G., 1990 : 109-
110) 

On peut y voir son permanent désir de retrouver ses racines et « la terre 
maternelle », comme il le suggère dans Angélique : 

« (…) fatigué de querelles vaine et des stériles agitations de Paris, je me 
repose en revoyant ces campagnes si vertes et si fécondes ; - je reprends des forces sur 
cette terre maternelle. 

Quoi qu’on puisse dire philosophiquement, nous tenons au sol par bien des 
liens. On n’emporte pas les cendres de ses pères à la semelle de ses souliers (…)». 
(Nerval, G., 1995 : 107) 

Ou bien voilà une autre possibilité, «  au point où l’Ile de France, le Valois et 
la Picardie se rencontrent, (…) de rêver les plus belle bergeries du monde ». (Nerval, 
G., 1995 : 96) 

Il faut évidemment parler en même temps d’Angélique, de Sylvie, de Chansons 
et légendes du Valois, mais aussi des Faux Saulniers, des Nuits d’octobre, de 
Promenades et Souvenirs et d’Aurélia dans la mesure où tous ces récits se croisent dans 
le Valois, un véritable point focal dans la construction de l’espace. Tous ces récits du 
retour au pays natal gardent le même scénario que le récit de voyage : la déception 
réelle attire avec elle une déception narrative. Angélique est plus humoristique, Sylvie 
plus élégiaque, mais les deux nouvelles gardent la même structure qui sous le prétexte 
de confronter rêve et réalité sans cesse, finit par brouiller leur frontière. Suivant le 
principe des vases communicantes, l’osmose entre le réel et le songe est totale. C’est au 
lecteur que revient la charge de décider où commence l’un et où finit l’autre.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 227 

Ermenonville est d’une manière assez étrange un espace qui fascine Nerval et 
auquel il revient toujours sans que l’on comprenne s’il y voit le triomphe de l’artifice et 
la preuve qu’en art « le vrai, c’est le faux » ou s’il n’est que le théâtre de la mémoire et 
le lieu où s’est formé sa sensibilité sous la double empreinte de l’oncle Boucher et du 
marquis de Girardin dont « l’influence … est profondément sentie dans le pays ». 
(Nerval, G., 1995 : 148-149)  On peut remarquer les ambiguïtés de l’évocation du parc : 

« Cet édifice inachevé n’est déjà plus qu’une ruine, le lierre le festonne avec 
grâce, la ronce envahit les marches disjointes. 

(…) la tour de Gabrielle se reflète de loin sur les eaux d’un lac factice étoilé de 
fleurs éphémères ; l’écume brouillonne, l’insecte bruit… il faut échapper à l’air perfide 
qui s’exhale en gagnant les grès poudreux du désert et les landes où la bruyère rose 
relève le vert des fougères. Que tout cela est solitaire et triste ! » (Nerval, G., 1995 : 
185-186) 

Les « brouillards d’automne » (Nerval, G., 1995 : 147) qui donnent au paysage 
nervalien une teinte poétique, se dissipent et dévoilent la composition qui fait de ce parc 
le miroir de son temps et une sorte d’hymne à l’esprit des Lumières dont le Temples de 
la philosophie était son emblème.  

Regardant les « effets de perspective » imités des « tabatières du temps » 
(Nerval, G., 1995 : 148), les reflets du paysage dans les lacs factices et tous ces jeux de 
miroirs que sont les citations inscrites sur les rochers, les « idylles de Gessner » prises 
comme modèle, on peut deviner que le parc d’Ermenonville est le plus accompli des re-
créations nervaliennes. En y revenant, Nerval y trouve la connaissance (c’est un lieu 
ésotérique où se retrouvaient les Illuminés) et la technique qui lui permettra d’éloigner 
les forces obscures qui envahissent son esprit et le conduisent à perdre la maîtrise de son 
esprit. Pour devenir le maître de son rêve et non pas sa victime, il faudra réaliser sa 
chimère suivant les principes esthétiques que met en œuvre le parc d’Ermenonville et 
que l’on peut retrouver dans les théories d’Edgar Poe (voir Le Domaine d’Arnheim) et 
bien entendu, de Baudelaire. Il s’agit d’une théorie de l’effet liée à une combinatoire.  

« Comme on fait son rêve, on fait sa vie. Notre conscience est l’architecte de 
notre songe. Le grand songe s’appelle devoir. Il est aussi la grande vérité». (Hugo, 
Victor, 1961 : 665) – idée qui est au coeur de l’esthétique romantique.  

Selon Hugo, une chimère se construit. Voilà la preuve d’une tentative plus ou 
moins réussie de mettre de l’ordre dans le chaos des désirs et des fantasmes, parce que 
la chimère n’est pas seulement un égarement de la raison, mais « l’épiphanie d’un sens 
qui s’éprouve au non-sens des apparences et jaillit du paradoxe et de l’antithèse » 
(Hugo, Victor 1961 : 89). Suivant l’exemple de la Chimère antique qui combine des 
éléments pris à des réalités différentes, le poète doit laisser libre cours à son imagination 
créative parce qu’elle n’invente rien, mais elle redistribue les signes du monde visible 
de façon à rendre sensible son univers caché. C’est justement ce que fait Nerval dans 
tous ces textes récrits en fonction de perspectives nouvelles, rapportés à un lecteur qu’il 
faut toucher en lui offrant à son tour « le leurre » ( Nerval, G.,  1995 : 90) qui fixe sa 
propre chimère.  

L’espace physique et l’espace spirituel traversés d’un bout à l’autre par le 
narrateur nervalien, les souterrains angoissants des rêves qui lui confèrent l’éternité, les 
corridors mystérieux de la folie et du dédoublement sont des thèmes et des tourments 
encore actuels. Mais ces univers ne peuvent pas être analysés tels quels. Ils sont 
traversés par un réseau de significations qui se répondent et qui se répètent  comme une 
incantation de sorte qu’ils cachent l’âme du narrateur, sa personnalité définie en 
fonction des choix qu’il fait pour réaliser sa description. Toute cette réalité imprégnée 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești



 228 

par les teintes de l’imaginaire se découvre et se répète itérativement dans chaque ligne, 
dans chaque paragraphe, dans chaque page.  

 
Bibliographie 
Chaillou, M., Le sentiment géographique, Gallimard, collection « L’imaginaire », Pari, 1978 
Collot, M., Gérard de Nerval ou La dévotion à l’imaginaire, PUF, Paris, 1992 
Diaz, J. – L., Gérard de Nerval : « Les Filles du Feu, Aurélia », « Soleil noir », Actes du colloque 
d’agrégation de 28et 29 septembre, SEDES, Paris, 1997 
Hugo, V., Promontorium Somnii, Robert Lafont, Œuvre – Critique, Paris, Les Belle Lettres, 1961 
Nerval, G. de,  Aurélia, Flammarion, Paris, 1990 
Nerval, G. de, Œuvres choisies, Humanitas, Bucuresti, 1995 
Nerval, G. de, Voyage en Orient, Gallimard, Paris, 1998 
Nerval, G. de, Sylvie, Le Livre de Poche, Librairie générale de France, Pari, 1999  
Popa, M., Călătoriile epocii romantice, Univers, Bucureşti, 1972 
Raymond, J., Nerval par lui-même, Seuil, Pari, 1966  
Zoberman, P. et Xavier, G., Qu’est-ce qu’un espace littéraire ? L’imaginaire  du texte,  Presses 
universitaires de Vincesses, collection « L’imaginaire du texte », Saint-Denis, 2006 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:41 UTC)
BDD-A6056 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

