~ IMAGINAIRE, MERVEILLEUX, FANTASTIQUE :
REFLEXIONS SUR LES MODES D’EXPRESSION DE
L'IMAGINAIRE

Silvia-Adriana APOSTOL”

noou

Abstract The Fantastic, science-fiction, fantasy (fFantastique”, “science-fiction”,
“fantasy’) - these are the most recurrent titles of the exilbns proposed by the publishing
houses to a public that seems to be more than ienverested in stories about werewolves,
romantic vampires in love with humans, magic ringshools of witchcraft and wizardry etc.
While the critical and theoretical approaches ot tharious genres of the literatures of the
imaginary traditionally focus on establishing theumdaries between one genre and another, the
more “naif’ view of the public perception revealedraugh its reading habits tends, on the
contrary, to integrate them all into a unique amadger category rather than to separate one from
the other. This category would be then identifiscbpposed to a realistic way of representation
of the world.

The present study is built around the main dichgtdhmat appears in the French
theoretical debate on the literatures of the imagyn- The Miraculous /vs/ The Fantastic.
Through a descriptive approach, we bring into distois some of the core aspects related to the
different ways of expression of the imaginary: difeerence between the miraculous as a literary
category and as a social or anthropological categahe larger concept of ‘the imaginary’ as a
possible unifying solution to refer to various gemrof the ‘fantastic’; the seduction of the
extraordinary and the pleasure of the reading; tmportance of the fictional games involved in
the reading process and their specificity in a tgditerature whose ‘fictional truths’ are to be
decided upon by the reader as they imply a kirfdarif mimetic imaginary’ (as pleonastic as this
might sound). The theories we refer to are both eorsted (even classic) approaches of the
fantastic and the miraculous and more recent ongsalso theories about the process of reading
and rereading.

The present paper is rather an ‘état des lieuxiiaig at raising some questions that
would be starting points for future analysis andeetions.

Keywords fantastic, miraculous, imaginary.

« SiPeau d’Anem’était conté, j'y prendrais un plaisir extrérhe. monde est
vieux, dit-on ; Je le crois : cependant il le famuser encore comme un enfant », dit La
Fontaine. Ces propos, figurant sur la couvertureahteOndineécrit par Friedrich de
La Motte Fouqué (1834), sont a lire en tant quetégie éditoriale pour I'édition
francaise du conte allemand, destinée au publiccéis. Faire figurer le nom de La
Fontaine sur la couverture méme du livre ne saétetqu’'un argument d’autorité pour
le lecteur francais, de méme que la « préparatidasiecture inscrite dans le paratexte
plus complexe, une sorte d’avant-propos épistokites celui qui avait proposé le texte
pour la traduction et la traductrice, la BaronneMentolieu. Le sujet principal des
débats entre Monnard et la Baronne eshégveilleux plus précisément I'inquiétude de
la traductrice quant au go(t des Francais pour deveilleux, passé de mode, selon
celle-ci. Brievement, la traductrice identifie lesfficultés de la traduction a la
différence des golts pour le merveilleux des deations, repérable au niveau de
'esprit de chacune des deux langues, I'une qukcelle » a rendre les « formes
indécises et le vague », et I'autre, notammerdangule francaise, qui serait, au contraire,

" Université de Pitestadriana.apostol@upit.ro

211

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



« précise, positive » et ne pourrait exprimer « deg idées dont les contours sont bien
tracés » (La Baronne de Montolieu in La Motte-FadidlB834 : XXVIII). Mais, au-dela
de ces hypothéses sujettes a caution sur le géselathgues et des peuples, les
remarques de La Baronne de Montolieu désignentmpoitant fait de culture lié a la
réception (au sens isérien) d’'un certain type ttierditure.

[...] ce genre de merveilleux que je n'ai aimé gia@s mon enfance, et qui m'a

paru, depuis, nuire essentiellement a l'intéréhdduvrage : « Rien n’est beau que le vrai,
le vrai seul est aimable. »
J'avouerai cependant que, malgré le merveilleuy, d assez d'intérét. J'ai prété ma
traduction a quelques-unes de mes amies ; presgtestm’ont dit en me la rendant : « Je
n'aime pas ce genre, mais je n'ai pu quitter clettéure ; elle m’a entrainée en dépit de
mon godt »

[.-]

Le go(t du merveilleux est totalement passé de nmemleFrance : peut-étre
suffirait-il de ce mot tout puissant sur les Frasgk mode, pour en donner I'explication.
Je crois cependant, comme vdugye les grands événements et la politique y e bi
contribué : on n'a plus besoin de chercher dansdeses des événements hors de toute
vraisemblance ; on les trouve dans I'histoire deieele, réchauffés de I'éclat de la vérité.
(La Motte Fouquépp.cit: XIV)

Certes, les inquiétudes de la traductrice (elle-médarivain) en ce qui
concerne la réception d'un genre qu'elle réserve enfants (des contes) ne peuvent
étre isolées du contexte philosophique et de spr@réducation. Elle avait été formée
au siécle des Lumiéres, le conte ne pouvait door élautre but que moral ou critique
ou allégorique lpidem: XVI). Et pourtant I'expérience de la lecture damtndent
compte les premiers lecteurs, les amies de ladtede, en dit autre chose : « Je n'aime
pas ce genre, mais je n'ai pu quitter cette lect@le m’a entrainée en dépit de mon
godt ».

On note, en passant, qu'autour des années 30niasfmue, ce «voisin »
scandaleux du merveilleux dans le méme édifice ldtgatures de I'imaginaire,
commencait petit & petit a s'imposer en France |panode Hoffmann déferlée auprés
du public grace a la campagne éditrice de son ¢tadry Loéve-Veimars, alors que
Nodier en avait déja préparé le terrain avec sesesoqui relevaient, en partie, d’'un
ressourcement du merveilleux légendaire. D’ailldarsom de Hoffmann est lié a celui
de La Motte Fouqué et a s@ndine car ce fut Hoffmann a avoir composé la musique
d’'Ondinea I'opéra (1816).

Le conteOndineplaiten dépitdu merveilleux romantique qui contrevenait a la
I'éducation a la lumiére de la « Raison déifiéeBozzetto, 1998) et en méme temps
plait justemengréce a ce « jeu d’'une imagination brillante et qui exda curiosité »,
comme I'admet La Baronne de Montolieu (La Motte diad,op.cit.: XII).

Comment ne pas penser a cette autre boutade darfuide du Deffand, « Je
ne crois pas aux fantdmes mais j'en ai peur » mési, a la maniére de Mérimée ou de
Vax, une attitude propre a la littérature fantastiga son émotion et a son effet de
lecture tiré du « principe du plaisir de la fictitarrifiante » (Mellier, 1993: 363), mais

! Monnard avait écrit : « Les progrés de la phildseples intéréts de la politique, la succession
rapide de tant d’événements trop réels, ont ékeigb(t des merveilles ; on est désabusé de tout ;
et un peuple blasé n'est plus capable de se @akdictions. »

Lettre de Monnard a Mme la Baronne de MontolieulanMotte Fouqué, F.Ondine. Conte
Traduit de l'allemand par Madame la Baronne IsabédieMontolieu, Arthus Bertrand Libraire
Paris, 1834, p. VII.

212

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



renvoyant également, de maniére plus généralerincige méme de la littérature en
tant que fiction.

En fait, lors de toute réflexion sur le merveillegrx littérature, il est inévitable
de ne pas élargir (ou de restreindre?) la réflexdonn autre lieu du surnaturel, le
fantastique, et a lincontournable dichotomie tanldenne merveilleux/fantastique,
laquelle, bien qu'elle ait été remise en cause @as propositions théoriques
rigoureusement construites (Denis Mellier, Irensdd&re, Nathalie Prince, Sergiu Pavel
Dan), demeure un des points centraux de la réflesiiblique sur cette littérature.

Au débat critique et théorique sur les territoirespectifs des genres des
littératures dites « de limaginaire », renfermaggalement la science-fiction, la
« fantasy » et la « féerie » (avec ses variantglbbphones « Fairy », ou Faérie et Faery
chez Tolkien ou encore « the fairy kind of writimghez Drydel), correspond la réalité
pratique des politiques de vente des maisons @édisoumises aux demandes du
public et illustrant par la une certaine pratiqeeletture et de réception des ceuvres. Un
bref survol de quelques-unes des collections diéisesl francaises, par exemple, révéle
des collections spécialisées. Les Editions Jai pwoposent les collections
« Fantastique », « Science-Fiction », « Fantasy®Semi poche Imaginaire »,
« Jeunesse ». Le Livre de Poche comprend, pouticeogs intéresse, les collections
« Fantastique », « Fantasy », « Science-fictidPlus encore, un site dédié aux livres de
SF au format poche fait un inventaire des quatiecipales collections francaises (Le
Livre de Poche, Pocket, Folio, Jai lu) qui propusdes livres au format poche sur
'lmaginaire, terme englobant ici, comme ailleuta, littérature SF, la fantasy, le
fantastique et I'horretfr.

D’autres collections montrent en grandes lignesnime répartition de la
littérature de I'imaginaire sans que la distribatides titres dans I'une ou l'autre des
catégories soit toujours cohérente.

Une collection semble différer des autres, tantgasadénomination que par le
projet & la base de sa création. Il s’agit de liection « Merveilleux » de la Maison
d’édition Jose Corti. Créée en 1998 par Fabienngh®a la collection « Merveilleux »
est dédiée a un genre considéré a tort comme «bewl « mauvais-genre », que
Fabienne Raphoz appelle plutdt « non-genre » déepearactére atemporel et universel
des motifs renfermés dans les contes (Fillaudeaph&z, Demanze, 2011 : DVD). La
collection comprend des contes populaires fondésdss « motifs intemporels et
voyageurs », sans age ni véritable lieu ou tergfoimais également des titres
contemporains qui « s'arrachent a l'air du temgédem) et partagent « une certaine
vision de biais du réel » (Raphoz, site Jose Cb@tjuillet 2013)* Le mélange d’ancien
et de nouveau, lequel n'est finalement que de iamcevisité, témoigne du besoin et
du désir de contes, par lequel on construit la n¥ensd I'histoire de I’humanité méme.

Dans I'appel & contributions au colloque du CERhI291Z, portant sur les
« poétiques dumerveilleux : fantastique, science-fiction, fantasy (littératwet arts

l«le genre féerique »the fairy kind of writin «repose uniquement sur la force de
'imagination ». Dans la préface de son livret domKing Arthur, mis en musique par Purcell,
1691, cité par Fernandez, Iref@fense et illustration de la féerie. Du Seignees dnneaux a
Harry Potter: une littérature en quéte de sehBditions Phylippe Rey, Paris, 2012, p. 33.

2|l s'agit du site_http://www.pochesf.com/index.(fmmge=homeconsulté le 13 juillet 2013.

3 http://www.jose-corti.fr/Lescollections/Merveillglntml#anchorc566dac@onsulté le 10 juillet
2013.

4 http://www.cerli.org/appels-a-contributions-coli@cerli-2012.phpconsulté le 17 juin 2011.

213

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



visuels) », les auteurs soulignent justement ldlidéité du critere des «réalités
pragmatiques de I'édition et de la réception »:

qui peuvent certes prétendre refléter la vérité plediques et des perceptions,
mais dont la soumission aux aléas du temps et dedesnne permet pas qu'elles
constituent toujours un critére opératoire pourquestionnement théorique, notamment
d’un point de vue diachronique. (Besson, Jacqulieh)

Une réhabilitation du merveilleux y semble miseceavre, peut-étre comme
variante authentique de la notion « d’imaginairgu»> semble s’imposer comme terme
« chapeau », outil éditorial, subissant I'influerde la mode anglophone qui tend a
imposer une vision moins contraignante.

Les propositions de Caillois, Vax, Castex, TodorBabré vont dans le sens
d’'une définition du fantastique appuyée sur laiiision, nuancée selon les projets
critiques respectifs, entre le merveilleux et letéastique, distinction qui se réduit le plus
souvent a la dichotomie féerique/fantastique. Ayarsturnaturel comme séme commun,
les deux se distingueraient par la maniere dilwrude I'élément surnaturel — le
caractere conventionnel de I'un et l'intrusion bitatde l'autre (Castex, 1951 : 8); par
I'effet du récit — effet réconfortant et dénouemdmureux des contes de fées et
atmosphére dysphorique du fantastique (Cailloi$61:99); par linterprétation de
I'événement surnaturel — accepté comme tel et aeled’autres lois ou bien I'hésitation
« face a un événement en apparence naturel » (@gdb®70 : 29); par le mouvement
centrifuge ou centripéte de réflexion du réel —descédés d’'écriture « mirabilisante »
dans le merveilleux et les « protocoles d'écritdamtasticante » dans les récits
fantastiques (Fabre, 1992 : 82). Louis Vax donne naerveilleux un sens large
considérant que le féerique et le fantastique emt steux espéces, le féerique
s'identifiant a un merveilleux rose, la distancejenge entre féerique et fantastique
étant donnée par le placement des événements hoégldou tout est possible), pour le
premier, et dans le monde réel, pour le seconddatest soudainement en présence de
l'impossible). La distinction devient moins claigrsque Vax prend en considération le
merveilleux noir, le lieu ou fantastique et féemqse rejoindraient, car le «le
merveilleux touche au fantastique quand il se faitifiant » et il donne comme
exemple le fantastique des romans gothiques qorikiclére comme un « merveilleux
effrayant » (Vax, 1974 : 5,6). On trouve toujoueite « métaphore spatiale » (Mellier,
1999 : 31-60) dans l'effort de détermination nors peeulement des frontiéres du
fantastique mais également des autres genres cemoek se disputent 'hégémonie du
surnaturel (de l'imaginaire?) a diverses époques.

Peut-étre l'utilisation de « l'imaginaire », mémield aussi il faut passer par
l'affinage et la justification terminologique, séralle une solution qui englobe une
palette large de récits des plus anciens aux plodemes et actuels, relevant d’'un
imaginaire non mimétiquépar opposition au concept d@mesisou de vraisemblance
de la littérature réaliste, réinterprété comme &gimaire mimétique » @inescu, 2007:
205)). Matei Glinescu utilise ce concept pour rendre compte dbéarie de Kendall

! Nous avons fait une présentation détaillée deidtindtion merveilleux/fantastique chez les
critiques frangais dominant le champ de réflexionls fantastique dans un article qui s’interroge
justement sur la possibilité de comprendre le ftigae comme un merveilleux moderne, révisité.
Apostol, A., «Délimitations du fantastique littéen: une métaphore spatiale Studiisi
Cercetiri Filologice, Seria Limbi RomanigeNo. 7, Editura Universitatii din Pitesti, 201@).® -

15.

214

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Walton sur les jeux denfake-believe truttisa I'oeuvre lors de la lecture des fictions
littéraires (ou, plus généralement, artistiquesheZ nous, il est volontairement
décontextualisé et fagonném@ginaire non mimétiqyepour renvoyer a la fois: 1. au
caractere fictionnelithaginaire de la littérature, 2. au jeu d'imagination plusmoins
explicitement formulé (selon une poétique ou I'aufrar exemple le conte de fée vs. le
récit fantastique) requis par la participation dotéur aux vérités fictionnelles et 3. a la
nature (ou contenu) de ces vérités fictionnelles sguveuleunt essentiellement non
mimétiques par rapport au monde réel. Ce non mamétiest indiqué tant dans la
critique que dans les ceuvres littéraires par toutlexique de la prétérition
extraordinaire, surnaturel, impossible, inimagiealhdicible, incroyable, merveilleux,
magique, hors du commun, hors de l'ordre, fantastigcientifiquement inventé et non
identifiable dans la réalité scientifique d’'unetaare époque, etc.

On souligne I'idée de participation du lecteur, uelle, dans la théorie du
philosophe analytique Kendall L. Walton, est bieminlde la simple suspension
d’incrédulité (Coleridge), puisque, lors de la leet en général, nous ne croyons en
aucun moment hors du jeu du make-believe que Ies ffetionnels soient réels (sauf
peut-étre dans les autofictions), mais c’est plutd¢ « extension de nous-mémes au
niveau de la fiction » (Walton, 1978 : 23). Si I'snit de pres la construction théorique
de Walton, on ne tarde pas de déboucher sur I'inaéigi et, plus encore, sur le réle de
'imagination dans la lecture littéraire, son ragpétroit avec la projection de nous-
mémes dans le jeu du «comme si» et le salut quirésulte (par voie de
limaginaire).Walton explique le fonctionnement dette extension : sur le mode du
« make-believe » (ou fictionnellement), Huck Findescendu le Mississippi en radeau,
et toujours fictionnellement, nous éprouvons, emt gue lecteurs, divers sentiments
envers lui et avons différentes attitudes par repposes aventures (Ildem). C'est a
travers ces sentiments et attitudes compris dalestiare en tant que type spécifique du
jeu de « make-believe » que nous devenons fictisnh@ peur ressentie devant une
description des monstres lovecraftiens ne serast y@e peur réelle du monstre
lovecraftien ou de ces autres figures noires e¢uddds hantant la Malpertuis de Jean
Ray (& aucun moment nous ne nous sentons en der@enous sommes certains de
survivre a Dracula ou aux sceurs Cormélon). Cecieg pas dire que cette pseudo-
peur ne soit pas une émotion vraie au niveawficgl. Il est vrai donc, au niveau du
« make-believe » que j'éprouve une sensation de fbidem: 22). Ce que nous
retenons comme particulierement important dankdarte de Walton c’est certes l'idée
de jeu dans et de la lecture, mais c'est égaleretié dimension purificatrice et
purgatoire (Glinescu,op.cit: 205) de I'expérience fictionnelle:

Je suggeére que ce qui fait la valeur du réve,idmgdination et de la feinte dépend
fondamentalement de notre participation a des nwriidéonnels. C'est en affrontant
fictionnellement certaines situations, en s’engagéictionnellement dans certaines
activités et en éprouvant ou en exprimant fictidieneent certains sentiments qu’un
réveur, un imaginatif ou encore un joueur se metcaord avec ses véritables sentiments,
les découvre, apprend a les accepter, s’en lieéteen d’'autres choses encdr@Nalton,
1995 : 43)

! Le fragment correspondent dans I'artiEaring Fictionsest le suivant :

“Much of the value of dreaming, fantasizing, andkmg-believe depends crucially on one’s
thinking of oneself as belonging to a fictional Vdorlt is chiefly by fictionally facing certain
situations, engaging in certain activities, andihgwor expressing certain feelings, | think, that a
dreamer, a fantasizer or game-player comes to wétinhis actual feelings - that he discovers

215

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Tel est le profit qu'on tire de la littérature eéngral, par I'intermédiaire de
l'imagination, cette faculté humaine qui permet meulement I'invention des mondes
fictionnels (mimétiques, contrefactuels, alterr&tihais également notre participation a
ces mondes fictionnels, notre projection au nivigetionnel, ce qui nous donne accés a
nos propres croyances et sensations, puisque s$’irai que nous ne pouvons pas
physiqguement agir sur les faits fictionnels, delpdimite physique claire entre les deux
mondes, il est tout autant vrai qu'il y a de I'@raction psychologique » entre les
mondes (Walton, 1995: 24). Cela explique égalemientrecours de certains
psychanalystes a la littérature et en particuli@denaux récits fantastiques comme
matériel analytique (voir la fameuse « inquiétattangeté » de Freud).

Quelle serait alors la justification des littéraside I'imaginaire ? Les mondes
fictionnels représentés dans ces expressions epéxsf de limaginaire rendent
possibles des propositions du type : Il est figtilhque Véra, I'épouse morte, est
ressuscitée; Il est fictionnel que Frodon rectanhheau magique dont il faut se
débarrasser dans la Terre du Milieu; ou encorstifietionnel gu'une femme-vampire
s’éprend de Romuald et quils ménent une vie noetudes plus étranges, etc.
Fictionnellement, tout est possible. La thématidas littératures dont il est question ici
abonde en formes de I'excés ou de I'extra-ordindire/écrire cet exces peut étre
libératoire. Mais il faut y voir surtout une expnce esthétique. Celle du fantastique,
par exemple, permet aussi, comme le dit Eliadéélzouverte dans le réel des formes
camouflées du sacré. La matiére de cette littératst tirée des mythes, des Iégendes,
des symboles, autant de quétes de sens ou lesipomagiques de I'imaginaire mis au
service de la création des mondes autres dévqgileuitétre des aspects cachés de ce
monde-ci et proposent des interprétations du téad @otre rapport au monde.

L'expression tres heureuse de Vax, «la séduct®fiérange », permet une
double réflexion: 1. anthropologique et sociologicet 2. littéraire. La diversité des
notions liées aux littératures de I'imaginaire @ratnent au merveilleux en rapport avec
les autres) pourrait refléter en fait des perspestdifférentes selon qu’on se situe sur
un champ ou l'autre, selon qu’on insiste sur ureaspu l'autre. Mais la diversité des
notions pourrait également refléter l'impossibilitke distinguer clairement entre
catégorie sociologique et catégorie esthétiquerilecipe de I'un se manifestant sur le
terrain de l'autre. L'excellente étude de Jean-BrRenard (Renard, 2011) propose une
approche sociologique du merveilleux identifié llersemble des représentations et des

them, learns to accept them, purges himself of themwhatever exactly it is that he does.”
Walton, Kendall L., “Fearing FictionsThe Journal of Philosophy/ol. LXXV, No. I, 1978, p.
24. http://lwww.slashdocs.com/tykuw/fearing-fictibtiml (consulté le 2 aot 2013).

! Le concept de Walton est celui de “make-believediyaduit par Marine Mouton et Jacques
Vialle comme « fictionnellement ». lls expliquerd préférence pour ce « barbarisme » au
détriment d’un choix, peut-étre plus heureux endeas, de « fictif » ou « imaginaire », par le fait
que « fictionnel » y est convoqué a valeur de cpndeout autre choix aurait nui a la théorie batie
autour du concept-clé de « make-believe ». Matdin€scu, quant a lui, emploie également le
terme allemandls oh

Dans I'étude « Comment on apprécie la fiction », wefente des articles « How Remote are
Fictional Worlds from the Real World ?%He Journal of Aestheti@ndArt Criticism, XXXVII,

1, 1978), et « Fearing Fiction » (The Journal ofd®ophy, LXXV, 1,1978), paru damsGONE.
Littérature, critique & PhilosophieNo. 14, 1995, Walton propose de remplacer lepgsitions
Dans le roman, Robinson Crusoe survit au naufrpgell est fictionnel qa Robinson Crusoe
survit au naufragepour mieux éclairer le concept de « make-beliegctionnel).
http://atheles.org/lyber_pdf/lyber_375.pdf#page=2d8m=auto,0,506consulté le 2 aolt 2013.

216

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



croyances concernant I'émergence dans la réaligtidienne de manifestations
extraordinaires, dans une culture donnée, a unguépdonnée » (Renard, 2011 : 18).
Le merveilleux (dont il n'exclut pas ses formedtéliaires) y est une catégorie
sociologique, « catégorie de la réalité socialemenmstruite », indissociable des
controverses entre les croyants et les incroyantsne « configuration symbolique,
porteuse d’un sens qui ne peut ou ne veut s’expramgrement » Ibidem: 19). La
difféerence entre l'approche littéraire et I'apprecBociologique de la catégorie du
merveilleux, dit Renard, est le probleme de la ammg, mis entre parenthéses dans la
littérature et, au contraire, occupant la placdraedandans la réflexion sociologique. Un
guestionnement de Renard renvoie au concept dets@adont parle Vax, notamment
« dans quelle mesure des motifs de la littératueeveailleuse sont-ils aussi des objets de
croyance, par exemple les fantdmes ou les extestees? » (Renardp.cit: 9).

Sans trop nous attarder sur l'idée de séduction’éeange (appelons-le
merveilleux, extraordinaire, surnaturel ou autretpestu goQt, du sens, de I'amour ou
du besoin de merveilleux, il nous semble toutefoiportant de rappeler quelques
points de vue centrés sur le phénoméne. Par exepaleson rejet de la distinction
merveilleux/fantastique, I'écrivain  Georges-OlivierChateaureynaud souligne
I'existence d’'un séme commu@ssentiekntre les deux :

De bons connaisseurs du genre tiennent que le ihemxenimbe tout ce qui
s'écrivit en ces temps originels, et que le famast proprement dit est apparu beaucoup
plus tard. Ce ne serait que de nos jours que leailer et le fantastique tendraient a se
confondre. Cependant on peut penser que s'ils serodent aujourd’hui, c’est queéen
d’essentielne les a jamais séparés. (Chateaureynaud in Cr&wmgar, 2006 : 8)

Louis Figuier, dans soHistoire du Merveilleux dans les temps modenpade
de la permanence du penchant pour le merveilleux :

Cet amour du merveilleux n’est pas particulier de@poque, il est de tous les
temps et de tous les pays, car il tient a la nato@éene de I'esprit humain. [...] Cette
disposition native a existé a toutes les périoded'tdstoire de I'humanité, et revétant
selon les temps, les lieux et les meeurs, des asgéférents, elle a donné naissance a des
manifestations variables dans leur forme, maisnera fond a un principe unique.
(Figuier,apudRenardpp.cit : 24)

La porosité conceptuelle s’expliquerait alors paglissement des catégories
anthropologiques a des catégories littéraires, echusturelle d'ailleurs, puisque la
littérature n’est pas une fle isolée, elle ne $ysgsex nihilo ni ses mondes, quelque
surnaturels/fantastiques/extraordinaire/irréels ilgu’ se donnent, ne sont-ils
compléetement coupés du monde réel et de I'expéribomaine.

Conclusions

Les manifestations littéraires telles que les cankes récits fantastiques, les
romans de science-fiction, fantasy(y inclus les sagas) plus ou moins modernes sont
des modes spécifiques d’expression (des genres)t aya substrat fondamental
commun. On l'affirme ouvertement puisque parfoistend a ne pas voir des choses
évidentes.

Les Cerlistes posaient, comme on I'a vu dans I'apgpecolloque de 2012, la
guestion de la possibilité d'utilisation de la wati« imaginaire » en tant qu'équivalent
du « fantastic » large utilisé dans le monde arglop. La notion de « merveilleux »,
qguelgue large que soit I'approche qu'on en a, esb tmarquée par les positions

217

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



théoriques restrictives ou élargies dont elle & Kfabjet, le plus souvent lors des
disputes de territoire avec le fantastique, pouompuisse en donner « un sens plus
pur ». En plus, «I'imaginaire » permet de réuransl une appellation des plus dignes
ces genres boudés a tort, tant de fois considéo&®sme des genres mineurs.
L'imagination, « reine des facultés » pour Baudelan'était-elle pas bannie par Pascal
car « maitresse d’erreur et de fausseté » s’oppadarraison? A diverses époques, tour
a tour, ces genres ont d( se défendre et s'illusdietuellement c’est le tour a la féerie
ou fantasyd’affirmer sa valeur et se faire prendre au sérid¢luy a des livres dont la
valeur littéraire s'impose, tout comme, dans n’imeayuel autre genre, il y en a qu'on
lit & peine une fois et qui ne connaissent pasedergle édition. Parletes littératures

de I'imaginaire c’est affirmer la pluralité des nesdd’expression, les uns plus favorisés
gue les autres, certes, mais c'est également pesemappartenance a un type de jeu
fictionnel (make-believe ou les vérités fictionnelles ne se donnent paasmbiée
(comme c’est le cas du fantastique) et dont lareatontredit la nature méme. Le jeu
devient alors double.

Les fameux propos de La Fontaine sur le conte déoentrainent le concept
de plaisir, un plaisir clairement exprimé et afffrran tant que principe de lecture (ou
d’écoute dans ce cas), puisqu’il rappelle une guatibien connue par les enfants, celle
du plaisir qu'ils tirent a se faire lire un contaegl’on raconte maintes fois avec les
mémes mots. Mais les re/dé constructions des mofidiésnnels proposés par les
littératures de I'imaginaire réclament la mise earche des jeux de lecture plus
compliqués, régis par des «regles », qui doubtenfeu fictionnel élémentaire du
« make-believe » (le « comme si »}li@escu, 2007 : 208). Prenons I'exemple du récit
fantastique- il thématise la tension entre la croyance ou la nmyance aux faits
fictionnels alors que le jeu fictionnel élémentaiteus enseigne a prendre les faits
fictionnels pour des vérités fictionnelles; le kgt se voit en position d’établir ce qui
est fictionnellement vrai. D’ailleurs, le mode deture a été au centre de la définition
todorovienne du fantastique et de son conceptttiésitation. De méme, dans deux
points centraux de sa poétique de la (re)lectuEteMGlinescu utilise deux exemples
majeurs de la littérature fantastiquil:Alephde Borges ete Tour d’écroude Henry
James. Dans ce contexte, une affirmation din€scu est quelque peu surprenante :
démontrant les procédés de création d’'une ambigtritéturale dans le récit de James,
ambiguité qui réclame une relecture et interpmaparticulierement attentives aux
détails, le théoricien considétee Tour d’écroucomme « l'unique exemplaire » des
récits avec des fantbmes qui impose la relectumrsalque ce genre serait
« éminemment lisible Cela contredit ses propres propos sur 'imposshile limiter
la théorie du jeu de la lecture compris tant dansehs de « jeals ob(make-believe»
gue dans le sens de jeu avec des régles a cagtinss littéraires, puisque le jeu est au
centre de la catégorie méme de fiction sans laguklh’y aurait pas de littérature
(Cilinescu, 2007 : 231). Certes, le récit de Jamesigsiue, mais il n'est pas le seul
récit « avec des fantdmes » qui demande la reketuisens d’'une participation & un jeu
complexe avec des régles renversées, d’'une retlisitexte a divers endroits et a divers
moments de la lecture, des interprétations aprép eb de la séduction a I'oeuvre. On

1Tn mod semnificativ, pe parcursul recitirii, mukispecte a ceea ceinea a fi, la prima lectu,
un adeyir ficfional evident, vor deveni mai nedeterminate, maicabe, mai greu de traat. Prin
aceasta, O coavd prea inting ajunge & fie unicul exemplar recitibil dintr-un gen altnbéri
eminamente citibil — povestirea cu fantor@glinescu, M. op.cit, p. 212.

218

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



est enclin a croire avec Vax que cette origindi@éét a « une entreprise de séduction qui
exige du temps, de la patience et du métier » :

Si le méme théme du vampire est angoissant dassiet grotesque dans l'autre, c’est
que le vampire a besoin de I'habileté d’'un conteomr s'imposer. Pour que le lecteur
prenne le monstre au sérieux il faut que le morstreéduise, endorme peu a peu son
esprit critique, qu'il le plonge dans I'atmosphémagique ou le fantdme, attendu, se
manifestera presque naturellement... Un conte bignefd souvent une entreprise de
séduction qui exige du temps, de la patience etétier. (Vax, 1965 : 29)

S’interroger sur la lecture des littératures de mdginaire serait
particulierement productif : comment se donnentil§e ces mondes imaginaires mais
communs a beaucoup de lecteurs ? quelle est ladpaéduction ou de jeu fictionnel
dans les contes? quel type de lecture des corttes dbntes pour les enfants » ? que
devient-il ce jeu compliqué avec des régles dasgéeits fantastiques? la (re)lecture
serait-elle un mode d’emploi sous-jacent de laulectles récits fantastiques ? Comment
expliquer la relecture des sagas modernes mettactlerres des univers (des mondes)
magiques et dont la longueur des récits n'effrai@tdes lecteurs les plus jeunes ? Cela
revient & s'interroger sur les poétiques spécifiqie chacun de ces modes d’expression
de I'imaginaire pour voir les degrés d’inscriptidas jeux de lecturals obet jeu avec
des regles, dans la terminologie de Matglin@scu) dans le texte et au-dela du texte
(dans le paratexte, par exemple). Au lieu d'unecheion, la possibilité d’'une réflexion
future s'annonce : la (re)lecture de quelques séfeaihtastiques — jeu intellectuel de la
séduction de I'extraordinaire.

Bibliographie

Apostol, Adriana, « Délimitations du fantastiquééliaire : une métaphore spatialeStudiisi
Cercetiri Filologice, Seria Limbi RomanigeNo. 7, Editura Universitatii din Pitesti, 201(ages

6 -15.

Caillois, Roger, «De la féerie a la Science-ficttopnAnthologie du fantastiqueEditions
Gallimard, Paris, 1966, pages 7-24.

Calinescu, MateiA citi, a reciti. Gitre o poeti@ a (re)lecturii (RereadingYale University Press,
New Haven & London, 1993), Héi a Il a, Traducere din limba engiede Virgil Stanciu
Editura Polirom, 2007.

Castex, Pierre-Georgesnthologie du conte fantastique frang&erti, Paris, 1951.

Cransac, Francis, Boyer, Régis (diFjgures du fantastique dans les contes et nouvelles
Rencontres d’Aubrac, Publications Orientalistes dan€e Association A la rencontre des
Ecrivains, 2006.

Fabre, Jearl,e miroir de sorciére. Essai sur la littérature fastique José Corti, Paris, 1992.
Fernandez, Irend)éfense et illustration de la féerie. Du Seignees dnneaux a Harry Potter:
une littérature en quéte de sekslitions Phylippe Rey, Paris, 2012.

La Motte Fouqué, FriedrichOndine. Conte Traduit de I'allemand par Madame la Baronne
Isabelle de Montolieu, Arthus Bertrand Libraire, iBat834.

Mellier, Denis, L’écriture de I'exces. Fiction fantastique et pogie de la terreyr Editions
Champion, Paris, 1999.

Renard, Jean-Brunbge Merveilleux. Sociologie de I'extraordingjreNRS Editions, Paris, 2011.
Todorov, Tzvetanintroduction a la littérature fantastiqué&ditions du Seuil,Paris, 1970

Vax, Louis,L’Art et la littérature fantastiqueCollection Que sais-je ?, PUF, Paris, 1974.
Ressources électroniques

Bozzetto, Roger, « Nodier : Un fantastique de révBodier, Publication de I'Université de
Bourgogne, EU Dijon, 199&ttp://www.noosfere.org/icarus/articles/article aspmarticle=395
consulté le 19 ao(t 2013.

219

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



C.E.R.L.I, Centre d'études et de Recherche sur legrhitire de I'imaginaire, appel a
contributions http://www.cerli.org/appels-a-contributions-collagaerli-2012.phpconsulté le 17
juin 2011.

Editions José Cortihttp://www.jose-corti.fr/Lescollections/Merveilleuxml#anchorc566daca
consulté le 10 juillet 2013.

Fillaudeau, Bertrand, Raphoz, Fabienne, Demanzeaghglies éditions José Corti : conférence
du jeudi 20 janvier 201,1DVD, Conférence organisée par la Bibliotheque mipale de Lyon,
http://www.bm-lyon.fr/spip.php?page=video&id_vidéifd, consulté le 10 juillet 2013.
PocheSFhttp://www.pochesf.com/index.php?page=hoensulté le 13 juillet 2013.

Walton, Kendall L., “Fearing Fictions'The Journal of Philosophyol. LXXV, No. I, 1978,
http://www.slashdocs.com/tykuw/fearing-fiction.htrabnsulté le 2 ao(t 2013.

Walton, Kendall L., « Comment on apprécie la fictignAGONE. Littérature, critique &
Philosophie No. 14, 1995, pages 15-47, trad. de Marine Moutin Jacques Vialle,
http://atheles.org/lyber_pdf/lyber 375.pdf#page=1d8m=auto,0,506consulté le 2 aot 2013.

220

BDD-A6055 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

