
213 
 

GRIECHISCHER DAIMON UND RÖMISCHER GENIUS –  
ZWISCHEN ANTIKE UND GOETHES GENIEBEGRIFF 

 
Adina BANDICI ∗∗∗∗ 

 
Abstract: This paper presents the etymological and semantic evolution of the concepts 

daimon and genius from ancient Greek-Roman to modern times, insisting on their reception in 
German literature and culture. Our aim is to highlight the importance of the two concepts in some 
of Johann Wolfgang von Goethe’s works and in shaping his idea of the modern genius in different 
stages of his life and career. The paper illustrates with Goethe’s most representative early Sturm 
und Drang-hymns and some of his later works the transformation of the two concepts from 
interchangeable notions expressing the Originalgenie as a highly talented, creative, but also 
tempestuous and noncompliant entity to expanding the pair Dämon-das Dämonische to describe 
the individuality and character of a person which make them unique (daimon) and the primordial, 
irrational, supernatural, powerful force which manifests in a superior being (daimonic). 

Keywords: daimon, genius, Goethe. 
 
 

Daimon und Genius – etymologische und semantische Entwicklung  
 Laut Angus Nicholls erscheint der Begriff Daimon/ Dämon zum ersten Mal in 
der vorsokratischen Philosophie und im 18. Jahrhundert kommt er wieder in den späten 
Phasen der europäischen Aufklärung in Goethes Werken vor (Nicholls, 2006: 11). In 
der Goethezeit wird das Substantiv „Dämon” häufig mit dem Adjektiv „dämonisch” in 
Verbindung gebracht. Aus etymologischer Sicht stammt das Wort „dämonisch” aus der 
altgriechischen Wurzel δαίω (daio), die „zu (ver)teilen” bedeutet. In diesem 
Zusammenhang deutet das Substantiv „das Dämonische” auf den Prozess hin, durch den 
die Götter den Menschen göttliche Gaben und Schicksale zuschreiben. Der Begriff 
Daimon bezieht sich auf das Schicksal eines Einzelnen oder auf eine Art verborgener 
Macht, die das Leben eines Menschen prägt. Diese Bedeutung ist üblich im Orphismus. 
Ebenso spricht man von einer Person, die von einem Dämon als Alter Ego oder anderes 
Ich beherrscht wird (ibidem). 
 Homer verwendet den Begriff Daimon, um göttliche Einflüsse zu bezeichnen. 
Hesiod ist der Erste, der ihn als göttlichen Begleiter des Menschen beschreibt. In der 
Theogonie vergleicht Hesiod Faethon, den Sohn der Göttin Eos, mit einem göttlichen 
Dämon. In den Hauslehren wird der Daimon als irdischer Geist dargestellt. Für 
Aristoteles bezieht sich dieser „Dämon” auf ein Lebensprinzip, während Heraklit 
glaubt, dass der Daimon eines Menschen seinen Charakter darstellt. Laut Angus 
Nicholls bezeichnet der Begriff Daimon auch eine mythische menschliche Rasse und, 
im Allgemeinen, eine Seele oder ein Wesen als Vermittler zwischen Gott und 
Menschen, die der profanen Welt göttliche Botschaften übermitteln. Durch das Konzept 
„das Dämonische” drückt Goethe eine überlegene Natur mit übernatürlichen Kräften 
aus, was wir heute unter dem Begriff des Genies verstehen würden (ibidem: 12). 
Sowohl bei den Alten, als auch bei Goethe, wird das Dämonische als Empfindlichkeit 
betrachtet, die die Möglichkeit einer Verbindung zwischen dem Menschlichen und dem 
Göttlichen ankündigt, ein Phänomen, wodurch das rationale Wissen mit dem 
irrationalen Element der menschlichen Erfahrung konfrontiert wird. Solche 

                                                 
∗ Universität Oradea, abandici@gmail.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



214 
 

Zusammenstöße führen auch zu Situationen, in denen rationale Konzepte von 
irrationalen oder mythischen Bildern ausgelöst werden (Nicholls, 2006: 11).  

In der griechischen Antike bezeichnet sowohl Daimonion (δαιµόνιον) als auch 
Daimon (δαίµων) einen Schutzgeist, der über das vorbestimmte menschliche Schicksal 
wacht. In Platons Apologie des Sokrates, die auf eine Rede des Sokrates als 
Verteidigung gegen den Vorwurf der Verführung der Jugend und des Unglaubens in 
Götter beruht, werden durch den Begriff Daimonia die neuen Götter bezeichnet, an 
denen der griechische Philosoph angeblich glaubt. Für Sokrates ist das Daimonion 
jedoch eine innere Stimme göttlicher Natur. Plutarch beschreibt dieses Konzept in dem 
Dialog De Genio Socratis. In dem Aufsatz Sokratische Denkwürdigkeiten (1759) 
bezeichnet Johann Georg Hamann, einer der ersten philosophischen Lehrmeister 
Goethes, das Daimonion als irrationale Quelle des sokratischen Genies (Hamann, 2004: 
61). Der griechische Philosoph Empedokles verwendet den Begriff Daimon, um auf die 
Seele zu verweisen. Im Symposion beschreibt Platon, wie Sokrates von der Priesterin 
Diotima aus Mantineia in der Philosophie der Liebe eingewiesen wird. Für sie ist die 
Liebe ein großer Daimon, der einen Vermittler zwischen Menschen und Götter darstellt. 
In Phaidron bezeichnet Platon den Daimon als Beschützer, der den Menschen über den 
Tod hinaus begleitet.  
 Für den Schweizer Psychiater Carl Gustav Jung stellt der Daimon eine innere 
Kraft dar, die den Menschen dazu veranlasst, seine Ideale und Überzeugungen zu 
verraten (Jung, 1956: 357). Laut dem amerikanischen Psychologen Rollo May ist das 
Dämonische eine Urkraft, eine unpersönliche archetypische Funktion, ein natürlicher 
menschlicher Impuls, mit kreativem und destruktivem Potenzial, der die ganze Person 
erfassen kann (May, 1969: 123-124). 
 Dem griechischen Daimon entspricht in der römischen Kultur das Konzept 
Genius. Im antiken Rom stellt der Genius (von gignere – „erzeugen”) einen Schutzgeist 
dar, der einen Menschen beschützt und seine schöpferische Persönlichkeit ausdrückt. 
Der Genius bestimmt das Schicksal eines Menschen und verschwindet bei dessen Tod. 
Die alten Römer verwendeten auch den Ausdruck Genius loci, um auf den Schutzgeist 
eines Ortes zu verweisen. In der augustinischen Zeit begann man den Begriff Genius 
mit Talent und Inspiration in Verbindung zu bringen. In der römischen Literatur 
erscheint der Genius erstmals als Geist in Plautus’ Komödie Captivi, während Horaz ihn 
in den Episteln als begleitende Gottheit des Menschen beschreibt. Die Römer 
verwendeten die Eigenschaft Genius nicht nur in Verbindung mit Namen von 
Herrschern und berühmten Männern, sondern auch zusammen mit abstrakten Begriffen.  
 

Das Originalgenie in der Geniezeit 
 War Goethe das letzte Universalgenie? Sebastian Donat und Hendrik Birus, die 
Goethes Entwicklung in den drei Hauptstufen seines Lebens und Werkes untersuchen, 
stellen fest, dass der junge Goethe ein Genie im spezifischen Sinn war, der reife 
Schriftsteller betrachtet sich weder als Genie, noch als Klassiker, denn er findet genau 
in der Einschränkung der Möglichkeiten den Zugang zur Meisterschaft, während der 
alte Goethe nach Universalität strebt, indem er sich aber vom Begriff des 
Originalgenies, dem Muster des kreativen Menschen und Künstlers im Sturm und 
Drang, auch Geniezeit genannt, distanziert und das „être collectif” (das kollektive 
Wesen) als Verkörperung der Idee des Universalgenies im Kontext der modernen 
Literatur entwickelt (Donat, Birus, 1999: 9). 
 Im Rahmen unserer Forschung über den griechischen Daimon und den 
römischen Genius kommen wir zunächst zur Epoche des Sturm und Drang, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



215 
 

Schöpfungszeit des jungen Goethe, zeitlich begrenzt etwa zwischen 1765 und 1785 und 
gekennzeichnet durch die Unabhängigkeit des Originalgenies im Gegensatz zur 
traditionellen Regelpoetik der französischen Klassik. Der Begriff Originalgenie 
erscheint erstmals in Christian Friedrich Michaelis’ deutschen Übersetzung aus dem 
Jahr 1771 (Versuch über das Originalgenie des Homers) von Robert Woods An Essay 
on the Original Genius of Homer (1769). Wood bezieht sich auf den Begriff des Genius 
im Aufsatz des englischen Dichters Edward Young Conjectures on Original 
Composition (1759), der die Überlegenheit der angeborenen Originalität des Genies und 
die Möglichkeit moderner Schriftsteller verkündet, mit den Fähigkeiten der alten 
Griechen und Römer mitzuhalten und sie sogar zu übertreffen. Laut Edward Young ist 
der Geist des menschlichen Genies ein fruchtbarer und belebter Boden und es gibt zwei 
Arten der künstlerischen Mimesis: die Nachahmung der Natur, die als „original” gilt, 
und die Nachahmung anderer Künstler (Young, 1759: 9). Youngs Werk löste den 
Geniekult im Sturm und Drang aus.  

Im Zeitalter der Aufklärung gibt es mehrere Deutungen des Geniebegriffs. Für 
Gotthold Ephraim Lessing bezeichnet das Genie einen Kompromiss zwischen der 
Strenge der klassischen Form und dem subjektiven Mangel an Regeln (Barner, Grimm 
et alii, 1998: 188-191). Bei Friedrich Gottlieb Klopstock erscheint das Genie sowohl als 
Genius, als göttlicher Begleiter des Menschen, der im Epos Der Messias Schutzengel 
genannt wird, als auch um das schöpferische Wesen des Dichters oder des Künstlers 
auszudrücken. Klopstock versteht die Poesie als Mittel zur Erreichung eines 
moralischen Zieles. Für den deutschen Schriftsteller ist die höchste Darstellung des 
Dichters nicht das Genie, sondern „der heilige Dichter” (Freivogel, 1954: 112-114). 
Laut Max Freivogel wird in Klopstocks „heiligem Dichter” das zukünftige Bild des 
deutschen Genies im Sturm und Drang angekündigt (ibidem: 116-119). Für Klopstock 
offenbart sich das dichterische Genie, wenn die Reizbarkeit der Empfindung die 
Lebhaftigkeit der Phantasie übertrifft und wenn die Scharfsinnigkeit der Vernunft beide 
überschreitet (Klopstock, 1984: 216). 
 In Physiognomische Fragmente zur Beförderung der Menschenkenntnis und 
Menschenliebe (1778) beschreibt der Schweizer Philosoph und Schriftsteller Johann 
Caspar Lavater ausführlich die verschiedenen Merkmale eines Genies als überlegenes 
Wesen, das von dem römischen Genius geleitet wird und sich mit diesem identifiziert. 
Lavater lobt die Eigenschaften des Genies: „Fruchtbarkeit des Geistes! 
Unerschöpflichkeit! Quellgeist! [...] Kraft ohne ihres Gleichen – Urkraft, kraftvolle 
Liebe; Elastizität der Seele [...] Zentralgeist, Zentralfeuer, dem nichts widersteht” 
(Lavater, 1960: 80). Der Schriftsteller bezeichnet das Genie als „das Ungelernte, 
Unentlehnte, Unlernbare, Unentlehnbare, Unnachahmliche, Göttliche” und „das 
Inspirationsmäßige” (ibidem).  
 Die ersten mittelbaren Definitionen des Genies in Goethes Werken erscheinen 
in den Gedichten Wandrers Sturmlied, Mahomets Gesang (beide 1772 entstanden), 
Prometheus und Ganymed (beide wohl 1774 entstanden). In Wanderers Sturmlied, in 
dem auf die Götter Jupiter und Apollo verwiesen wird, wird auf die altertümliche 
Vorstellung des Genies als Schutzgeist oder Schutzgott hingedeutet. Bacchus, der als 
„Vater Bromius” bezeichnet wird, gilt für den jungen und stürmischen Goethe als 
„Jahrhunderts Genius”: „Vater Bromius! / Du bist Genius, / Jahrhunderts Genius, / Bist, 
was innre Glut / Pindarn war, / Was der Welt / Phöbus Apoll ist” (Goethe, 1960: 32). In 
Mahomets Gesang wird das Genie im Einklang mit der Natur beschrieben, aus der es 
seine schöpferische Kraft entzieht: „Seht den Felsenquell, / Freudehell, / Wie ein 
Sternenblick; / Über Wolken / Nährten seine Jugend / Gute Geister / Zwischen Klippen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



216 
 

im Gebüsch. // Jünglingfrisch / Tanzt er aus der Wolke / Auf die Marmorfelsen nieder, / 
Jauchzet wieder / Nach dem Himmel” (ibidem: 310).  
 Ganymed und Prometheus sind Vermittler zwischen dem Weltlichen und dem 
Göttlichen. In Mahomets Gesang wird das jugendliche Genie, das von seiner inneren 
Energie oder seinem Dämon geleitet wird, dargestellt (Nicholls, op.cit.: 133-134). 
Während Mahomet einem einzigen Gott unterliegt und das Genie in seiner unendlichen 
Substanz integriert wird, möchte Prometheus, dass die Welt seine eigene 
Widerspiegelung darstellt, eine Ausstrahlung seiner übermäßigen Subjektivität (ibidem: 
141). In Goethes Hymne an Prometheus erscheint der Titan als Verkörperung des 
schöpferischen Genies des Sturm und Drang, als Wesen in vollkommenem Einklang mit 
sich und mit der Welt, das gottesähnliche Fähigkeiten besitzt: „Hier sitz ich, forme 
Menschen / Nach meinem Bilde, / Ein Geschlecht, das mir / gleich sei, / Zu leiden, zu 
weinen, / Zu genießen und zu freuen sich, / Und dein nicht zu achten, / Wie ich!” 
(Goethe, 1960: 328). Im Gegensatz zum rebellischen Prometheus strebt Ganymed nach 
der Einheit mit dem Göttlichen: „Hinauf! Hinauf strebt’s. / Es schweben die Wolken / 
Abwärts, die Wolken / Neigen sich der sehnenden Liebe. / Mir! Mir! / In euerm Schoße 
/ Aufwärts! / Umfangend umfangen! / Aufwärts an deinen Busen, / Alliebender Vater!” 
(ibidem: 329). Friedrich Gundolf bemerkt, dass Prometheus und Mahomet nur 
hellenische oder orientalische Namen für Goethes gehobnes Ich sind. Was sich in den 
gleichnamigen Gedichten vollzieht „ist die lyrische Wiedergeburt ewiger Mythen, nicht 
die dramatische Evokation vergangener Zeiten” (Gundolf, 2013: 122). 
 In Kritik der Urteilskraft (1790) bezeichnet der deutsche Philosoph Immanuel 
Kant den Genius im ästhetischen Sinn als angeborene Gemütsanlage (ingenium) eines 
Individuums, durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt und seine erste 
Eigenschaft ist die Originalität (Kant, 1977: 241-242). In Mein Begriff vom Genie aus 
Götze-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert (1888) erklärt 
Friedrich Nietzsche, welche Eigenschaften ein Individuum haben muss, um als Genie 
betrachtet zu werden:  
 

Große Männer sind wie große Zeiten Explosiv-Stoffe, in denen eine ungeheure 
Kraft aufgehäuft ist; ihre Voraussetzung ist immer, historisch und 
physiologisch, daß lange auf sie hin gesammelt, gehäuft, gespart und bewahrt 
worden ist – dass lange keine Explosion stattfand. Ist die Spannung in der 
Masse zu groß geworden, so genügt der zufälligste Reiz, das »Genie«, die 
»Tat«, das große Schicksal in die Welt zu rufen. [...] Die großen Menschen sind 
notwendig, die Zeit, in der sie erscheinen, ist zufällig [...] Zwischen einem 
Genie und seiner Zeit besteht ein Verhältnis, wie zwischen stark und schwach, 
auch wie zwischen alt und jung: die Zeit ist relativ immer viel jünger, dünner, 
unmündiger, unsicherer, kindischer (Nietzsche, 1954: 1019-1020). 

 
 In Erinnerungen, Träume, Gedanken beschreibt Carl Gustav Jung seine eigene 
Erfahrung mit dem Einfluss des Genies auf seine Schöpfung und stellt fest, dass es zu 
einer Notwendigkeit wurde, seine frühen Erinnerungen in dieser Autobiographie 
niederzuschreiben, denn, wenn er es auch nur einen Tag unterlässt, stellen sich sogleich 
unangenehme körperliche Symptome ein, die vergehen, sobald er daran arbeitet und er 
bekommt einen klaren Kopf (Jung, 2003: 2). Laut Angelo Morretta erfährt der 
Geniebegriff im 20. Jahrhundert eine rückläufige Entwicklung in der westlichen Kultur, 
denn die wahre Größe des Daimons liegt nicht mehr in der natürlichen oder moralischen 
Kraft und auch nicht in seiner tragischen Problematik geistlichen Wesens. Sie ist 
einfach nur materielle und technische Größe, die, obwohl sie äußerst komplex ist, den 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



217 
 

Menschen in die riskante Lage bringt, in seinem biologischen Wesen zu skizzieren oder 
sich in einem kosmischen Abenteuer zu verlaufen. Für Angelo Morretta vereint der 
wahre klassische Geist die Vernunft und die Empfindung in einer Synthese, die über 
menschliche Kontraste hinausgeht (Morretta, 1994: 56-57). 
 

Der ältere Goethe: zwischen Dämon und das Dämonische 
 In Strugling with the daimon: Eliza M. Butler on Germany and Germans, stellt 
Sandra J. Peacock fest, dass für Eliza Marian Butler, in der umstrittenen Studie The 
Tyranny of Greece Over Germany (1935), Johann Wolfgang von Goethes Daimon einer 
der gefährlichsten griechischen Konzepte war, die die deutsche Kultur und Gesellschaft 
geprägt haben, neben Friedrich Nietzsches Übermensch und Stefan Georges Maximin. 
In einem Buch von 1956 über Byron und Goethe allerdings hat Eliza Marian Butler das 
Dämonische in einer wohlwollenden und feineren Untersuchung überarbeitet (Peacock, 
2006: 100) Byron and Goethe untersucht den Einfluss und die gegenseitige 
Bewunderung zwischen den zwei großen literarischen Persönlichkeiten. Hier bemerkt 
Eliza Marian Butler wie Goethes Anschauung vom Dämon sich mit Byrons Tod in 
Griechenland verändert. In Faust II verliert Goethe sein Vertrauen in das griechische 
Muster als, nach Euphorions Tod (der Byron darstellt) und Helenas Rückkehr in die 
Unterwelt, Fausts griechische Traumwelt zerfällt (Butler, 1956: 208). Für Sandra J. 
Peacock stellt Euphorions Tod die Unvereinbarkeit zwischen klassisch und modern dar 
(Peacock, op.cit.: 111). 
 Bis Ende der 1820er verwendete Goethe die Begriffe Daimon und Genius, um 
eine ursprüngliche schöpferische Kraft zu bezeichnen. Dies ändert sich mit Byrons Tod, 
als der deutsche Schriftsteller neue Nebenbedeutungen für seinen Dämon findet. Der 
englische Dichter wurde für Goethe zum Prototyp des Daimons, einer starken, 
irrationalen Kraft mit verheerendem Potenzial, die die grundlegendsten und 
vernichtenden menschlichen Regungen verkörpert (ibidem: 113). Im zwanzigsten Buch 
des letzten Teils der Autobiographie Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit (1808-
1831) bezeichnet Goethe das Dämonische nach dem Beispiel der Alten in einer eigenen 
Deutung seines Dramas Egmont (1788) als furchtbares Wesen, das sich im 
Unmöglichen manifestiert. Laut dem deutschen Dichter bildet das Dämonische „im 
wunderbarsten Zusammenhang mit dem Menschen eine der moralischen Weltordnung, 
wo nicht entgegengesetzte, doch sich durchkreuzende Macht. [...] Am furchtbarsten 
aber erscheint dieses Dämonische, wenn es in irgend einem Menschen überwiegend 
hervortritt” (Goethe, 1959, Band 10: 177). 

Urworte. Orphisch ist ein philosophisches Gedicht, das 1817 geschrieben, 
ursprünglich in den Studien Zur Morphologie veröffentlicht und 1820 in der Zeitschrift 
Über Kunst und Altertum nachgedruckt wurde. Das Gedicht besteht aus fünf Strophen, 
die als Titel jeweils ein griechisches Wort mit mythischen und geheimnisvollen 
Bedeutungen haben. Diese orphischen Worte bezeichnet Goethe als Urworte, die das 
menschliche Leben und Schicksal prägen: ∆αιµων, Dämon (Charakter, Individualität); 
Τυχη, das Zufällige; Ερως, Liebe; Αναγκη, Nötigung und Ελπις, Hoffnung. Laut Dieter 
Paul Fuhrmann dienen die nachträglich hinzugeführten Erläuterungen zu Goethes 
Gedicht als kleine Abhandlung zur Lebensweisheit (Fuhrmann, 1999). Dieter Paul 
Fuhrmann verweist auf zwei sehr wahrscheinliche Quellen, die Goethes Gedicht 
beeinflusst haben: Karl Ludwig von Knebels Gedicht Aus dem Griechischen und 
Zerstreute Abhandlungen des Archäologen und Koptologen Johann Georg Zoega 
(ibidem). Emil Staiger identifiziert bei Karl Ludwig von Knebel, einem Goethe und 
Wieland nahestehenden Dichter, Übersetzer des Lucretius und Propertius, ein Gedicht 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



218 
 

das auf 1815 datiert, in dem die Gottheiten Daimon, Tyche, Eros und Ananke 
aufgerufen werden (Staiger, 1959: 96). Laut Emil Staiger beziehen sich Johann Georg 
Zoegas Abhandlungen, die 1817 erscheinen, auf dieselben vier Götter, die den alten 
Ägyptern nach, der Geburt des Menschen beistehen (ibidem). Wie auch Dieter Paul 
Fuhrmann bemerkt, fügt Goethe den vier kanonischen Gottheiten Elpis (die Hoffnung) 
hinzu, die früher, in seiner klassizistischen Epoche (insbesondere in der Pandora), in 
Begleitung von Phobos (der Furcht) auftritt (Fuhrmann, op.cit.). In Urworte. Orphisch 
beschreibt Goethe den Daimon/ Dämon als  
 

„[...] die notwendige, bei der Geburt unmittelbar ausgesprochene, begrenzte 
Individualität der Person, das Charakteristische, wodurch sich der Einzelne von 
jedem andern bei noch so großer Ähnlichkeit unterscheidet. Diese Bestimmung 
schrieb man dem einwirkenden Gestirn zu, und es ließen sich die unendlich 
mannigfaltigen Bewegungen und Beziehungen der Himmelskörper unter sich 
selbst und zu der Erde gar schicklich mit den mannigfaltigen Abwechselungen 
der Geburten in Bezug stellen. [...] Das noch so entschieden Einzelne kann als 
ein Endliches gar wohl zerstört, aber, solange sein Kern zusammenhält, nicht 
zersplittert noch zerstückelt werden, sogar durch Generationen hindurch. 
Dieses feste, zähe, dieses nur aus sich selbst zu entwickelnde Wesen kommt 
freilich in mancherlei Beziehungen, wodurch sein erster und ursprünglicher 
Charakter in seinen Wirkungen gehemmt, in seinen Neigungen gehindert wird, 
und was hier nun eintritt, nennt unsere Philosophie das Zufällige [...] In diesem 
Sinne einer notwendig aufgestellten Individualität hat man einem jeden 
Menschen seinen Dämon zugeschrieben, der ihm gelegentlich ins Ohr raunt, 
was denn eigentlich zu tun sei, und so wählte Sokrates den Giftbecher, weil 
ihm ziemte zu sterben” (Goethe, 1977: 568-570). 
 

 Der ältere Goethe beschäftigt sich immer mehr mit dem Begriff „das 
Dämonische”. Dieses Konzept wurde 1831 mehrfach in Goethes Gesprächen mit 
seinem persönlichen Sekretär Johann Peter Eckermann wiederaufgenommen. Laut 
Goethe kann das Dämonische nicht durch Vernunft oder Verstand ausgelöst werden. 
Obwohl der Dichter behauptet, dass es in seiner Natur nicht liegt, gibt er zu, dass er ihm 
unterworfen ist. (Eckermann, 1850: 235) Laut Goethe manifestiert sich das Dämonische 
besonders in bedeutenden Individuen, wie dem italienischen Maler Raphael Sanzio, 
dem englischen Dichter William Shakespeare, dem russischen Zaren und späteren 
Kaiser Peter der Große, dem preußischen König Friedrich II., dem österreichischen 
Komponisten Wolfgang Amadeus Mozart, dem Kaiser von Frankreich Napoleon 
Bonaparte, dem italienischen Komponisten Niccolò Paganini und dem englischen 
Dichter George Gordon Noel Byron. Bei den Griechen zählten solche dämonischen 
Wesen zu den Halbgöttern. Das Dämonische erscheint auch in der Natur in 
verschiedenen Gestalten, ganz oder teilweise, sichtbar oder unsichtbar, aber auch in 
dunklen Zeiten (Eckermann, op.cit.: 257). In Aus meinem Leben. Dichtung und 
Wahrheit bemerkt Goethe, dass „jenes Dämonische” sich „in allem Körperlichen und 
Unkörperlichen manifestieren kann, ja bei den Tieren sich aufs merkwürdigste 
ausspricht” (Goethe, 1959, Band 10: 177). Laut Goethe hat Mephistopheles keine 
dämonischen Züge, weil er ein viel zu negatives Wesen ist und das Dämonische sich als 
positive Tatkraft äußert (Eckermann, op.cit.: 236). Im 3. Akt von Faust II nennt Helena 
Mephisto, der unter der Gestalt von Phorkyas erscheint, Widerdämon: „Ein 
Widerdämon bist du, das empfind’ ich wohl, / Und fürchte, Gutes wendest du zum 
Bösen um” (Goethe, 1959, Band 3: 274). So unterscheidet der deutsche Schriftsteller 
das Dämonische vom Teuflischen im Sinne des Christentums. Doch in Faust I 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



219 
 

bezeichnet sich Mephisto selbst als Geist, der stets verneint. Er verkörpert die Stimme 
des Unzufriedenen voller Widersprüche, der nach dem Absoluten strebt. Er handelt 
nicht, er regt nur an. Somit wird Mephistopheles zum dialektischen Prinzip der 
Evolution: „Ein Teil von jener Kraft, / Die stets das Böse will und stets das Gute 
schafft” (ibidem: 47). 
 Lucian Blaga, der Sokrates Daimonion mit Goethes Daimon vergleicht, 
bemerkt, dass Letzterer genauso geheimnisvoll ist, aber größer, genauso selten, aber 
kräftiger, genauso launisch, aber unternehmungslustiger (Blaga, 1930: 259). Der 
rumänische Dichter betont die Unterschiede zwischen dem sokratischen und Goethes 
Dämon. Sokrates inneres Orakel enthält etwas Negatives. Es ist eine verborgene 
Stimme, die seinen Meister davon abhält, einen falschen Schritt zu machen. Der 
sokratische Dämon ist ein Geist der moralischen Einschränkung. Goethes Dämon ist 
eine magische Kraft, ein positiver Geist der Schöpfung, der Leistungsfähigkeit, der Tat 
(ibidem: 260). Laut Lucian Blaga erklärt sich Goethes Faszination für Byron dadurch, 
dass er in dem englischen Dichter über alle Konventionen und Gesetze hinaus das 
Dämonische verkörpert sah. In Byron entfaltet sich das Dämonische, die verborgene, 
launische Kraft der Schöpfung, des Abenteuers und der Tat unverändert in ihrer 
ursprünglichen Gestalt (ibidem: 260-261). Obwohl er in Byron das Dämonische in 
seiner ursprünglichen Form bewunderte, akzeptierte Goethe es nicht in seinem eigenen 
Wesen, denn sein Geist ist zu komplex, um von einer einzigen Eigenschaft bestimmt zu 
werden.  
 In verschiedenen Phasen seines Schaffens bemerken wir bei Goethe eine 
Umwandlung des Geniebegriffs vom Originalgenie als überaus begabtes, kreatives, aber 
auch stürmisches Wesen, zur Gestalt des Dämons als Individualität und zur Eigenschaft 
des Dämonischen, das die Manifestierung einer widerspenstigen Urkraft sowohl in 
Menschen, als auch in der Natur im Allgemeinen darstellt. 
 
Bibliographie 
Barner, W., Grimm, G. E., Kiesel, H., Karmer, M., (Hrsg.), Lessing: Epoche – Werke – Wirkung, 
6. Auflage, München, Verlag C.H. Beck, 1998. 
Blaga, L., „Daimonion”, 1930, Societatea de mâine, nr. 13-14, pp. 259-261. 
Butler, E. M., Byron and Goethe, London, Bowes and Bowes, 1956. 
Donat, S., Birus, H., Goethe – ein letztes Universalgenie?, Göttingen, Wallstein Verlag, 1999. 
Eckermann, J. P., Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, 2. Band, Berlin, 
Deutsche Bibliothek, 1850. 
Freivogel, M., Klopstock, der heilige Dichter, Bern, Francke, 1954. 
Goethe, J. W. v., Goethes Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, 3. und 10. Band, Hamburg, 
Christian Wegner Verlag, 1959. 
Goethe, J. W. v., Poetische Werke [Band 1–16], 1. Band, Berlin, Aufbau Verlag, 1960. 
Goethe, J. W. v., Kunsttheoretische Schriften und Übersetzungen [Band 17–22], 17. Band, Berlin, 
Aufbau Verlag, 1977. 
Gundolf, F., Goethe, Paderborn, Salzwasser Verlag, 2013. 
Hamann, J. G., Sokratische Denkwürdigkeiten. Aesthetica in nuce, Stuttgart, Philipp Reclam, 
2004. 
Kant, I., Kritik der Urteilskraft, in Werke in zwölf Bänden, 10. Band, Frankfurt am Main, 
Suhrkamp Verlag, 1977. 
Klopstock, F. G., Werke, 2. Band: Epos, Drama, vermischte Schriften und Briefe, herausgegeben, 
mit einem Nachwort und Anmerkungen von Klaus D. Schult, Bukarest, Kriterion Verlag, 1984. 
Jung, C. G., Symbols of Transformation, New York, Pantheon, 1956. 
Jung, C. G., Erinnerungen, Träume, Gedanken, aufgezeichnet und herausgegeben von Aniela 
Jaffé, Zürich/ Düsseldorf, Walter Verlag, 2003. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești



220 
 

Lavater, J. C., Physiognomische Fragmente zur Beförderung der Menschenkenntnis und 
Menschenliebe, 4. Band, Leipzig/ Winterthur, Weidmann, 1778. 
May, R., Love and Will, New York, W. W. Norton & Co Inc., 1969. 
Morretta, A., Daimon şi supraom, traducere de Bogdan Zotta, Bucureşti, Editura Tehnică, 1994. 
Nicholls, A., Goethe’s Concept of the Daemonic: After the Ancients, Rochester, NY, Camden 
House, 2006. 
Nietzsche, F., Mein Begriff vom Genie, in Werke in drei Bänden, 2. Band, München, Carl Hanser 
Verlag, 1954. 
Peacock, S. J., „Strugling with the daimon: Eliza M. Butler on Germany and Germans”, 2006, 
History of European Ideas, vol. 32, no. 1, pp. 99-115. 
Staiger, E., Goethe, Band 3, Zürich, Atlantis Verlag, 1959. 
Young, E., Conjectures on Original Composition in a Letter to the Author of Sir Charles 
Grandison, printed for A. Millar in The Strand and R. and J. Dodsley in Pall-Mall, London, 1759. 
Electronische Quellen 
Fuhrmann, D. P., Goethe – 250: Orfism şi hermetism, 1999, România literară, nr. 37. 
http://www.romlit.ro/goethe_-_250_orfism_si_hermetism, abgerufen am 29.04.2013. 
 
Acknowledgment 
This work was partially supported by the strategic grant POSDRU/CPP107/DMI1.5/S/80272, 
Project ID80272 (2010), co-financed by the European Social Fund-Investing in People, within the 
Sectorial Operational Programme Human Resources Development 2007-2013. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:27 UTC)
BDD-A5994 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

