LE DEMON ET SES EMISSAIRES DANS LA DYNASTIE
CARAGIALE

loana TREMPE"

AbstractThe area of the fantastic indicates new connectamd keys of the artistic
imaginary that characterize Caragiale writers. Undére influence of popular believes, the
demon appears in both Costache Caragiale’s comedyiraadme of |. L.Caragiale’s epic works
and drama. Not as much the demon, as the charaaerabnism represents one of the aspects of
the fantastic area in Mateiu Caragiale’s writing, ag a bookish source. Significant points for
the dynasty’s imaginary are: the theme of the wans@ Devil's woman, evil eye, magic rituals,
fantastic scenery and animals being the Devil'sssaries, as external signs of hell.

Keywords:fantastic, demon, dynasty.

La dimension fantastique de I'ceuvre de la dynasiie Caragiale a de
différentes perspectives. Le coloris fabuleux éeoerhfascine simultanément les récits
réalistes de Caragiale. De méme, les irisés paétigilissent de la réalité obsolete,
instable et périssable des personnages de Mateagi@ke. A ces types de fantastique
on ajoute des structures fantastiques du psychipleget des formes du satanique. Des
incarnations démoniaques se produisent méme déosture théatrale de Costache
Caragiale, le représentant de la premiere généraliola dynastie. En respectant le
profil distinctif de la dimension fantastique, @eperspective offerte par les deux grands
écrivains de la dynastie, on insiste, dans ce gij sur une constante thématique et
d’atmosphére, qui nous permet une comparaisont @&k magie, du mystére, démon,
démonisme, la femme pire que le diable, le magmétisles yeux hypnotiques et
d’'autres signes de la transcendance.

En fusionnant avec le concept de bien, dans I'ebprrnain universel de tous
les époques, le diable est « un étre de raisonimofy) 2003: 5), une partie maléfique
d’'un inséparable tout et qui peut étre expliquépdint de vue mythique dans I'esprit
rationnel ou congu comme réel du point de vue imlig Né d’abord sous les auspices
des religions monothéistes, le diable entre damsiltare laique, profane, de I'Europe,
tout en infusant les créations littéraires. Unegempopulaire du diable cornu surgit dans
les représentations du théatre du Xlle siecle, rengnt ensuite des forme de plus en
plus fantaisistes. En I'acceptant sur la scene stmuglifférents noms, dont certains
carrément hilarantes comme Robin, Greppin, Pietassd.orraine, Polig en Bretagne,
Lou Pecat en Gascogne, le Chaudronnier, 'Estrapiéle Boiteux en Espagne, la
culture populaire essaie ainsi se libérer de laeter provoquée par les images
démoniaques, établies par culte chrétien. Le camactidicule du personnage, son
portrait peint d'une maniére grotesque fonctionoenme une sorte d’exorcisme, en
admettant parfois la sympathie envers lui ou d’ptat@®n de I'enfer, qui reste plus
agréable que le paradibidem 39). Sous l'effet des hérésies folkloriques, ilgbte se
dessine depuis le Xle siécle, comme une apparermestrneuse, « mi-homme, mi-
animal, noir, cornu, la peau ridée et poilu », prerparfois I'aspect de loups garous, en
entendant, d’autres fois, ses ailes de chauvesouriméme s’envisageant comme des
créatures bleues, les pattes de faucon (dans Le®$ide Rohan, en 1430). Pendant la

YUniversité d'Oradedpana 1 _pop@yahoo.com

199

BDD-A5992 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:00:59 UTC)



Renaissance, a cet imaginaire diabolique, des septdtions artistiques sont ajoutés
comme le résultat de certains fantasmes refoulésnsDe Jardin des Délicespar
Hieronymus Bosch, par exemple, nous rencontronsuisien folle du diable avec
queue, les yeux de feu, la gueule de béte et leespde rongeurs, un énorme poéle
remplagant son ventre.

On a insisté sur ces avatars du démon, a partipréeniers siecles de
représentation artistique, car il semble vraimévelateur que certains détails de son
visage, fixées avec certitude, par le mental ctiflanais aussi a I'aide des lectures des
textes de cette époque-la, sont trouvés dans \ailtrde trois générations d’écrivains
Caragiale qu'on suit. Le théme du diable est dtilmr Costache Caragiale dans la
comédie Gsoare la mahalaavec une intention comique et satirique. Le bdtimie,
respecté dans la société pour son esprit pragneatayec lequel il a gagné sa richesse
et sa position, devient ridicule aux yeux des darwsqu’il s’exprime la crainte de
I'Antéchrist incarné dans un enfant de six ans, geist autre que son voisin. La
description du petit démon refléte les traces degances populaires, parce que « cet
enfant est né avec deux dents au-dessus, que Reuardonne, ses yeux sont rouges,
parfois comme ceux d’un lapin blancPrimii nostri dramaturgi, 1960: 207). Mais pas
seulement les yeux mais aussi le comportement elgaht présente des attributs
d'animaux. Effrayé de la foudre, le petit pousse terlements qui ressemblent au
boyard superstitieux, comme ceux d'un « loup affamé

L'espace thématique des influences de type magiquéent « le charme, la
magie », « la fascination érotique, l'incantatigrkela magie noire », illustrés par la
prose d'l. L. Caragiale et de Mateiu Caragialecamscrits au fantastique. Tout en
traitant le diabolique, I. L. Caragiale utilise’aditation et I'alarme », tandis que chez
Mateiu Caragiale apparaissent « I'écart et I'emb&tet » (Degidan, 1997: 306).

Les débuts timides d'introduction du diable parmeis |personnages de
Caragiale, remarqués dans les saynédga si Spiridus ou O inverie mare,
s'accomplissent dans les proses mémoraBkdsl dracului Kir lanulea, La hanul lui
Ménjoali. Selon I'appréciation de Nicolae Ciobanu, celui pur accorde un grand
espace dans son livre sur le fantastique de loma IGaragiale, « ces écrits tendent [...]
vers un réalisme épique intrinseque, ou le famfastd’origine magique-folklorique est
sollicité seulement pour révéler la dimension denpénétrable et du maléfique
satanisme qui s’insinue dans la psychologie humandui marquant — assez souvent
d'une maniére décisive - le comportement et, fim&lt, le destin » (Cioban, 1987:
335). Parmi les opinions sur le fantastique de @lala exprimées par Pompiliu
Constantinescu, on retient seulement celle quirdegBexistence du satanisme dans la
vision épique-fantastique de l'auteur. Chez I. largyiale, le satanisme n’est pas celui
des angoisses personnelles, car méme lorsqu’il tadl@p narration a la premiére
personne, les évenements fantastiques sont présentr objectivité. En ce qui
concerne l'art du fantastique, les considératiansritique partent de la méme prémisse
du détachement lucide de I'écrivain, en souligngué «le réalisme de Caragiale
prendre un bon équilibre avec la magie fantastig(f@onstantinescu, 1967: 163).

Le diable apparait en genre dramatique aussi dardrdmeNapasta pour
tourmenter lon, le fou. De son pouvoir, que la Yempeut le garder, parce que «le
diable m'a commandé deux fois ou me faire tueraurpprendre mon ame... »
(Caragiale, I. L., 1959: 340). Bien gu'on ne comssai pas son visage, on voit
l'influence néfaste qu'il a sur le pauvre lon. Ddasnéme drame, nous constatons que
tous les deux, divinité et démon, ont leurs megsaden quitte la prison, parce gu'il
suit un écureuil, qu'il pergoit comme I'envoyé de Vierge. Etant donné le fait qu'il

200

BDD-A5992 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:00:59 UTC)



arrive, en le suivant, dans la maison de la vewdrtbmme a cause duquel il a été
enfermé, nous ne pouvons pas ignorer la fonctionbsjique de la petite créature
comme un instrument du destin. La méme vision @&cuareuil apparait au moment de
sa mort. Dans l'imagination fiévreuse, quasi-démedet du fanatique religieux,
habilement manipulé par les insinuations d’Ancaadoamir prend le visage de diable,
ennemi de 'homme, qu’lon apostrophe en crescerdi:tu es le diable, pourquoi ne
vas-tu pas t'assoir dans I'étang ou tu as étégatéla Vierge? Ou ... pourquoi ne pas
aller n'importe ou a condition que tu ne revienpis? Ou pourquoi ne pas retourner
dans les entrailles de I'enfer? Pourquoi? ..Ibidém 363), ce qui renforce l'idée
commune de I'humanité rejeté, de la distinctionegavout ce qui est naturel.

En La hanul lui Manjoad, deux autres créatures, le coyote et le chevreau,
deviennent des messagers de forces obscures ou de&mecarnations démoniaques,
comme il explique a Fariicson beau-pére, lordache: « C'était le diable, tszmoi »
(Caragiale, I. L., 1962: 112). Il y a un frissortagaque dans le texte qui glisse dans
"atmosphere et dans la conscience du personnaggeune homme est tellement
submergé par les émotions d’une nouvelle expérigntkperd sa lucidité.

En Kir lanulea on peut parler d'un « pacte avec le diable » 6plfdrtuit et
présenté comme un épisode secondaire. Entre flexjohghiuta se consacre un contrat
qui assure au premier la récompense en argentlaaentillesse salutaire montré au
diable harcelé par les créanciers. Negeiéchappe de cette alliance a temps, par une
tromperie avant que le godt de l'argent détruiseisat son ame.

Les apparitions démoniaques de la prose de Cagagidlune finalité variée.
Ses démons une fois intégrés dans une communaumt@irel ne semblent a rien
supérieurs aux mortels. Si vous vous disputez enque ce soit, ce sont leurs défauts
et leurs vices. Par exemple, Kir lanulea, « comhrejoe homme soumis aux faiblesses
humaines, était dominé de la passion de la vanftbidem 160). Le diable n'est pas
seulement un symbole satanique, parce que parfeigli@ble te dirige, on voit, vers le
bien ... » [bidem 112). Autrefois, en raison d’un pouvoir terrestierentre en enfer,
pour se reposer, « pour trois cents ankbid¢nm 175) ou il s'éloigne « en clopinant de
retour sur la colline vers le coucher du soleil sars méme regarder en arriere »
(Ibidem 182). Limité, sous forme humaine, en ce qui come&es pouvoirs surnaturels,
le diable d’l. L. Caragiale acquiert des attribfisgs par la tradition de la littérature
populaire, en étant facilement trompé de lingéidogle I'homme simple. Méme
'image de I'enfer est soumise, chez I. L. Caragia une transformation parodique, a
I'aide de I'alchimie de 'humour. Le dialogue grigaentre Dardarot et ses sujets glisse
en bouffonnerie et la réputation de I'enfer obsstrdonc compromise.

En connotant la tentation féminine, « le petit thab apparait dans le récit
Intre doui povege, ol lors d’'un bal masqué, la jeune Nina, déguiseeMéphisto,
surveille continuellement le narrateur, en produisan magnétisme irrépressible. Dans
ce texte, l'impression magique est réduite a unudégnent ordinaire, a travers
'apparence de surréalité d’'un étre humain tangiple possible.

Le démonisme est imité, remarque lon Vartic « daspace de I'immédiat,
sous une forme littéraire, un cliché, une parod{®artic, 2002: 90), dans un sketch
commeBubicoou, a la fin, le narrateur, qui s'est diaboliqueineengé de 'agacant
chien gaté, quitte théatralement la scéne. « Jemgasmme un démon dans la foule et je
disparais dans la nuit noire » (Caragiale, |. B6Q: 223).

Ce n'est pas tant le démon, que le démonisme digupse personnages qui
constitue I'ossature de cet aspect du fantastidpez dateiu Caragiale. Si chez I. L.
Caragiale, le satanisme est surpris du point dedeula conception populaire, d'aprés

201

BDD-A5992 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:00:59 UTC)



laguelle le démon tente les hommes, comme un syarnthomal, qui se nourrit de leurs
faiblesses, chez Mateiu Caragiale, la source dwdé&me est d’'un genre livresque et
implique une admiration pour tout ce qui porte largue du mal. Chez les personnages
Aubrey de Vere, tout comme chez Mihnea, la critifjttéraire trouve une « hermétique
démoniaque » qui se manifeste « par la conscieecéa dséparation irréparable des
siens » (Cotryy 1977: 83). Le décor et les objets fantastiqueplifient I'atmosphere
démoniaque de I'évocation. Le fragmexegrusi aur, par exemple, qui fait partie du
cycle prévu les Magureni, porte un sous-titre inditf la damnation satanique des
personnages de Mateialon al iadului Tant le personnage Mihnea et que les salles du
chateau a travers lequel il s’égare comme un fa@t@ont circonscrites a un imaginaire
diabolique. Les signes extérieurs de I'enfer santencordance avec un mal intérieur
d’'un enfer dans lequel le héros plonge en l'abselecson épouse morte. Le critique
littéraire Ovidiu Cotry saisit les salons du chéateau - dans leur mélahgematique
d'ombres et de reflets - comme certains bolgiesedaues. Toutefois, se référant au
personnage de ce récit, 'essayiste remarque:luxke de ses vétements en deuil, sa
fievre agitée, son visage durci, ce sont les higpdges qui révéle son satanisme »
(Ibidem 28). Ensuite, c’est au régime satanique qu'apgrarta succession des rituels
ténébreux pratiqués par Mihnea dans lintimité dwteau imprégné de la présence
spirituelle palpable de la femme perdue. Son pauéiéré, d'ceillet blanc - Aubrey de
Vere préfére celui d'ceillet rouge - entoure le sogi les vétements de deuil. Les
marques démoniaques émergent du frisson et deafegi de Mihnea, qui s’apparente
aux manifestations épileptiques desdtha et du ministre d8ub pecetea tainemais
aussi bien de la marche épileptique de Sir Aubeywdre, comme symptdmes de la
possession démoniaque.

Le méme hermétisme démoniaqueNBgrusi aur peut étre tiré de singularité
du mode de vie de Sir Aubrey. Il est indéniable gaepersonnage appartienne a la
catégorie du dandy. Son secret qui ne peut étreéawst une forme de satanisme, défini
par des traits comme la volupté de la solitude tapta froideur, la stérilité et la fierté
exacerbée.

En se situant toujours dans la sphére du fantastlgiragmenta Viisoara du
projet interrompu de Mateiu Caragiale, intitl#oave vechicomprend une scéne qui
ressemble beaucoup aux légendes tissées autoulaweerljiste delLa hanul lui
Manjoali. « La Maison aux fantdmes » des Magureanu avéiby&f les curieux —
comme les voleurs de texte de Caragiale, tellement'un d'entre eux, a cause de la
peur, est tombé malade » (Caragiale, M., 1988:.175)

Nous tenons a insister sur un point de convergdndantastique de Caragiale,
dont il se croise le motif fréquemment illustré lde« femme pire que le diable » avec
des représentations de la féminité maléfique, digb®, du fantastique de Mateiu
Caragiale. I. L. Caragiale crée par Actayiun personnage féminin #@ér lanulea, un
« portrait de femme plus démoniaque » (Fanache4:1984), que méme son mari
lanulea voit « plus démoniaque que le fond defd’len. On admet la vérité de I'opinion
critique que « la méchanceté de cette femme estucantielle, gagnée et elle mesure
le mélange du monde » (B&fan, 2003: 77). Il vaut la peine de remarquer éaid du
portrait, présent chez d'autres personnages démaesades récits de Caragiale (le
diable delLa conag par exemple): le défaut de loucher (« elle asmilement un défaut,
elle avait ce regard louche parfois, mais pas tosj®). Avec cette particularité
Acrivita, dés le début, est dotée du «don» d’aveugler galuombe amoureux, mais
aussi de dominer les autres. La mésaventure ddaKirlea, le diable trompé par la
femme, est liée & une autre passion, celle d’Aghie méme démon mentionné au

202

BDD-A5992 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:00:59 UTC)



début du texte, terrorisé de la vieille femme, ailga rendu des services pendant trois
ans. Comme il indique I'exégéte Vasile Fanache fatdastique est imposé par la
structure méme des personnages féminins, dont hbple a la compréhension
rationnelle I'avantage maléfigue sur les hommesil etst rapporté a des causes
surnaturelles démoniaques » (Fanache, 1984: 135t I€ but de I'action: le maitre de
ce monde des ténébres, Dardarot, veut que ses s@jéfient la véracité de la raison
invoquée par les hommes entrés en enfer, pourcleute dans le péché. A cette fin,
Aghiuta est envoyé dans une aventure terrestre destipgmuger la nature démoniaque
de la femme qui serait a l'origine de toutes lesam@s humaines. Une fois marié, le
diable devient la victime de la femme égoiste, ewad jalouse, qui lui fait honte aux
yeux du monde et le conduit au désespoir et aife mnatérielle. Acrivia dévoile ses
attributs démoniaques seulement aprés ce qu'edlst shariée. Sa transformation est
radicale et se passe du jour au lendemain, dgmsusé « douce » reposent des latences
insoupgonnée de « lionne », qui rendent la chapralde au diable lui-méme.

Dans la prose de Mateiu Caragiale, le charme diplmlde féminité réside
dans le regard qui subjugue, en devenant un daétails, comme un motif obsessionnel,
a travers ses pages. En parlant de Pena Caiogendant sa jeunesse, Pantazi la décrit
ainsi: « Le charme de cet étre généralement maesgadtdt étrange que beau, se
trouve dans ses grands yeux verts, un vert troall; des ordures de poisson, comme
il dit le romain, des cils et des sourcils fondésiegard un peu perdu » (Caragiale, M.,
1988: 57). Et pourtant, Pena n’était pas la femnadéfigue du livre. L'incarnation
d’Eve « I'étrangére, 'ennemie irréconciliable éeréelle, celle qui répand la tentation
et la mort », c’est la demoiselle « juive »sBl&ca Nachmansohn, qui attire fatalement le
regard des hommes de la buvette de Covaci et gii<étonsciente de sa merveilleuse
beauté orientale en pleine floraison, blanche d@¢tem@mme une figure en cire, ou ses
yeux de velours brulaient comme une flamme froidreeses cils en soie th{dem
50). Son apparition évoque au narrateur I'imagene’fieur sombre, « pleine de poison
et de miel », justifiée par la suite par le pouwdsrfascination exercé sur les hommes,
mais aussi de la passion néfaste déclenchée, apladarce de vie des hommes dont il
se croise le destin avec le sien.

Une autre apparition féminine diabolisée dans ts@ide Mateiu Caragiale est
Sultana Negoianu, tourmentée par les instinctaddnir, qui révele ses crises les plus
pervers, en transmettant la chaleur du sang agesidita et Mima, des étres vicieux et
marqués des anomalies physiques ou mentales impEstanais aussi a llinca, créature
délicate, qui choisit de résister aux flammes ajgiesr des « terribles sens » et du
« chagrin des nuits cruelles thilem 128). On apercoit les supplices de Sultana et
d’llinca comme une réponse de Mateiu Caragiale tanis cas de possession H&
lanuleg a l'aide duquel I. L. Caragiale crée des scéres girtuosité démonologie »
(Fanache, 1984: 136).

L'amour est associé a la folie et au démonismes dantravail d’'un autre
représentant de la dynastie, Luca |. Caragialélsleadet d’l. L. Caragiale. Nous nous
référons auHrisovul domngei, un poéme qui surprend, de multiples perspectives
fragmentés, la triste histoire d’amour d'une cldited. La passion effrénée de la jeune
femme qui - dans la vision du Fou — « est manqueaton » (Caragiale, L., 1972:
36), prend une explication surnaturelle, d’inteti@m des forces diaboliques, associés
avec le péché: « Dans la vallée des esprits / Eerehdu diable joue / par I'herbe du
péché / Au claire de la lune. ». L'image est haflante et grotesque a la fois, ce qui
entraine a la danse irréelle d'autres présenceslidmginaire du fantastique
démonologique, « Les sorcieres crient / Et ellapgent les sabots / ainsi que les envies

203

BDD-A5992 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:00:59 UTC)



brillent ... / Elles se crachent comme les chat de montrent les seins / A la Lune »
(Ibidem 37-38) — (notre traduction)

En conséquence, le démon et ses émissaires sopté&iesices indéniables de
limaginaire fantastique de la dynastie d'écrivai@aragiale appartenant a trois
générations, en gagnant des illustrations mémasabletout a travers I'oeuvre des deux
piliers centraux, pére et fils. Dans le cas d'l. Qaragiale, le fantastique d’origine
satanique « vérifie les parties du réel » @item, 1997: 416), tandis que le fantastique
de Mateiu Caragiale se nourrit du refus des exjdioa rationnelles. Chez I. L.
Caragiale, le fantastique garde les repéres dutafalis que chez Mateiu Caragiale, il
offre des ouvertures vers le sacré.

Références

Caragiale, lon Luca&)pere vol. 1-4, Ediie critica de Al. RosettiSerban Cioculescu, Liviu &lin,
cu o introducere de Silvian losifescu, E.P.L., Begti 1959, 1960, 1962, 1965

Caragiale, Luca lonjJocul oglinzilor Prefaia de Barbu Cioculescu, Editura Minerva, Bugtire
1972

Caragiale, MateiuPajere. Remember. Craii de Curtea-Vechditura Minerva, Bucugsi, 1988
Ciobanu, Nicolaelntre imaginarsi fantastic in proza romaneascEditura Cartea Romaneasc
Bucurssti, 1987

Constantinescu, Pompili§crieri, vol. 1l, Ediiie Tngrijiti de Constara Constantinescu, Prefade
Victor Felea, E.P.L., Bucugt, 1967

Cotrus, Ovidiu, Opera lui Mateiu |. CaragialeEditura Minerva, Bucusgi, 1977

Deridan, loan, Mateiu |. Caragiale, Carnavalescuti liturgicul operei Editura Minerva,
Bucurati, 1997

Dersidan, loan, Nordul caragialian - periplul versiunilgr Editura Univers Enciclopedic,
Bucursti, 2003

Fanache, Vasile€Caragiale Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1984

Minois, GeorgesDiavolul, Traducerai note de Adrian Ene, Editura Corint, Bucgtie2003
Primii nostri dramaturgi, Antologie, studiu introductisi note bibliografice de Florin Tornea,
Editura de Stat pentru Literatigi Arta, Bucurati, 1960

Vartic, lon,Clanul Caragiale Editura Biblioteca Apostrof, Cluj-Napoca, 2002.

204

BDD-A5992 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:00:59 UTC)


http://www.tcpdf.org

