
98 
 

DES NOYAUX DE L’IMAGINAIRE MEDICAL  
 

Alina BAKO ∗∗∗∗ 
 

Abstract: This paper proposes a vision by discovering the red lines of  the medical 
imaginary in some Romanian texts, following three majors themes: the social illness, the 
immortality of the corps, the cancer of the soul. This is a synthetic presentation in order to identify 
the main issues of this subject by approaching novels and theater from Romanian Literature. 

Keywords: imaginary, medical, literature. 
 

 
L’imaginaire médical construit, par les symptômes qu’il insère dans le texte 

soit au niveau de personnages, soit au niveau de la société, ou au niveau du langage 
intertextuel une autre approche qu’on peut étudier en relation à la littérature. 

A partir de la moitié du XXème siècle et début du siècle de XXIème siècle des 
découvertes importantes dans le domaine médical se sont développées, par la tabulation de 
nouvelles techniques médicales de la modification, de l'amélioration des performances de 
l’humanoïde. De cette façon une nouvelle conception sur l'être humain, produit par la 
médecine améliorative aussi bien que l'anthropotechnie (la fabrication de l’homme par 
l'homme). Ce bouleversement technologique détermine une révision de la manière dans 
laquelle le corps humain est traité, les maladies qui le frappent, mais aussi un retour 
inévitable vers la médecine parallèle, aux dimensions mythiques et symboliques vers 
laquelle se dirige homo techniques, épuisé par son monde dans une tentative désespéré de 
se retrouver lui-même. Le corps, comme, “facteur d’individuation” (Durkheim), mais 
aussi une structure sociale, c’est le lien entre médicine et littérature, objet pharmakon 
(Derrida), pour l’articulation de l’imaginaire médical étudié dans le corpus des textes 
proposés. La problématique est complexe, surtout de la perspective des multiples 
rapproches transdisciplinaires qu’elle suppose. Les références se dirigent vers des champs 
disciplinaires comme la littérature, la philosophie, l’anthropologie, la psychologie, 
l’histoire. Le projet se propose de montrer la manière dans laquelle le discours de 
l’imaginaire médical est construit, en partant des ces fentes épistémologiques, dans le 
corpus des textes littéraires choisies. 

A partir de 1969, l’an de la publication du livre de Gilbert Durand, Les 
structures anthropologiques de l’imaginaire, l’imaginaire est devenu un domaine très 
riche et matrice pour les études littéraires. Jean Jacques Wunenburger, dans son récente 
livre Imaginaires et rationalité des médecines alternatives construit un spectre authentique 
de découverte des ressorts imagistiques  médicales. D’autres études comme Les malades 
et l’histoire de F. Cartwright et M.Biddiss propose une mise à jour des perspectives 
culturelles de l’imaginaire médical.  

L’imaginaire médical dans les textes étudiés deviendra un point d’appui pour 
des recherches ultérieures, pas seulement littéraires, mais aussi anthropologiques, 
sociologiques, psychologies. Ainsi, pour la recherche de l’imaginaire médicale, le point de 
départ est donné par les deux grands groupes de méthodes utilisées dans l'articulation de 
l'imaginaire: a) les outils utilisés par Bachelard et Gilbert Durand, qui ont mis l'accent sur 
les dimensions mythiques, anthropologie, imaginaires et symboliques herméneutique b) le 
deuxième se rapporte aux méthodes qualitatives qui mettent l'accent sur la recherche 
appliquée intéressé plutôt aux images et la manière à laquelle se reflète dans la société. 

                                                 
∗ Université « Lucian Blaga » Sibiu , alinabako@gmail.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești



99 
 

La littérature roumaine offre un spectre très large pour l’étude de cette 
thématique. Il s’agit, en effet, d’une esquisse d’un paysage littéraire étendu. De ce point de 
vue, la première discussion est ouverte par l’étude des maladies collectives, ensuite les 
spectres et la hantise, et des porteurs imaginaires de germes. 

 
Les maladies collectives  
Les maladies collectives sont presque toujours des prétextes pour des analyses 

plus approfondies sur l’imaginaire social, sur les tares de la société. De ce point de vue, 
le texte d’Eugène Ionesco, Rhinocéros, construit l’image terrifiante de la rhinocérite qui 
détermine une crise non seulement de la communauté, mais aussi de l’individu. La 
maladie contagieuse qui contamine les âmes des gens en les transformant dans des 
parties uniformes de même mécanisme sont retrouvé dans la vie extérieure qui palpite:  

DUDARD: Nous resterons tous les mêmes, bien sur. Alors pourquoi vous 
inquiétez-vous pour quelques cas de rhinocérite? Cela peut-être aussi une maladie. 
BÉRENGER: Justement, j’ai peur de la contagion.  DUDARD: Oh, n’y pensez plus. 
Vraiment, vous attachez trop d’importance à la chose. L’exemple de Jean n’est pas 
symptomatique, n’est pas représentatif, vous avez dit vous-même que Jean était 
orgueilleux. […]  BÉRENGER: […] Eh bien, voilà, vous venez de me donner une 
explication plausible. Oui, pour s’être mis dans cet état, il a certainement du avoir une 
crise, un accès de folie… Et pourtant il avait des arguments, il semblait avoir réfléchir la 
question, muri sa décision… Mais Bsuf, Bsuf, était-il fou lui aussi ?... et les autres, les 
autres? (Ionesco, 1991 : 603) 

Le théâtre de l’absurde propose une vision dynamique sur les phénomènes 
sociaux. Même si la rhinocérite a à faire avec la politique et le régime totalitaire 
qu’Ionescu même a vécu, il est très intéressant à observer la manière dont l’épidémie ne 
contrôle pas seulement les corps, mais aussi les esprits.  

DUDARD: Il reste l’hypothèse de l’épidémie. C’est comme la grippe. Ça c’est 
déjà vu des épidémies. […]BÉRENGER: Je me demande si je suis bien immunisé.  
DUDARD: De toute façon, ce n’est pas mortel. Il y a des maladies qui sont saines. Je 
suis convaincu qu’on en guérit si on veut. Ça leur passera, allez. […] BÉRENGER: 
Mais si on ne veut vraiment pas, n’est-ce pas, attraper ce mal, si on ne veut vraiment pas 
attraper ce mal, qui est un mal nerveux, on ne l’attrape pas, on ne l’attrape pas! 
(Ionesco, 1991 : 608-609)  

Les maladies des personnages deviennent des possibles instruments pour le 
contrôle des individus. La ressemblance de rhinocérite à la grippe est due à la facilité 
avec laquelle celle ci s’infiltre parmi les gens, tel les doctrines politiques qui parfois 
s’avèrent périlleuses et aussi endommageant. La voix qui soutient la santé des certaines 
maladies et qui appartient au Dudard détermine un sursaut vers le prochain niveau de 
compréhension: l’intellectuel qui prend les choses à la légère et qui ne veut pas analyser 
la profondeur du phénomène qui menace l’existence même. Seul Bérenger est capable 
de retenir la substance de l’humanité et sa guerre est contre tout le monde: 

BÉRENGER: (Il a un brusque sursaut.) Eh bien tant pis! Je me défendrai 
contre tout le monde. Ma carabine, ma carabine! (Il se retourne face au mur du fond ou 
sont fixées les tètes de rhinocéros, tout en criant: ) Contre tout le monde, je me 
défendrai, contre tout le monde je me défendrai! Je suis le dernier homme, je le resterai 
jusqu’au bout! Je ne capitule pas! (Ionesco, 1991 : 638) 

Dans un roman publié en 1968, nommé La chasse royale, Dumitru Radu 
Popescu esquisse le portrait d’une autre maladie, toujours sociale, car les personnages 
parlent dans des termes de la philosophie jungienne sur la source spirituelle du mal. Le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești



100 
 

roman construit en centre l’imaginaire médical, la contagion, l’épidémie, l’hystérie en 
masse. Nicanor, le personnage principal, assiste à des scènes de démence collective: en 
Patarlagele, l’épidémie c’est la rage. Il s’agit en effet d’une forme symbolique qui 
renvoie à un phénomène social très grave, de même que le comportement des individus 
dans de telles circonstances. La rage – réelle ou imaginaire – des chiens de Patarlagele 
devient une maladie plus terrible, la rage de la peur qui s’installe au cœur des individus:  

J’habite entre les incertitudes. C’est une forme d’existence cette incertitude, au 
moins en ce qui me concerne. Je suis paresseux, j’écoute et je vois non seulement les 
merveilles du monde, mais aussi ses désastres et j’apprends depuis toujours ce que tout 
le monde sache, qu’au delà de bonheur se trouve son reverse. (Popescu, 2011 : 120) 

Le personnage devient un porte parole des émotions qui dirigent le mental 
individuel, mais collectif aussi. L’existence devient en elle-même problématique, sous 
le signe inabordable de l’inconnu, sans des énergies reconstructives. « Si on voit un 
homme mourant, et on voit aussi la résurrection d’un mort, il n’y a plus rien à voir dans 
ce monde. D’autres merveilles il n’y a plus....» (Popescu, D. R., op.cit., : 129)Le monde 
décrit par l’écrivain est tragique et soumis aux lois inopérables du destin. Les 
évènements s’accumulent et créent une tension fortement ressentie par l’individu de la 
société qui opprime la pensée libre. Toujours, la menace flotte dans l’air, son présence 
étant bousculé à tous moments dans des faits ordinaires, mais qui transforme le village 
dans un noyau de tensions grotesques. A tout moment, n’importe qui peut devenir une 
proie: être hanté, chassé, même tué. Le symbole qui se cache derrière cette lutte 
continué à la vérité constitue en effet la parabole: c’est une chasse des hommes par des 
hommes, une recherche très dure et acharné de la vérité. L’acte de justice devient un 
prétexte pour les chercheurs de vérité, pour ceux qui chassent la lumière. Le plus 
important c’est de découvrir la manière intérieure dont celui qui a tué a actionné. Il 
s’agit en réalité de la liaison qu’on peut établir à la société et au fait que les individus 
sont ses produits. 

On ne sait exactement ni si celui qui est venu pour chasser et nous a dit qu’il 
est le roi c’était vraiment le roi  ou quelqu’un d’autre…Personne   n’a pas vu le roi ni 
avant, ni après. C'est-à-dire, le roi est venu seulement une fois et depuis, chaque année, 
les gens vont chasser dans ce jour même. 1 (Popescu, 2011 : 199) 

D.R.Popescu observe les symptômes de la maladie sociale et construit un 
échafaudage par lequel la construction romanesque devient plus forte, une sorte 
d’épopée qui amasse des personnages de toutes les catégories, des faits communs mais 
aussi extraordinaire qui configure un certain sens de l’absolu, de peinture magnifique de 
la réalité. 

 
Le corps et l’immortalité 
L’univers fictionnel de Mircea Eliade est peuplé des docteurs, des malades, des 

guérisons miraculeuses qui retracent les liaisons entre la science et la religion. Le 
docteur William et le docteur Martin sont deux hypostases de la médicine. L’un 
représente le concret, la science sans valeur de doute, l’autre, qui sera reconnu par 
Dumitru aussi dans le prisonnier Dugay, transmet l’idée du miracle et de la croyance qui 
peut guérir l’être malade. D’autres part sont les êtres lucides, les profanes qui se 
méfient, qui cherchent la réalité. Le réel est représenté par la maladie, qui attaque le 
corps humain, le matériel. L’idée qui est soutenue dans le texte de Mircea Eliade 
renvoie à une guérison à l’aide de mental, du spirituel. Dans le texte Les trois Grâces, le 
personnage in absentia, le docteur Tataru, est le lien entre la différente partie du texte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești



101 
 

La découverte qui semblait révolutionner la médicine était le traitement du cancer. 1 Les 
discussions médicales construisent seulement la toile de l’araignée qui soutient quand 
même le discours mythique.  

Les expériences du docteur Tataru qui nous a fasciné il y a douze treize ans, 
c’étaient d’une autre catégorie; elles présupposaient une méthodologie révolutionnaire, 
qui n’avait rien à faire avec tout ce qu’on avait essayé jusqu’à ce moment dans le 
traitement scientifique du cancer.2 (Eliade, 1992 : 12) 

La science échoue, dans la vision du texte, par le simple fait que le traitement 
appliqué, de l’eau saline, devient un palliatif ayant un effet placébo. L’idée de la 
jeunesse acquise par l’intermédiaire d’une méthode alternative résous seulement 
partiellement la maladie du siècle. La réponse de la science n’est pas suffisante, et si 
celui-ci manque, l’être humain doit trouver en soi même les ressources de guérison. 
Finalement, en suivant les idées de Eugen Simion, „l’homme biblique a été emprisonné 
en Babilon, sans perdre l’espoir: la souffrance avait un sens. L’homme moderne a perdu 
le sens, et la création doit le redonner, en le mettant en contact avec les mythes.” 
(Simion, 1995 : 314). L’idée du docteur Tătaru3 (Eliade, 1992 : 49) contient une 
solution à toutes les maladies du corps humain. Il s’agit de retrouver l’état primaire de 
conscience, la capacité de se régénérer par son propre pouvoir.  

Le cancer est provoqué par une prolifération excessive et anarchique des 
cellules d’un tissu ou un organe. Le processus physiologique est paradoxal, même 
contradictoire. Parce que le phénomène de multiplication vertigineuse des cellules 
indique une pulsion positive, c’est-à-dire la régénération du tissu ou de l’organe. En soi, 
l’apparition d’un néoplasme, la prolifération massive des cellules, devrait conduire à la 
régénération totale du tissu et, finalement, à la régéneration, c’est à dire, la jeunesse du 
corps entier. Mais cette pulsion organique positive est annulé par le rythme démentiel de 
la prolifération cellulaire et du caractère anarchique, chaotique, des constructions micro 
et macro cellulaire, on dirait qu’il s’agit d’une tendance de création devenue 
brusquement amnésique, un processus „atéologique” amputé par l’intentionnalité, et qui 

                                                 
1 „Nicoleanu îşi freca încurcat mîinile. — Voiam să ştiu dacă erai la curent cu cercetările lui, mai 
precis, cu descoperirile lui de acum vreo zece ani, cînd mulţi dintre noi, cei care ne specializam în 
biologia medicală, credeam că doctorul Tătaru descoperise, sau era pe cale de a descoperi, 
tratamentul cancerului. (…)Aurelian mi-a mărturisit o dată că, dacă nu va fi împiedicat de 
împrejurări, în cel mult doi, trei ani, mortalitatea provocată de cancer va fi inferioară celei 
provocate de tuberculoză sau de sifilis. 
- Da, e adevărat. Asta se ştia de mult; se ştia că într-o zi problema cancerului va fi rezolvată, aşa 
cum a fost rezolvată, bunăoară, problema ciumei şi a turbării. Dar nu ştiu dacă doctorul Tătaru a 
intrat în amănunte.”. 
2 „Experienţele doctorului Tătaru, care ne fascinaseră pe noi acum doisprezece-trei-sprezece ani, 
erau de un alt ordin; presupuneau o metodologie revoluţionară, care nu avea nimic de-a face cu tot 
ce se încercase pînă atunci în tratamentul ştiinţific al cancerului.”  
3 Pe scurt, ideea doctorului era aceasta: cancerul este provocat de o proliferare excesivă şi 
anarhică a celulelor unui ţesut sau ale unui organ. Procesul fiziologic e paradoxal, chiar 
contradictoriu. Pentru că fenomenul de multiplicare vertiginoasă a celulelor indică o pulsiune 
pozitivă, şi anume regenerarea ţesutului sau organului respectiv. În sine, apariţia unui neoplasm, 
proliferarea masivă a celulelor, ar trebui să conducă la regenerarea totală a ţesutului şi, în cele din 
urmă, la regenerarea, adică la întinerirea, corpului întreg. Dar această pulsiune organică pozitivă 
este anulată de ritmul demenţial al proliferării celulelor şi de caracterul anarhic, haotic, al 
construcţiilor micro şi macrocelulare, s-ar spune că avem de-a face cu o tendinţă de creaţie 
devenită brusc amnezică, un proces fiziologic „ateologic”, amputat de intenţionalitate, şi care 
„creează” în neştire şi la întîmplare, fără scop, fără plan, fără structură.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești



102 
 

„crée” sans fin et par hasard, sans but, sans plan, sans structure. (Eliade, Les Trois 
Grâces : 18) 

L’imaginaire anarchique propose une vision étrange, une déstructuration du 
monde qui intervient et qui change la vie d’un être humain.   

Les maladies des personnages de Mircea Eliade deviennent des portes ouvertes 
vers la découverte de mythe. Seulement les êtres humains atteints par une maladie à 
accès à ce processus de guérison ou mieux dit métamorphose temporaire, par la 
régénération cellulaire et donc un nouvel âge, une jeunesse primordiale.  

Pour le docteur Tataru, les maladies constituaient notre unique chance de 
récupérer ce que nos premiers parents, Adam et Eva ont perdu, c’est à dire la jeunesse 
sans vieillesse et une vie sans limites. C’est pourquoi, il voulait savoir ce que les 
apocrifes de Vieux Testament disent sur l’origine et la signification des maladies. Mais 
il me confiait qu’il ne réussissait pas à comprendre la théologie impliquée par le sens 
découvert par lui: pourquoi, il me demandait tout le temps, pourquoi, très proche, tous 
les malades de cancer seront pas seulement guéris, mais régénères et jeunes tandis que il 
foudrait beaucoup  de temps jusqu’à la biologie médicale réussira de découvrir le 
processus de régénération périodique et jeunesse applicable aux hommes sans problème 
de santé 1(Eliade, 1991 : 34) 

Chez Mircea Eliade, les maladies ont une origine liée au péché originaire, au 
profane, et il trouve une explication très différente qui renvoie à l’idée de jeunesse sans 
vieillesse. Le corps est le destinataire de la force divine, mais aussi le produit de sa force 
intérieure. La réponse que le narrateur donne à la maladie de siècle n’est pas comme 
chez Petru Popescu, vivre la vie telle qu’elle est, mais l’une qui trouve sa source 
primaire dans le mythe, dans la nostalgie des origines. La maladie physique devient une 
maladie de l’esprit, et le corps malade est le correspondant d’une âme malade. Chercher 
la solution de la vie saine dans la santé de l’esprit devient une expérience limite pour 
l’homme qui a perdu la sacralité. 

 
Le cancer de l’âme 
Dans le roman de 1969, intitulé Attrapé, Petru Popescu concentre l’action 

autour d’un noyau de l’imaginaire médical: la maladie la plus connue et la plus 
redoutable qui est le cancer. La souffrance de l’ingénieur, le personnage principal du 
roman, est soumise au même processus organique: la croissance autonome d’une cellule 
qui se divise et qui dégénère. La maladie devient le substitut de la mort, le personnage 
devenant malade de mort. «Est-ce qu’il était possible qu’il soit vraiment malade, 
justement malade de cette maladie qui signifie mort? » Au delà de la première 
confrontation à l’idée de la mort intervient la passivité et l’ennui envers la fin de 
l’existence physique. 

L’idée de la mort m’ennuyait. C’était peut être parce que j’y réfléchissais 
beaucoup. Mais surtout parce qu’il est, je ne sais pas comment, aujourd’hui un vrai 

                                                 
1 Pentru doctorul Tătaru, bolile constituiau singura noastră șansă de a recupera ce au pierdut 
părințiii noștri dintâi, Adam și Eva, adică tinerețea fără de bătrînețe și o viață fără limită. De 
aceea, voia să afle de la mine ce spun apocrifele Vechiului Testament despre originea și sem-
nificația bolilor. Îmi mărturisea însă că nu izbutește să înțeleagă teologia pe care o implică sensul 
descoperit de el: de ce, mă întreba mereu, de ce, foarte curând toți bolnavii de cancer vor fi nu 
numai vindecați, ci regenerați și întineriți, în timp ce vor trece foarte mulți ani până când biologia 
medicală va reuși să descopere procesul de regenerare periodică și întinerire aplicabil oamenilor 
sănătoși?  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești



103 
 

refrain. Partout les gens meurent ; surtout dans des conditions tragiques […] C’est 
comme les choses ne seraient pas pareilles depuis des centaines d’années. 1 (Popescu, 
2009 : 120) 

Cette perspective sur la mort détermine une nouvelle réaction, l’être humain 
qui se trouve devant l’éternité tout nu, dépuré par les accessoires de l’humanité et 
conscient de son corps malade. Rien de mélodramatique, rien de la pitié, seulement 
l’enregistrement vital d’un être humain qui ressent la maladie partout. Le sauvetage 
provient s’enfile auprès de l’amitié et de l’amour. L’imaginaire médical de Petru 
Popescu se constitue de plusieurs fragments qui renvoient aux connaissances médicales. 
Il s’agit en effet d’une mise en scène d’une situation apparemment banale : un ingénieur 
apprend qu’il souffre d’une maladie incurable, maladie qui ne sera jamais explicitement 
nommée, mais seulement suggérée. Le cancer du personnage devient le prétexte pour un 
balayage parmi les situations de la vie, une lutte acharnée avec la  vie et la mort en 
même temps. Une grande partie du texte est dédiée aux descriptions du corps malade 
qui se situe dans un autre temps, sur d’autres coordonnées : 

Il m’arrive parfois de m’écartelé par mes propres mains, de pousser le mal par 
mes doigts, de l’amasser de moi, de l’arracher dehors, de le regarder. Absurde. C’est 
comme si je n’étais pas malade, et d’autant plus de quelque chose incurable. Ou est le 
mal, ou se cache-t-il dans le corps, comment pourrais-je m’ouvrir et le jeter dehors? Ma 
maladie ressemble encore à la santé et c’est justement maintenant que je pense à quel 
point la santé est trompeuse, trompeuse tel que la vie et tout les deux pleines de mort2 
(Popescu, 2009 : 203) 

La construction narrative détermine une vraie analyse de la vie humaine, dans 
son organicité, la raison pour laquelle l’imaginaire médical influence la littérature en la 
métamorphosant dans une question sur la pensée humaine et aussi sur le corps. 
L’analyse des noyaux de l’imaginaire médical dans quelques textes de la littérature 
roumaine constitue seulement le point de départ pour une future recherche dans ce 
domaine. Quoi que assez vaste, le domaine est peu connu et ce texte a essayé 
d’esquisser de possibles directions vers la découverte de raccrochage à la tendance 
européenne de retour au réalisme du texte et à l’être humain, dans sa corporalité.  

 
Références 
Biraben, Jean-Noël, “Essai sur les réactions des sociétés éprouvées par de grands fléaux 
épidémiques”, en Neithard Bulst, Robert Delort (eds.), Maladies et société (XII-XVIII siècles), 
Actes du colloque de Bielefeld, novembre 1986, Éditions du Centre National de la Recherche 
Scientifique, Paris, 1989, p. 367-374. 
 Boia, Lucian, Pentru o istorie a imaginarului, Editions Humanitas, Bucuresti, 2000. 
Delumeau, Jean, LEQUIN, Yves (eds.), Les malheurs des temps: histoire des fléaux et des 
calamités en France, Librairie Larousse, Paris, 1987. 

                                                 
1 Ideea morții mă plictisea. Poate pentru că mă gândeam prea mult la ea. Dar mai ales pentru că e, 
nu știu cum, azi, un adevărat refren. Peste tot mor oameni, mereu în condiții tragice, și cum de 
mai sunt posibile asemenea condiții, dar cum de mai e posibilă moarte însăși, în orice condiții, 
moartea bună chiar, mereu și mereu, în cărți, în ziare, la cinema, peste tot? Ca și cum toate 
lucrurile n-ar sta așa de sute de ani. 
2 Imi vine uneori să mă sfâșii cu mâinile mele, să scormonesc răul cu degetele mele, să-l adun din 
mine, să-l smulg afară, să-l privesc. Aberație. E ca și cum n-aș fi bolnav, și încă de un morb 
incurabil. Unde e răul, unde sălășluiește el în corp, cum să mă deschid și să-l arunc afară? Boala 
mea seamană încă a sănătate și abia acum mă gândesc ce înșelătoare e sănătatea, înșelătoare ca 
viața și amândouă pline de moarte.. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești



104 
 

Candre I.Aurel, Folclorul medical comparat. Privire generală. Medicina magică, Editions 
Polirom, Iași, 1999. 
Cartwrigth F, M.Bidis, Bolile și istoria, Editions All, București, 2005. 
Ceronetti, Guido, Tacerea trupului: materiale pentru studiul medicinei, traduction de Michaela 
Schiopu, préface de E. M. Cioran, Edition Humanitas, București, 2002. 
Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului: introducere în arhetipologia 
generala, traduction de Marcel Aderca, postface de Cornel Mihai Ionescu, Editions Univers 
Enciclopedic, Bucuresti, 1998. 
Eliade, Mircea, Les trois Graces, Editions Fundațiilor Culturale, Bucarest, 1991. 
Foucault, Michel, A supraveghea si a pedepsi: nasterea închisorii, traduction de français Bogdan 
Ghiu, control préface de Sorin Antohi, Editions Humanitas, Bucuresti, 1997. 
Healy, Margaret, Fictions of Disease in Early Modern England. Bodies, Plagues and Politics, 
Palgrave Macmillan, Basingstoke, New York, 2001. 
Ionescu, Eugène, Théâtre complet, édition présentée, établie et annotée par Emmanuel Jacquart, 
Paris, Gallimard, 1991 (Bibliothèque de la Pléiade). 
Nemoianu, Virgil, O teorie a secundarului, Editions Univers, București, 1997. 
Popescu, D. R,Vânătoarea regală, preface de Cornel Ungureanu, Editions Curtea Veche, 
Bucureşti, 2011. 
Popescu, Petru Attrapé, Editons Curtea Veche, București, 2009. 
Siegfried, André, Itinéraires de contagions: epidémies et idéologies, préface de Pasteur Valléry-
Radot, Libraire Armand Colin, Paris, 1960. 
Simion, Eugen , Preface la Integrala prozei fantastice.La umbra unui crin. Editions Moldova, 
Iași, 1995. 
Sperber, Dan, La contagion des idées. Théorie naturaliste de la culture, Éditions Odile Jacob, 
Paris, 1996. 
Wunenburger, Jean Jacques, Imaginaires et rationalité des médecines alternatives, Editions Les 
Belles Lettres, Paris, 2006. 
 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:00 UTC)
BDD-A5975 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

