QUELQUES CONSIDERATIONS SUR L’ESPACE SYMBOLIQUE
DANS LA COSMOLOGIE TRADITIONNELLE ROUMAINE'

Abstract: In this study I intend to identify the features of the space as they can be
deduced in the spiritual productions of the Romanian popular culture. The first step is to prove
that a unitary vision of the space is possible in this popular culture. Then I will show that this
vision is a symbolic representation, which justifies the characteristics of the space in the popular
imagination of the Romanian peasant. I'll show what qualitative space is and I'll explain its
symbolic value, what the valences of specific directions in space are, what meant for the archaic
imaginary the spirit of place, the qualitative heterogeneity of places and directions and how they
effectively influence the course of events. Finally, I will also analyze the symbol of the column of
the sky with its occurrences in the religious art and traditional Romanian culture, in particular
the avatar of this symbolic motif in the artistic production of Constantin Brancusi: the endless
column.

Keywords: symbolic space, orientation, qualitative heterogeneity.

Un débat interdisciplinaire sur les représentations de 1’espace et du temps et sur
leurs effets culturels, littéraires, historiques, esthétiques, moraux ne peut pas étre réduit
seulement a des considérations d’ordre abstrait sur ce probléme, comme c’est le cas des
sciences modernes. Et les choses se passent ainsi car la science moderne
(principalement la physique et les mathématiques) implique seulement un type spécial
de rationalité et une représentation du monde comme totalité qui ne se retrouvent pas
dans toutes les cultures.

A T’aube de la modernité, F. Bacon et R. Descartes ont établit le canon de la
rationalité discursive et de ses procédés légitimes (la méthode inductive et la méthode
déductive), en abandonnant les voies traditionnelles de la connaissance scolastique
(intuitive, révélée ou analogique symbolique), tout modele alternatif d’intelligibilité.
Stimulée par des fins pratiques et technologiques, la raison instrumentale a restreint la
sphére du réel aux données de la réalité observable, a 1’expérience vérifiable et
communicable.

Le modéle cosmologique copernicien est celui qui a remplacé le modéle
ptolémaique aristotélicien, en renversant la centralit¢ de la terre et de la position
privilégiée de I’homme dans la Création et ensuite il a ouvert la possibilité d’imaginer
d’autres mondes qui peuvent étre semblables a celui ot nous vivons, en imaginant aussi
I’infinité de I’univers spatial.

Le cosmos finit, centré et hiérarchiquement structuré des médiévaux a été brisé
et ainsi il a acquis la perspective de I’étendue infinie. Ce qu’il a perdu est justement la
centralité, la hiérarchie des niveaux de 1’existence et I’harmonieuse diversité qualitative
(la cosmicité). L’abolition de la limite spatiale détermine paradoxalement sa limitation
qualitative, la restreinte de la diversité du réel dans [’horizon d’une seule détermination:
la substance étendue (res extensa).

Pendant la période scolastique, la finitude du monde créé et sa centralité
avaient un sens qualitatif et une justification métaphysique, religicuse. Le centre du
monde n’était pas seulement un point géométrique, identifiable par la référence a ses
confins.

! Daniel Cojanu, Université «Valahia» de Targoviste, cojanu.daniel@gmail.com.

320

BDD-A5921 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:54:37 UTC)



Dans une cosmologie symbolique, celle des médiévaux par exemple, « le
centre est une propriété intrinséque de I’espace méme, une qualité propre plutdt qu’un
point qui peut étre calculé et localisé ». (Borella, Jean, 1995 : 74-75) Théologiquement
parlant, Dieu comme centre unique, absolu, donne a chaque point de 1’espace physique
la capacité d’étre pris pour centre. Pour Nicolas de Cues, au XVéme siécle, le monde
aurait pu étre défini comme ayant le centre partout et la limite nulle part. L univers
cartésien qui a abandonné la compréhension qualitative, analogique-symbolique de la
réalité, réduit a la seule dimension de I’étendue, sans profondeurs et mystéres devient un
univers avec la limite partout et le centre nulle part. La réduction qualitative est la
véritable finitude. Dans la cosmologie symbolique traditionnelle, toutes les choses du
monde s’ouvraient intérieurement vers l’infini et se trouvaient dans une solidarité
subtile, dans un réseau des correspondances, affinités et analogies qualitatives
témoignant la primauté de I’esprit. En fait, I’infinité spatiale du monde ne représente
qu’une réitération indéfinie de la finitude corporelle des choses.

Nous avons considéré qu’il convenait de faire ces clarifications avant
d’évoquer ce modele cosmologique tel qu’il peut étre reconnu dans les créations de la
tradition populaire roumaine. Nous avons une documentation abondante pour la culture
populaire autochtone mais aussi des ouvrages remarquables de synthése ; c’est la culture
traditionnelle qui nous est la plus proche et accessible. On cherche d’identifier, en
s’appuyant sur les témoignages apportés par les enquétes ethnographiques et les
anthologies de folklore, comment fonctionne la représentation de ’espace dans une
cosmologie symbolique. D’une grande utilité seront aussi les études philosophiques
traitant de I’ethos roumain ou sur une vision typiquement roumaine sur le monde : O
viziune romdneasca a fiinfei (Papadima, Ovidiu, 2009) ou Spatiul mioritic (Blaga,
Lucian, 1969 : 119-260). Les enquétes de terrain entreprises par Ernest Bernea et
systématisées dans ’ouvrage Spatiu, timp §i cauzalitate la poporul romdn (Bernea,
Ernest, 1997) soutiennent avec des documents I’hypothése d’une vision unitaire
spécifique pour le village traditionnel roumain. Les mythes, les représentations
collectives, les objets d’art populaire, les récits enregistrés par les ethnologues affirment
une unité des représentations spatiales, méme si elle est trés sophistiquée. Parce que,
comme nous le montrons, il s’agit d’un espace qualitatif. Lucian Blaga, préoccupé
d’identifier la structure stylistique des cultures, a séricusement considéré 1’hypothése
d’un esprit inconscient a la maniére de Jung, en élaborant une noologie abyssale.

A I’égard de la représentation de 1’espace, Blaga notait que «le sentiment que
I’on appelle spécifique d’une culture est un horizon ou une perspective qui crée
I’inconscient humain comme une premiére trame de son existence » ; La culture
folklorique roumaine a aussi une vision spatiale spécifique qui prend la forme
déterminée de « I’infini ondulé » (Blaga, Lucian, op.cit. : 119-121).

E. Bernea critique en partie la position de Blaga et celles de la morphologie de
la culture ou de la psychologie abyssale, montrant sur la documentation de terrain que
I’espace n’est pas la seule des données qui déterminent I’existence d’une civilisation,
d’une culture ou d’un style. L’espace ne peut pas épuiser les voies de connaissance de
notre culture populaire (le temps et la causalité ont la méme importance).

Les représentations populaires de I’espace chez les Roumains ont un contenu
positif, dérivé de I’expérience quotidienne, mais aussi des accents mythologiques, la
mythologie n’étant qu’une maniére particuliére d’interpréter le monde et la vie et de
modeler cette expérience. Lorsque nous parlons d’espace qualitatif, nous considérons
aussi comment est il ressenti, la coloration affective qui 1’accompagne. Représenté ou

321

BDD-A5921 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:54:37 UTC)



congu, I’espace devient un phénoméne concret, positif, bien que pas complétement
libéré de tous les éléments et influences émotionnelles.

Avant tout, I’espace s’impose pour le paysan roumain sur le plan pratique,
quand il veut orienter son comportement et expérience. Au-dela de ses limites pratiques
adaptatives, 1’espace devient une catégorie et une forme d’explication, «le cadre
fondamental qui édifie un vision de la vie », représentation collective avec des formes et
fonctions spécifiques d’un group social, ethnique.

Bernea identifie au niveau des représentations collectives et individuelles : a)
la fagon dont le peuple roumain représente 1’espace terrestre et les données habituelles
du monde environnant ; b) la fagon dont le paysan roumain représente la forme et
I’ordre cosmique en définissant les points cardinaux, les concepts de « haut » et « bas »,
la position du village dans le monde.

Les coutumes, les activités spontanées ou organisées peuvent stimuler,
actualiser et manifester la mentalité générale de la communauté comme forme de vie
qui a traversé le temps. Ainsi peuvent étre comprises les expressions de la culture
matérielle et spirituelle. Dans la vision populaire, la représentation de I’espace a non
seulement des déterminations géométriques ou d’orientation, mais elle est un
phénomeéne complexe, une expression de la participation humaine au cosmos. A
I’égard de I’espace terrestre, la notion de «lieu» a une grande relevance. Le lieu,
I’endroit, est une donnée concréte, impossible de définir abstraitement, avec des qualités
spécifiques. Bien que matériel et concret, le lieu a du potentiel spirituel.

Les plus générales qualifications qu’il peut prendre sont les suivantes : bon
endroit (c’est-a-dire, positif, fécond, bénéfique), mauvais endroit (négatif, stérile,
maléfique) et endroit abrité. L’endroit abrité est 1’endroit siir, qui ne peut pas étre
mauvais (par exemple, 1’église, le jardin, la tombe). Les autres endroits dits bons sont
susceptibles de devenir mauvais, lorsque dans leur périmétre se passent des événements
qui changent leur qualité (des événements magiques ou faits naturels relatifs a la vie
humaine : les crimes).

Les recherches sur le terrain fournissent une documentation plus consistante a
I’égard du mauvais endroit. C’est parce que I’homme est soucieux de se défendre contre
les conséquences mauvaises engendrées par ces endroits : des maux de téte, la perte de
la parole, la paralysie, la laideur, les conséquences magiques. Les mauvais lieux sont
reconnaissables par leurs caractéristiques physiques, géographiques (le c6té, le coude, le
marais, la forét). Il y a des endroits mauvais produits artificiellement (a cause de la
volonté et de ’action humaines) : les malédictions, les sorcelleries, les crimes. On peut
donner comme exemple les maisons abandonnées, les coins, les angles. Ce sont des
endroits qui peuvent favoriser ’apparition de vortex qui annonce la danse des fées.
L’angle et un assez mauvais endroit a cause de sa forme, un lieu ou les sorcicres font
leurs sorcelleries (1’angle de la rue, de la maison, du jardin).

La maison n’est pas seulement un objet utilitaire, mais aussi spirituel, elle est
le lieu ou se conservent et se transmettent les valeurs spirituelles. La maison et la cour
sont « origine et forme déterminée pour la plupart des activités humaines ». (Bernea,
Ernest, op.cit., 33) La maison comme licu est imprégnée des significations morales et
spirituelles complétement oubliées pour 1’esprit moderne. Chaque maison est un licu et
a sa propre facon, une spécificité unique, irréductible, une forme et des fonction qui
expriment un fond de spécificité sédimenté au cours du temps (la continuité dans le
temps est 1’élément clé pour la compréhension de la maison, mais un élément ignoré par
les modernes) ; ce qui est spécifique imprégne jour aprés jour avec une aura particuliére,

322

BDD-A5921 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:54:37 UTC)



inimitable le lieu de la maison. Dans ce cadre, se sédimentent des idées et des
sentiments qui définissent de plus en plus clairement les qualités uniques de la maison.

En général, la maison est un endroit bon et sir. Le mal, s’il survient, vient
d’ailleurs. Comme lieu des parents, la maison est abandonnée a peine (c'est le cas des
filles qui quittent leur maison natale quand se marient). Le lien étroit avec la maison
s’explique ainsi : elle est le lieu de la continuité, de la tradition, de I’héritage parental.
Par conséquent, elle est considérée comme un bon endroit, fécond, sain et régénérant.
Le paysan critique I’habitude moderne de quitter la maison. Le déplacement d’une
maison a une autre équivaut a une rupture avec le passé, a la perte du trésor familial, au
trauma d’adaptation, a [I’affaiblissement de [’ame et au déracinement. Par
I’emplacement de la maison, les générations passées sont présentes dans 1’espace
familial.

La pensée populaire des Roumains comme pensée archaique touche facilement
a I’empirique et au magique. Une maison abandonnée est considérée comme un
mauvais endroit. Lorsque quelqu’un se déplace dans une maison et n'avance pas bien,
c’est a cause de malédictions que ceux qui ont vécu dans cette maison ont dues aux
ancétres. Cette pensée fonctionne avec aussi d’autres termes efficaces dans la formation
de la représentation spatiale, les notions «autour» et «voisinage». L’autour représente la
proximité large (de ’individu, de la maison, du village); elle est plus étendue que le
voisinage. Elle a aussi un sens temporel, comme dans la phrase « autour des fétes
d’hiver », par exemple. Du point de vue spatial, elle devient un emplacement par
rapport.

Le voisinage est une extension de I’espace familial (Ia maison, la cour). Il est
considéré comme positif, car il élimine 1I’imprévisible. Par conséquent, il est considéré
aussi comme endroit protégé et ca explique pourquoi il est recommandable d’avoir de
bonnes relations avec les voisins ; le voisinage est considéré une liaison plus étroite que
la parenté. Le voisinage a une détermination spatiale, mais aussi une signification
sociale, il est le lien (hautement qualifié spatialement) entre la famille et le village.

A son tour, le village est considéré comme un lieu d’appartenance par lequel
I’homme existe et est défini (acquiert son identité, sa spécificité¢). « Comme dans le cas
du voisinage, il n’est pas sans importance si tu appartiens a un village ou a un autre »
(Ibidem : 39). Le village ne doit pas étre abandonné (le village, le voisinage, la
maison...) parce qu’il te donne de la force, de la santé, du progrés dans tout ce que tu
fais, mais aussi, paradoxalement pour I’esprit moderne, il te donne de la liberté. C’est
une liberté entendue comme certitude. Dans un autre village vous vous sentez
inconfortable, car ’esprit du lieu qui vous a nourri manque. (/bidem) Analogiquement,
la frontiére' est pour le village ce qui est la cour pour la maison. C’est jusqu’a la
frontiére que I’homme du village roumain traditionnel se sent dans son propre état, dans
sa propre peau, rien ne contredit ces convictions et ses croyances. La fronticre
n’appartient pas a ’homme dans le sens matériel (I’horizon ne peut pas étre saisi), elle
n’est pas sa propriété, mais elle lui appartient au sens spirituel. « La frontiére ferme un
monde familier et ouvre un monde inconnu ». (Ibidem : 40) Par conséquent, sur ce « lieu
limite » sont accomplis des actes magiques, rituels (certains bénéfiques, pour une bonne
récolte, par exemple) ; les actes magiques sont accomplis aussi a I’intersection de la
route et de la frontiere.

1 .
En roumain, hotar.

323

BDD-A5921 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:54:37 UTC)



Dans cette mentalité, celui qui venait d’ailleurs (I’étranger, I’immigrant) n’était
pas bien vu. L’Intégration dans la communauté du village est seulement formelle
(jamais totale), parce que 1’étranger porte les caractéristiques de 1’endroit d’ou il vient.
L’ordre cosmique est un théme important pour la compréhension de la pensée
archaique. Le monde est créé, non pas par hasard, mais sous une forme gouvernée de
I’équilibre et de I’harmonie. L ordre de la nature est souverain, supréme, compléte, nous
en obéissons, méme si nous sommes libres a faire des choix. Méme les catastrophes
naturelles y sont intégrées, 1’ordre subsiste méme quand elle n’est pas manifeste. Elle
explique aussi la beauté de I’univers. En grec ancien, kosmos signifie en méme temps
ordre et beauté.

La mentalité populaire roumaine ne réduit pas les points cardinaux a certains
points géométriques abstraits, mais elle les associe a des régions concrétes, avec leur
spécificité absolue. La marche du soleil dans le ciel est ce qui permet de mesurer le
temps, d’établir les points cardinaux comme régions autonomes, irréductibles dans le
monde. Dans le mode de vie archaique, le paysan roumain a eu une représentation assez
exacte du temps. « Les heures du jour et de la nuit ne sont plus que des points de temps
fixes par rapport a 1’espace » (Ibidem : 71). Cela signifie que, bien que 1’espace et le
temps ne puissent &tre séparés, 1’espace joue le role référentiel. Les points cardinaux
sont référentiels pour la position, pour I’emplacement, pour déterminer I’horizon, pour
I’évaluation des distances, mais aussi pour estimer les moments du temps. Les choses
ont des qualités et des fonctions par rapport a la position et I'orientation qu’ils
détiennent envers ces points. Les qualités des points cardinaux ont une dimension
cosmique, mais elles sont liées aussi a I’existence courante, familiére de ’homme. Le
paysan refuse I’interprétation mathématique des points cardinaux, auxquels il attribue
un caractere concret qualitatif, il les personnifie, tout en leurs associant des pouvoirs et
des caracteres liés a leur existence spécifique. Ainsi est dépassée 1’ordre physique des
choses, leur dimension strictement manifeste, visible.

Pour le paysan roumain, le monde comme totalité cosmique existe réellement,
objectivement, il se manifeste, a ses lois qui doivent étre suivies. L’ordre des choses (la
Iégislation cosmique et providentielle) est indépendant de la volonté humaine. « Le
monde est dans son contenu, pas dans le ndtre ». (Ibidem : 63). Cela n’entraine pas du
fatalisme, mais du réalisme. Le monde est réel pour le paysan, méme s’il ne peut pas
I’expliquer parce 1’univers est plein de mystéres. Le monde est grand mais pas infini
(méme si on ne sait pas ou est sa fin). Du fait qu’il y a des régions invisibles du monde
ne résulte pas que le monde est sans limites. Le paysan roumain ne peut pas concevoir,
penser ’infini ; il ne peut pas accepter ni le sentiment de I’infini. En fait, il ne peut pas
accepter l’infini quantitatif de 1’adition, de I’extension, mais seulement I’infini
qualitatif, intensionnel, anagogique — comme le suggere la colonne sans fin de C.
Brancusi, qui incorpore le symbolisme archaique de I’axe du monde. Ni la mort, ni le
sentiment de la mort n’apporte I’idée de 1’infini (comme éternité quantitative, comme
succession ou comme une répétition sans fin), mais les deux suggerent le passage a un
autre cycle, dans un autre régime ontologique qui se referme sur lui, annongant une
autre ouverture. C’est un déchainement, une transgression de la condition humaine,
profane, limitative (le corps, I’histoire, le contexte). L’obélisque de Brancusi met en
valeur I'une des thématiques symboliques de prédilection de la création populaire
roumaine : il s’agit du motif de la colonne du ciel, qui peut étre retrouvé dans les piliers
funéraires ou dans la sculpture des grandes portes des Maramuret. (Vulcénescu,
Romulus, 1972)

324

BDD-A5921 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:54:37 UTC)



La croix des points cardinaux du plan horizontal de la terre et I’ Axe vertical du
Monde qui passe perpendiculairement par son centre détermine la croix avec trois
dimensions. En unissant les points symétriquement situés sur ces trois axes, d’un coté
ou d’un autre de leur centre commun, il en résulte un thomboédre. Or, c¢’est connu que
le rhomboedre entre dans la structure de la colonne sans fin de C. Brancuti. Le
rhomboédre est la transposition plastique des états supérieurs de I’€tre comme des
cycles en succession anagogique, et la verticale représente la marque de I’infini
qualitatif, qui s’accompli avec chaque échelon monté et n’est pas seulement une
répétition monotone (Al-George, Sergiu, 1981). La verticalité est le signe éminent de la
centralité symbolique et consacre ainsi le caractére hétérogéne et qualitatif de la
représentation de 1’espace dans la cosmologie traditionnelle roumaine.

Bibliographie

Al-George, Sergiu, Arhaic §i universal. India in constiinta culturald romdneascad, Ed. Eminescu,
Bucuresti, 1981.

Bernea, Emest, Spatiu, timp si cauzalitate la poporul romdn, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1997.
Blaga, Lucian, Trilogia culturii, ELU, Bucuresti, 1969. ,,Spatiul mioritic”, pp. 119-260.

Borella, Jean, Criza simbolismului religios, Institutul European, Iasi, 1995.

Oisteanu, Andrei, ,,Antropologia locuirii traditionale. Omul intre Natura si Cultura”, in Mythos si
Logos. Studii si eseuri de antropologie culturald, Ed. Nemira, Bucuresti, 1998, pp.153-173.
Papadima, Ovidiu, O viziune romdneasca a lumii, Ed. Saeculum 1.O., Bucuresti, 2009.
Vulcinescu, Romulus, Coloana cerului, Ed. Academiei RSR, Bucuresti, 1972.

325

BDD-A5921 © 2011 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:54:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

