METADISCOURS PROCUSTIEN

Petru PISTOL
University of Pitesti

Résumé : L’intervention présente propose une relecture de projection esthétique du
procustianisme et sa corrélation avec l’agon artistique Apollon — Marsyas. L'interprétation est
suggerée par Octavian Paler et mise sous le signe de [’anticipation du baroque dans le
classicisme grec.

Mots-clés : canon, procustianisme, critéres, baroque, classicisme.

L’utopie de l'amour de Pygmalion institue une longue série d'expériences dans
I’idéalité de la fiction, dans une république particuliére, aseptique, procustienne dans le
bon sens.

Y aurait-il un «bon sens» dans le procustianisme? Procuste (en fait, Prokrustes,
en grec) semble saisir les prérogatives du sphinx des portes de Thébes, et tant que
brigand attique, c’est lui qui fait le tri a ’entrée dans la cité, mais, c’est précisément ici,
a Athénes en tant que ville ayant une perception correcte de la beauté, de I'harmonie et
de I’équilibre, ainsi que de la mesure, que 1’on retrouve aussi 1’exigence procustienne.
Meden agan, «rien de plus », en plus ou en moins, Procuste veut suggérer, tout en
frissonnant la vie avec la forme démoniaque qu’un postulat a la fois esthétique et
philosophique vétit.

Le Moyen Age a inventé cette méthode-1a de lecture / connaissance de l'ethos
d'une nation par la projection des caractéristiques représentatives d'un personnage
devenu symbolique sur sa propre communauté endémiquement dépendante. Aujourd'hui
ces artimologies médiévales peuvent étre comparées, grosso modo, aux soi-disant
marques identitaires nationales. Dans I'Antiquité, leur équivalent était porté par les
syntagmes engrammés dans le phylactére de la vie et de ’esprit de la nation en
question. Meden agan, par exemple, renvoie indubitablement a I'esprit grec
(d’extraction épicurienne). Si a 1’époque, le philosophe cynique prenait a la légere la
doctrine des écoles en akmél, d’un cynisme dans le cas de Procuste on ne peut parler
que si, par une démarche de corruption de la logique, nous assimilons la raillerie a la
tuerie. La différence est énorme, parce que la moquerie, I’hypostase du rire ordinaire2,
envisage le remplacement des plans: le discours sérieux, noctambule par celui des
aprés-midi faciles, tandis que tuer, et pas n’importe comment, mais avec une finesse
maléfique, signifie la dégradation de 1’espéce. Le cynique est lui aussi un chien3, mais
de maniére ironique. En outre, le cynisme est un choix de vie qui n’est pas pour qui que
ce soit: « Si je n'étais pas Alexandre — le macédonien ’aurait dit — je voudrais étre

' Akmé — « pic », « sommet », en grec. En se moquant des raisonnements académiques, Diogéne
présentait un coq dépouillé comme /" homme de Platon.

% Les Grecs faisaient la distinction entre le « rire commun », la « moquerie » — aischrologia et
« I’ironie », « le rire finement distillée » — Ayponoia.

3 Cynique, du kyon, kynés, « chien », en grec.

336

BDD-A5842 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:52 UTC)



Diogene ». Toutefois, Procuste n'est qu'un monstre ainsi que le minotaure (tous les deux
tués par Thésée), hydre de Lerne, le lion de Némée etc. Procuste pourrait étre cynique
au sens moderne du mot. Sous sa forme classique, le cynisme menait la dispute entre
une personne forte, pergue comme gagnante, et une autre, pauvre, condamnée — par un
accord commun — a la défaite ; la « morsure » de cette derniére est une sorte de
rébellion, de vengeance dans I'esprit de celui qui se trouve subjugué ; catapulté par terre
le cynique semble dire a celui qui le domine : « tu as des muscles, mais pas d’esprit ».
Dans la modernité, par contre, c’est le cynique qui est fort. Et, sans compter qu’il tienne
son épée au-dessus de la téte de son adversaire, il se moque aussi de lui. Sa moquerie
n’est d’aucun amusement, mais inutile, pénible; sa dimension spirituelle étant
maléfiquement étranglée, ce n’est que la violence qui est pure. C’est un tel cynisme que
’on a pratiqué dans les prisons communistes.

Si, sous 1’espéce morale-philosophique, le proustianisme dévoile la perversion,
le fait que l'idée de mesure tombe dans la folie, sera-t-il plus convaincant
esthétiquement parlant?

La réponse est la méme parce que nous nous trouvons devant un idéal
consacrée par le canon grec, mais perverti par le lit indélébilement sanglant.
Paradoxalement a premiére vue et évidemment dans la compréhension de fond, le
modele grec de beauté ne sortira pas « blessé » suite & sa confrontation avec une
pratique aberrante-paranoiaque, le mythe marquant uniquement la note de prudence
pour échapper aux excés. Mais, cela étant dit, nous revenons a l'essence méme du
postulat d’amplitude ontologique Meden dgan. La dialectique de Procuste est une qui
surgit de I'Olympe, mais pas humaine. De quoi est-ce qu’il s’agit: le silene Marsyas,
estimant que la flate avec laquelle il charmait la forét et ses créatures est plus mélodique
que la lyre d’Apollon, il lance un défi a son dieu. L’agén ne manque pas d’émotions
envers le patron des arts, cependant, apres la victoire, le dieu lui applique le traitement
destiné a « ceux qui lui ressemblent » : il le dépouille vivant et 1’accroche comme un
bouc aux branches d’un arbrel.

Par conséquent, le crime de Procuste a ses racines dans le crime de dieu.

Octavian Paler dit: « Dans ce contexte, nous devrions nous demander
pourquoi ont-ils surnommé (les grecs, n.n.), Procuste un brigand (...). Par son fameux
lit, Procuste s’opposait a la diversité. Il ne fait rien d’autre que d’appliquer brutalement
les doctrines de l'esthétique antique » (p.219). Donc, nous supposons que Procuste est
un individu instruit, mais encore plus fort que la lecture a ét¢ son mauvais caractére. En

! Le siléne, un vieux satyre qui avait la forme d’un bouc. Celui qui a jamais assisté & la scéne du
sacrifice de cet animal comprend pourquoi le dieu avait agit de la sorte: aprés avoir été
poignardé, I’animal est suspendu en l'air et accroché sur un support, et a I’aide d’un tuyau ou 1’on
souffle, on gonfle jusqu'a ce que sa peau se détache du corps, afin de la lui oter facilement comme
un habit. Mais Apollon le « déshabille » vivant, sans doute sans le gonfler. Pour cela il aurait eu
besoin d’un tuyau et le dieu ne manquait pas de I’esprit pour ne pas se rendre compte que, en
versant dans les trous retentissants de la flute de I’argile muette, s’obstruerait a jamais la bouche
de I’instrument « magique », ainsi la lyre aura a dominer pour toujours le concours des arts. Le
crime, n’étant pas parfait, se vengera : « Si nous suivons la légende, il nous sera difficile de croire
dans la vérité de I’opinion de ceux qui ont vu la vérité dans le classicisme un art de décence et de
modestie » (p.149) ; « Apollon vient d’un monde des poignards cachés sous des branches de
myrte » (p.151).

337

BDD-A5842 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:52 UTC)



lisant mal, il n'a pas trouvé dans le livre comment vaincre la bétel, mais I’affirmer. Et il
n’est pas le seul ; on retrouve son « homologue » comique dans 1'¢léve d'Aristophane
des Nuées : celui-ci, ayant appris qu’une dette devait étre payée, recouvra son propre
pere de coups, parce qu’il lui devait pour ce qu’il avait lui-méme recu pendant son
enfance. L’art grec impose un canon, l'artiste étant obligé a mesurer et tailler en pierre
en dimensions convenables. Procuste, a son tour, il est contaminé lui aussi a la passion
du canon. S'il était rendu au jugement du dieu Apollon et non pas de Thésée, il n'aurait
probablement pas trouvé la fin dans son propre lit. Au moins, c’est le sens que le
traitement appliqué a Marsyas prone.

«Justement avec la méme pierre, mais suivant un ordre différent on peut
construire un palais de la Renaissance ou une prison » (p. 144). Avec les mémes mots
on peut aimer ou tuer; ce qui compte c’est leur disposition, la facon dont ils sont
exprimés, ordre divin ou diabolique. A partir des mémes mots russes on a pu construire
deux empires, 1'un pour la beauté de l'esprit (Dostoievski), [’autre laid, contre l'esprit
(Staline). Le mot dont nous parlons est dans notre cas : norme, canon, critére. « Or, ce
qu’il faut c’est de ne pas détester les critéres en soi, mais de distinguer parmi eux ceux
qui sont vitaux et qui puissent mettre en captivité. Les accusateurs de Socrate avaient
eux aussi des critéres. De méme que lorsque 1'Inquisition a condamné Giordano Bruno
au biicher. A leur tour, Socrate et Bruno ont eu eux aussi leurs critéres qu'ils n’ont pas
voulus renier. En fait, I'histoire des blchers et des martyrs de I’humanité est un combat
entre les critéres. Procuste a lui-méme ses critéres. Le probléme est que ses moyens sont
ignobles et imposent une unité de mesure arbitraire et insensée. Ainsi, Procuste est
devenu un cauchemar de la logique » (p. 220).

Rappelons-nous ainsi la mise artistique : « toute l'histoire de 1'art se partage
entre Apollon et Marsyas » (p.154). Le classicisme, dont le « programme » se retrouve
entre limite et cercle, ne nous rend compte que d’une partie — la partie essentielle — de
la beauté de 1'art antique. Ce qui compléte le classicisme c’est le baroque : « Socrate est
un esprit baroque », dit Octavian Paler (p.152). Alcibiade avait déja bien appris la lecon
socratique lorsqu’il comparait le philosophe avec le siléne qui cache un cceur divin sous
le masque d'un vieux satyre2. « Ulysse lui-méme, tant qu'il est fasciné par des aventures
inconnues, est un hzomme baroque (O.P.). Cet homme baroque se révolte contre le cercle
fermé et aspire a s’envoler comme Icare (p.153). « Le classicisme trouve son bonheur
dans 1’équilibre, la répétition et le retour a soi-méme au principe du cercle » (p. 156).
« Le classicisme répéte. La perfection classique renferme le cercle et renonce a tout ce
qui se trouve en dehors de lui ; celle-ci ne fait pas qu’accepter les limites, mais elle les
célebre aussi, tout en méprisant le vague et 1’indécis » (p.153). « Le cercle magique se
brise et Marsyas cavale maintenant sur 1'ellipse baroque » (p.154).

Le lecteur observera, sans aucun tort, un exercice de mauvaise foi envers
l'auteur des Mpythologies subjectives. Car, qu’est-ce qu’elle peut bien dire cette

" Platon recommandait 1’éducation (paideia) comme un moyen d'apprivoiser l'instinct

animalesque constitutif de I’étre humain.

% Le siléne dans I’hypostase du poéte harcelé, incité par les mots bacchants, voici I’occurrence
actuelle du terme, fidele en grande partie a I’intensité mythique : « ...j obéit a tous les mots / Je
les suit comme un chien battu / De temps en temps / Je me sert une gifle / Je sort des
grincements, sort des cries, / Elles s’amusent, se provoquent / Comme les petites femmes qui ont
attrapées un vieux satyre / Et le torturent, lui provoquent les sensations » (Adrian Alui Gheorghe,
Le vieux poéte déclame sa réputation).

338

BDD-A5842 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:52 UTC)



succession de noms « baroques » en grec : Socrate, Icare, Marsyas, méme Ulysse, que
de saboter l'autorité du classicisme? Qui défendra celui-ci, sinon Procuste ainsi que,
peut-étre, les juges de Socrate (voir p. 152)? Il y aurait aussi Apollon, mais nous ne
croyons depuis tres longtemps en dieux. Octavian Paler répond : « L'idée d’art antique
ne doit pas étre réduite au classicisme », elle offre, & l'avance, le modele baroque ;
cependant il ne s’agit pas du «baroque sous ses formes heureuses et déclamatoires
comme chez Bernini, mais a ’endroit ou 1’on recherche et demande ; 1a ou il se trouve
comme (Edipe devant le Sphinx » (p.153). Le baroque, en tant que trouble, vers de
nouvelles clarifications, de I’eau du classicisme comme un miroir et une absorption de
I’individu (Narcisse). Ainsi, nous ne pouvons parler, a rebours, pas forcément d’un
« affaiblissement » du classicisme, mais de sa persistance sous le méme soleil,
néanmoins sous des tentes plus largement chantées et décorées.

De la « parole » d’Eugen Lovinescu : « chacun trouve dans 1’ Antiquité ce qu’il
cherche » (apud Octavian Paler, p. 117) nous y trouverons dans un sanctuaire sui
generis d’images archétypales, dans la figure de Marsyas, «1’ancétre mythique du
maniérisme », comme 1’estime Octavian Paler, en citant Hocke (p. 152). L’ Antiquité en
tant qu'une satura lanxl — selon I’expression latine qui définit une riche offre culinaire,
était généreuse dans l'esprit. L’ Antiquité semble tracer un projet pour la postérité, un
tableau de valeurs, une sorte de tableau de Mendeleiev, dans lequel on puisse enregistrer
les acquisitions époque par époque. De méme que, du «noyau dur » du maniérisme
proprement-dit, que I’histoire de I’art place entre la Renaissance et le Baroque, on
accéde a des prototypes mythiques ou descend dans un univers poétique contemporain®.

BIBLIOGRAPHIE

Marinescu-Himu, Maria, Piatkowski, Adelina, Istoria literaturii eline, Ed. Stiintifica, Bucuresti,
1972.

Paler, Octavian, Mitologii subiective, Ed. Eminescu, Bucuresti, 1975.

! Satura lanx (en latin « un pot-pourri »), « toutes sortes de nourritures », « ragoit ». D'otul le nom
du genre satirique, sdtira a l'origine : satura — rassemblant la prose et le vers, la plaisanterie
(’ironie) et le sérieux, etc.

2 Dans l'article « Eminescu et le maniérisme », Arges, Janvier / 2009, Viorel Stefanescu propose
la lecture «dans la tradition maniériste » de 1’Ode (en métre antique) d’Eminescu. A cet égard,
Viorel Stefanescu invoque « l’extraordinaire métaphore » « Toi, souffrance, douloureusement
douce », congruente — I’on comprend — a la métaphore révélatrice, et celle-ci — 1'équivalent
stylistique du concetto, considéré par Gustave René Hocke «une marque spécifique du
maniérisme européen ». Puisque le dénotatif de la métaphore métaphysique, si bien illustré dans
le verset blagian : « Maman, tu as été une fois, ma tombe » se retrouve dans la structure du
concetto, en revendiquant a la fois l'autorité du concept concordia discors, le raisonnement est
correcte, elle confirme « la nouveauté des anciennetés » ou « I’ancienneté des nouveautés ». Et,
surtout, I’omnipotence du génie. Quant au silence qui accompagne ce « défi » lancé par l'auteur
de D’article mentionné ci-dessus, reportez-vous au dicton tir¢ du droit romain: Qui tacet
consentire videtur — « Qui ne dit mot semble consentir ».

339

BDD-A5842 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

