
 
 

 
 

243

LA PENSÉE BAROQUE DANS LA POÉSIE MODERNE 
 

 
Magda GRIGORE   

Université de Piteşti 
 
 

Résumé -  La crise de la culture de la postmodernité a beaucoups de points en commun 
avec la célèbre « fin de siècle », celle-la qui apportait au baroque un raffinement  à part.Le poète, 
la blessure avec laquelle il équivaut, sera lui-même la perle imparfaite, la pensée aux formes 
asymétriques et aux accès impurs. Sa lyrique sera une recherche affectée de formes 
extraordinaires, dont le mérite sera la nouveauté et le vice, sans remède, du poétique. Et 
maintenant il paraissent, aux différences spécifiques par rapport au siècle du baroque historique, 
des poètes dont la matière littéraire abonde et qui ont, notamment, un certain appetit pour 
l’extravagance. La parenté avec ce qui a signifié la culture intégrale du baroque d’apogée 
découle de la vision dramatique de l’entier, du vécu, de l’émoi et de certaines attitudes devant la 
vie et devant la mort. Alors, le contexte historique était bien celui-la des guerres des religions, 
tandis que dans la contemporanéité le contexte est bien celui-la des guerres identitaires, de 
l’aliénation et de la séparation orgueilleuse de Dieu. Le sentiment de plus en plus aigu de 
l’instabilité existentielle va motiver souvent des œuvres, abondamment chargées, des écritures 
fastueuses, aux dorures de figures de style, à un authenticisme et à un minimalisme souvent 
débordants, des poèmes qui apparaissent comme arrachés à la vie quotidienne fruste, saisis par 
des sentiments contredictoires, toujours en changement. D’autant plus interessante devient 
maintenant une reinventorisation des affinités spécifiques à la pensée baroque. Toutes, ces formes 
prennent leur source dans la structure de l’homme baroque, celui qui s’est habitué d’être 
dubitatif, qui n’est pas apte de par cela de prendre des résolutions, se complaisant, 
maladivement, dans un espace de sursis, dans une irrémédiable transition. La tension et 
l’instabilité  font de son existence un provisorat, un spectacle tragique de l’être éphémeroïde. 
L’homme baroque sait seulement, il nous semble, qu’il est un projet vers la mort. 
  

Mots-clé : baroque, raffinement, spectacle.    
   

  
Les problèmes de l’homme moderne traduites en manière lyrique confèrent aux 

oeuvres de la profondeur textuelle et toutefois ils reclament le droit à une lecture 
contemplative. L’exhibition du moi ultragié par la modernité tient de la spectaculosité et 
de la théâtralisation de sa propre existence, motivation tragique venue de la nécéssité 
d’attirer l’attention sur l’individualité dissolue dans une alliénation irréversible. L’esprit 
vitriolant rencontré souvent dans la poésie postmoderne, la fronde proliférative de la 
lyrique actuelle sont des preuves déductibles d’une alliénation de l’homme moderne. La 
furie incontrôlée prête au texte une expression noncensurée et fruste. L’homme 
moderne est le possesseur d’un symptôme aigu de la manipulation. On sent une 
personne pensée et dirigée par d’autres. La pensée baroque de la poésie postbélique se 
fait reconnaître par la réconfiguration d’un réseau de thèmes, de motifs, d’images qui 
envoient explicitement vers le baroque de vision. Présente au premier chef par une 
angoisse du temps vécu, la pensée poétique se transpose dans une inquiétude 
existentielle qui de manière paradoxale désire et s’empresse de briller. Un sentiment 
dual en rapport avec le temps domine l’esprit poétique en son ensemble, son 
évanescence et sa fascination. À cause de ces sentiments contredictoires le temps induit 
un état de crise permanent qui se reflète dans la consciencialisation d’une intervalle 
courte mise à la portée de l’homme afin qu’il vive et qu’il joue un rôle existentiel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

244

unique, le grand rôle de la vie de chacun, l’individualité. Aimé ou banni, toléré ou 
repoussé, présent ou insinuant en des vécus obscures, le temps devient plus tôt ou plus 
tard un problème avec lequel se confronte et s’affronte tout poète. Voilà ce qu’affirme 
un critique contemporain, poète lui-même, concernant le sentiment baroque de la 
postmodernité poétique : « il est fort possible qu’il eût eu raison Dámaso Alonso 
lorsqu’il a affirmé que « en ce moment il n’existe pas d’autre voie de définir notre art 
autrement que par des conceptes négatifs ». Quel poète n’atteint-il pas au moins, s’il ne 
se confond pas en les états troubles, en d’anxietés et d’angoisses, en des harcélements et 
des ténèbres, et ne pratique pas, au moins avec de l’intermittence, un commerce avec 
l’esthétique du laid…Notre dieu tutelaire semble être Baudelaire qui n’hésitait pas de 
définir la conscience poétique moderne, jadis une infinie source de joies, comme  un 
arsénal inépuisable des instruments de torture . L’un d’entre ces instruments est, 
naturellement, la culture du vide intérieur, qui apparaît parfois désigné par les termes 
d’ennui ou de spleen, d’autres fois difus seulement dans la masse textuelle tel un 
brouillard du Néant qui s’insinue partout… » (GRIGURCU, 2002: nr. 37) 

 La sensibilité baroque sort en rélief une certaine option pour certains thèmes 
et motifs littéraires ainsi que le réseau d’images en lequel elle se coagule, bien que leur 
fréquence ne soit plus la même que celle-la du siècle du baroque d’apogée, chose 
significative alors pour la formation du courant artistique. Celui-ci est le principal motif 
pour lequel le baroque de la période contemporaine ne saurait être d’aucune manière 
confondu avec le baroque historique et il ne saurait d’ailleurs ni être retrouvé dans les 
explorations textuelles sous des formes identiques avec celui-ci, au contraire il doit être 
ramassé idéatiquement autant de fois que la pensée de l’écrivain se décharge en des 
images, des frénésies et des vitalités baroques, en des symbôles inconfondables, promus 
par le courant en tant que tel et, spécialement, dans les esprits dilématiques, duales, 
éféminisés, dans la manifestation des natures bivalentes qui tiennent de la soit-disante 
ésthétique de l’irrégulier et de l’éon baroque.  La poésie postbélique abonde en des 
revenirs de la vision baroque sur la condition humaine, et un itinéraire poétique mettra 
en lumière cette sensibilité par : être ou ne pas être- la vie en tant que projet de la 
mort : souvent rencontrée dans la poésie contemporaine, la méditation sur la condition 
existentielle entremêle souvent l’idée de vécu de l’instant, court, d’être,avec la sensation 
de la vanité, avec le sentiment que la vie n’est rien d’autre qu’un projet dramatique de la 
mort. Bien que l’humanité elle-même ait appris l’individu d’apprécier l’être dans son 
unicité, surtout l’humanité après Shakespeare, ce fut toujours elle qui s’est assûmé un 
pessimisme, tel un soleil noir, lorsqu’il s’agit de consciencialiser l’illusion de 
l’existence, provenue de la fragilité de l’être humain en permanence hanté par les 
craintes du néant (de l’inexistence). En ces conditions, l’individu est harcelé de 
contredictions sans issue et de l’obligation de vivre un instant quantitatif, étant forcé de 
se mener, de la sorte, le projet de sa vie jusqu’au bout et  de se dépasser, en vivant, 
l’angoisse de la fin. Il est facile à comprendre pourquoi celui-ci est forcé beaucoups de 
fois de se réfugier en irônique ou en ludique, et/ou s’assûmer son rôle et le jouer avec la 
dignité de l’acteur, jusqu’au bout, conscient qu’il n’existe pas de chemin de rétour. 
Beaucoups de fois, dans la lyrique postbélique la vision dramatique de la fin proche est 
formulée avec les termes de certaines situations ludiques, même grotesques. Par 
exemple, Nichita Danilov fait appel, en esprit baroque, à des images et à des situations 
du registre du byzarre voûées de rélever la présence de l’élément irrationnel en le noyau 
même du réel ou de mettre en page de manière optimale une généreuse source 
d’oscillation entre le fabuleux et le réel : « Il siait en mon ombre celui-la dont je suis 
l’ombre./Il me regarde droit aux yeux et il chancèle/tout doucement sa tête. Tout son 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

245

sang s’est écoulé de son visage,/ il est vraiment pâle tel un mort./ Et à peine  s’il tient 
encore ses paupières entrouvertes. // De temps en temps il balance sa tête./Il siait 
derrière moi celui-la dont je suis l’ombre » (Arlequins en marge du champ). Le 
mécanisme est étrange, pourtant logique en l’ordre du fabuleux postullé par la pensée 
poétique :se contemplant de quelque manière d’en dehors de soi-même, l’individu a des 
prémonitions thanatiques pas justement épouvantables. Le poème se déroule sobrement 
en la lignée d’un symbôlisme guère inédit, mais fraîchement ressuscité dans un parler 
voulu sacérdotal. La poésie de Nichita Danilov se découvre y compris une veine 
vigoureuse en l’exploration d’une anxieté, parfois butaphorique, de l’approximation de 
la divinité par l’homme. Rien de plus angoissant que cette hésitation permanente, que ce 
status incertain, sans nulle résolution visible. On entrevoit, déjà, l’un d’entre les thèmes 
prédilectes de la poésie de Danilov, cette oscillation-la entre de divers travestissements ; 
le moi se scinde en des entités rivales, auxquelles rien ne leur accorde quelque atout sur 
l’autre. Sur le fondal de ces évasions spatiales et/ou temporelles, le temps de la vie en la 
poésie postbélique est un damné, mésuré et humilié par l’eternité, fait avec une mésure 
requise, autant que pour réliéfer la fragilité de l’être humain et sa dégradation continue 
sans un motif précis. Ce qu’elle apporte donc de nouveau, la poésie postbélique, tout en 
approffondissant l’idée de perissabilité de l’être à côté du manque d’importance de 
l’être humain à l’échelle de l’éternité, c’est le manque d’importance dans le cadre de 
l’espèce dont il fait partie, ainsi que l’insignifiance qu’a acquise l’homme au niveau de 
sa propre interiorité : À la sensibilité baroque sont toujours actuelles les Méditations de 
Pascal, elle condense la durée depuis la naissance jusqu’à la mort en un projet voûé à 
l’échec, si l’on se reffère au plan de l’individualité humaine, et dans un projet sans 
écart, si l’on se reffère au plan mystérieux et incognoscible en sa perfection, de la 
création ;  les deux portes du corps - l’éros et le thanatos : Avec le baroque, la poésie 
va enregistrer aussi des formes inédites d’expression ainsi que des modes de 
comportement textuel : « Le phénomène le plus éloquent pour les poètes baroques nous 
semble être la découverte du corps. (et d’autres). Autant que s’avère hardie cette 
aspiration, autant elle est complexe et diversifiée. Elle se situe entre l’intention de 
sacralisation du corps et la tendince de démythifiation. Entre l’éros sacré et l’éros 
payen, ensuite celui-la libertin, les distances sont immenses» (MUNTEANU, 2001: 
374). La littérature a été pratiquement exempte des attributes de l’anatômie érotique 
jusqu’au siècle baroque. Le discours lyrique était habitué aux détails décents- la joue, 
les cheveux, les yeux, le cou, plus rarement la bouche, que les poètes admiraient chez la 
femme aimée. On pourrait dire que tous ces prétextes lyriques furent restés les mêmes 
dans la poésie moderne, avec l’ajoutement que les images de l’érotisme ont enregistré 
un surplus de clarté, mais aussi de théâtralité, l’amour étant ressenti telle une oscillation, 
beaucoups de fois paradoxale, entre le cérémonial fastueux, harmonieux, aux 
représentations ritualiques, insolites, solennelles, et le sentiment de dilacération que 
l’être vit en la proximité de l’amour en tant que force maléfique, dévorante, qui 
amoindrit affectivement l’être.  Dans une fusion originelle , l’on retrouve chez Cezar 
Ivănescu les thèmes de l�éros et de la mort. Toutes les deux sont parcourues par une 
sensualité spiritualisée, rendue par un charme lexical à part : « sur la vallée des 
Bârgaïes/ des cieux et de la cielaie,/sœur des anges,/ sentaient, comme toi,/ de la 
blancheur du corps,/ et de la virginité,/du divinisé/que ce que l’on se ressouvient qui 
est:/ de la sainteté cuvieux/ parfum par delais nous revient,/notre chair au surcroît/ de 
lumière en soi-/la même odeur de sapin éternel te demeure/ harmonieusement impur/de 
musc et d’encens ! »// La femme, telle que la présente le poète, prend des apparences 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

246

successives qui tuent également le silence et la pureté, pouvant se confondre de manière 
fatale avec la mort. Elle est tour-à-tour le visage de Marie, la princesse, lointaine, la 
vierge, l’auguste Dame Blanche qui symbôlise d’autant la perception charnelle que 
l’éros unitaire élémentaire. Malgré la sensation continuelle de morbidezza, bien connue 
dans la lyrique de Cezar Ivănescu, le poète laisse s’entrevoir parfois une ressurection 
solaire de la jouissance. Les images picturales, fortement visualisantes de Cezar 
Ivănescu dominent le tableau textuel, ainsi comme dans la poésie baroque le détail et 
l’agglomération de nuances imposaient l’extension décorative de l’érotisme. Un autre 
poète, Leonid Dimov, obtient des effets esthétiques remarquables au niveau du poème 
par l’exploitation de l’éros, en tant que source poétique, cette fois-ci d’un air fortement 
surréaliste. La spontanéïté  et l’irônie «en mélange avec la lucidité et avec la magie de 
l’instant accablant, surprises par le poète, font du texte lyrique une sorte de synthèse fort 
rapprochée du baroque expressioniste. D’ailleurs, le poète trouve les moyens techniques 
les plus requis afin de réaliser son œuvre poétique « lucide et phantasmagorique, œuvre 
d’artisan  opiomane, foire des vanités et des voluptés, inépuisable lexicalement et 
monotone styllistiquement, domestique et exotique… » (MANOLESCU, 2001: 100) 
   Les hyposthases du corps humain sont variées dans la littérature, y compris 
dans le baroque, la plus répandue étant celle-la de véhicule de la mort. La séparation de 
l’âme éternelle du corps mortel est un thème identifié déjà de la période platonique, 
pourtant elle est spéculée de façon rélévante par le langage baroque, d’autant dans sa 
période d’apogée, que dans sa modernité poétique. La mort et l’éros sont fortement liés 
entre elles dans le procès de la connaissance. Pour les poètes du baroque, l’image de la 
mort a été assimilée avec des symbôles hétéroclites, pourtant convergents du point de 
vue du sens. L’homme est un simple acteur, sur la grande scène de la vie, un passant 
prêt n’importe quand à rentrer dans le circuit de la matière de l’univers de laquelle, en 
manière miraculeuse et inattendue, il est sorti. L’être humain est de la poussière 
d’étoiles, de la chair et du sang, de la raison et du rêve. Dans une pensée paradoxale, 
concettiste, telle qu’était celle-la du poète espagnol, la mort apparaissait dans le même 
énoncé d’autant comme  tristesse voûée aux hommes, mais aussi en tant que  signe de 
l’accomplissement. Le spectacle sombre qui s’avère être le trajet d’entre la naissance et 
la mort, fait que la vie soit pareille à un rêve, à une illusion, à un mystère inélucidable. 
Les artistes du baroque ont spéculé en leurs oeuvres l’idée d’apparence, d’ombre, de 
bruit et d’état phantasmatique, celles-ci représentant des séductions pour ce type de 
vision.  En acception baroque la mort sera une continuelle source d’inquiétude, de 
crainte et d’anxiété, si profondément hyposthasiée et ressentie, qu’elle se transforme 
parfois en l’idée de rédemption, de bout d’un circuit humiliant, auquel n’est pas donné 
l’accomplissement ni dans l’aspect existentiel humain, ni dans l’aspect social. Pour cela, 
les poètes baroques invoquaient tous seuls la mort, appellée avec compréhension et foi, 
ainsi comme l’on appelerait une expiation. La métaphysique de la mort a été valorisée 
artistiquement par l’époque baroque dans un sens unitairement exprimé par la vanité du 
vécu. Dans les soucouches textuelles il se rend visible un sentiment biblique sédimenté 
fondamentalement, explicitement, qui génère le pessimisme refférentiel du baroque. 
   À la poésie postbélique revient, en d’innombrables hyposthases, la 
reévaluation de ce thème poétique essentiel. Elle est  bien celle-la qui a inspiré parfois 
des rythmes textuels dramatiques, rappellant de certaines danses grotesques médiévales 
qui dégageaient également le sentiment du râvissement mais aussi celui-la de la terreur. 
Une métaphore remarquable de la mort la réalise dans la poésie postbélique Ioan Flora, 
contextualisée lyriquement par une étrangeté poésque, l’omniprésent hibou, un corbeau 
errant tel une ombre éternellement accompagnatrice de l’humain. Le poète, comparé par 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

247

certains critiques à Garcia Lorca crayonne un bestiaire personnel, un espace poétique 
fabuleux qui ressouvient des allégories dantesques, ainsi que de la croyance aux 
déchants et en la perpétuation de certains rituels invisibles, impregnés dans la pratique 
populaire : « J’étais entouré par une respiration plus jamais éprouvée,/ un déchirement 
de tissus, un vagissement, une nue noire épaisse ;/ c’était comme si on s’affaissait 
brusquement en dehors du monde,/ comme si l’on s’appuyait aux parois de glace/ de la 
baleine blanche,/ à l’ombre de la citrouille géante,/ léver miraculeux d’une montagne de 
sable. »// (La Colline mouvante). Le thème de la mort représente , en général, en la 
poésie un nœud de grande tension. Elle demeure le cauchemard de la nature poétique 
baroque, sensibilisée maladivement et confiante d’une manière presque mystique en le 
rêve de la vie ; le temps, un fleuve de feu : pour l’homme baroque, le temps représente 
le véritable et le tragique feu, celui qui anéantit le tout en sa voie sans retour, en son 
grand passage. Thème depuis toujours de la littérature, le temps a voyagé lui-même par 
la littérature, d’une époque à une autre, changeant uniquement en fonction de la 
perception des auteurs ou /et de leur manière. Pour beaucoups d’entre ceux-ci il s’est 
imposé même comme une obsession, sans la prétention d’avoir pu jamais être un sujet 
bien maîtrisé, surpris intégralement, dominé ou épuisé. La philosophie antique a parlé 
explicitement de sa dichotômie: le temps dynamique, héraclitéen, et celui-la statique, 
éléate, qui jusque dans l’époque romantique on pourrait affirmer qu’ils se soient disputé 
la primauté dans la littérature, tout comme dans la philosophie. Dans le siècle du 
baroque le temps a été surprise en son écoulement irrémédiable, étant une source 
permanente du tragique. Parallèlement, les oeuvres du classicisme percevaient le temps 
comme étant une nature statique, tandis que celles-la baroques révendiquaient un 
permanent écoulement, d’où aussi le caractère antinomique du présent dans la poésie 
classique et dans celle-la baroque : « Hier j’ai été du rêve, et comme demain je serai de 
la poussière ;/ rien hier et à jamais de la glaise…/Destin, ambitions périssent telle que la 
blanche écume/Et dans le cercle qui m’enserre je ne suis qu’une miette »  (Quevedo). La 
vision baroque a toujours potencé la conséquence nefaste du temps, ses conséquences 
catastrophiques sur la nature humaine surtout. Même en son court présent, en lequel le 
fleuve ne l’a pas encore saisi en roulement, l’homme sent la torpeur du temps, il 
pressent sa lave de feu qui ne laisse en son arrière que des cendres. Celui-ci est le motif 
pour lequel le vécu baroque ne saurait jamais être sorti de la sensation du passage du 
temps.  Parfois le temps est perçu comme durée de l’instant, unique, irrépétable et 
irréversible, moment où l’on peut parler dans la poésie baroque de l’instant tragique, 
celui-ci étant le plus traumatisant acte d’expérience du temps. La littérature baroque a 
surpris deux phases du devenir, hier et aujourd’hui, limites entre lesquelles l’âme a un 
sentiment de claustration, de prison, de condamnation du destin humain, dont l’individu 
n’est que l’interprète. Cette condition d’interprète de son propre destin, induit une 
tension croissante à l’homme baroque, mais, toutefois, il lui apporte aussi la crainte que 
son rôle finira un beau jour, à fleur d’un instant, après lequel il devra quitter la scène, 
tel un simple élément de décor, inutile. L’angoisse de l’entrée dans l’espace de la mort 
coïncide avec l’angoisse de la perte de l’identité que dans le trajet existentiel il est 
laissé, presque irôniquement, l’acquérir. La liaison thématique avec la période de la 
poétique postbélique est visible surtout par ces nuances : la vie rapide, la perte de 
l’identité, l’alliénation comme maladie du temps, l’état de dislocation, le temps affectif 
qui entre en contrediction avec celui-la objectif, le temps irônique, etc. Si l’on choisit, 
vers l�exemplification, Nichita Stănescu, ses poèmes alors de manière constante 
incluent le sentiment du temps vécu à la manière baroque. Le temps est en son œuvre 
une constante de son effervescence lyrique : « Le temps devient temps/ lorsqu’il se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

248

transforme en herbe, en eau/ en arbre et en pierre./ Il est le seul qui a du mouvement en 
soi/il est le seul qui passe/qui nous unit et qui nous désunit/ celui qui devient 
enceint/avec tout ce qu’il rencontre dans sa voie/ s’inventant sa voie/ s’engendrant sa 
voie./La seule chose concrète est le temps/les choses sont toutes son mouvement./Le 
Tibre et l’Euphrate/ hélas, combien d’eau !// (Hélas, combien d’eau). Le temps lui-
même est concret, même s’il déambule, s’il bouge, s’il s’intègre aux choses, s’il les 
pénètre et que dans leur métamorphose continuelle le temps se cuantifie 
paradoxalement, faisant la preuve d’une existence qui, en fait, ne se voit pas. La poésie 
investigue une voie parallèle ou, mieux dit, une sousréalité qui, bien que cachée et en 
danger d’être ignorée, est en fin de compte victorieuse sur l’autre, elle vainc le concret, 
tout en lui dramatisant son manque de résistence. Dans une autre séquence lyrique, il 
apparaît y compris la suggéstion aquatique, une autre prédiléction baroque, l’univers 
emprunte l’apparence d’un immense sarcophage, comme inondé par l’eau du temps, et 
le contraste d’entre le cœur vivant et le temps mort est dramatique. La dynamique des 
formes parle en cette poétique sur  la nature fluïde du monde, un point de vue sur lequel 
se sont mis d’accord tous les commenteurs du phénomène baroque. Beaucoups de 
poètes ont comparé le temps à un fleuve, toujours coulant, en une seule direction. La 
relation entre les quatres éléments fondamentaux est symbôlique pour la désagrégation 
inévitable. Le temps est pareil à un fleuve de feu, parce qu’il mésure le mieux la nullité 
de l’homme, et quànt au feu il souligne la dramatique et la fatale combustie intérieure, 
spécifique à l’être humain uniquement. Pour les poètes de facture baroque, bien qu’ils 
aient admiré le feu solaire (associé en certains textes avec la lumière et la fertilité), 
primordiale en tant que signification est restée la puissance destructrice du feu, ainsi que 
le manque d’alliance des éléments fondamentaux. En conclusion, du point de vue 
baroque, le temps est un destin collectif, tel qu’il apparaissait chez Gryphius lorsqu’il 
chantait sa nostalgie d’éternités :« Toi, rêve du jour raide,/Toi, année qui délaisses ton 
écume,/ Au noir abîme vous éclatez, lui donnant du tribut./ Aussi longtemps que le 
temps, on n’en sait rien:/ Il vole toujours, il va et il vient. » ; (Gryphius) la nature, en 
tant que jardin du commencement et de la fin : jardin solaire est la manière la plus 
naturelle d’être du poète baroque. Quelque chose de profondément enraciné en soi-
même recherche toujours la lumière éclatante, la chaleur du rayon plénier, la couleur 
allumée et embrasée, l’affection du paysage vivant et ouvert : « Ostentatoire par ses 
couleurs fortes, le paysage baroque représente la nature et l’existence en toutes leurs 
manières de manifestation. Obscurité et lumière, mouvement violent et stagnation, vie 
et mort, voilà seulement quelques-unes de ses manières d’être. Il est pourtant limpide 
que la plupart des poètes regardent la nature comme une source toujours génératrice de 
vie. […] Les poètes baroques ont rédécouvert la nature, c’est vrai, à leur manière, par le 
grille-même de leur vision spécifique du monde et par leur manière d’écriture. » 
(MUNTEANU, 2001: 364). Le dialogue des écrivains avec la nature a été permanent, la 
grille de communication étant différente d’une époque à une autre, l’essence elle-même 
en étant différement enregistrée, suivant avec fidélité la sensibilité des auteurs.  Peut-
être que le plus lumineux thème du baroque demeure en quelque sorte la nature, pour 
son mystère régénératif, pour son exemple de vitalité et d’énergie créative, d’autant que 
pour sa compétence de lutter avec le néant, avec le rien, avec l’empierrement et avec 
l’éteignement. Pour cela les poètes baroques ont été parfois dispos de lui admirer le 
charme, de se mésurer avec elle dans les sentiments, dans les sensations et même dans 
le devenir.  L’homme baroque n’est pas séparé de la nature, il est la nature elle-même 
en l’une d’entre les plus vivantes et les plus mystérieuses d’entre ses manifestations. Si 
pour les écrivains du baroque du XVIIem siècle toute la beauté de la nature, toute son 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

249

exubérance et son euphorie, ainsi que ses excès cycliques, ses surdimensionnements, les 
phénomènes de surcroissance, étaient tous regardés comme une frénésie prodigue, selon 
l’expression d’Edgar Papu, et elles avaient toutes la destination de lui recouvrir d’une 
certaine manière son agonie, l’on peut affirmer, sans la crainte d’avoir commis une 
erreur, que cette manière de voir la nature revient dans la poésie postbélique chez 
beaucoups d’auteurs de poésie. Prothée transfère lui-aussi sa nature en la vision 
postbélique : « Pareil à ce dieu multiforme, personnage emblématique (dont la présence 
est signalée aussi dans les écritures théoriques du courant, le maniériste Frederico 
Zuccaro, par exemple, se référant à Prothée comme à un symbôle de la nature qui 
change, prenant d’autres formes), l’esprit baroque a, donc, la vocation de la 
métamorphose. » (ADAMEK, 2004: 37-38). 

Dans la période de la modernité le jardin baroque s’étendra sur la réalité, au 
premier chef, elle n’aura pas des limites spatiales, des douannes conventionnelles ou des 
frontières apparentes. La nature sera soumise à des déguisements à la valeur de certains 
décors, sur des scènes toujours improvisées où l’acteur se dit son rôle dramatique ou 
bien où il regarde ébloui : « Mais qu’on décrive en détail/Cette cour d’une 
inimmaginable grandeur/ Ayant d’innombrables separations enigmatiques/ 
(Antimétaphysique, fragment). Léonide Dimov décrit à bout de soufflé un paysage tel 
une prison de l’homme esseulé par soi-même, enterré dams un décor visqueux, presque 
onirique, indécélable, baroque et pésant. Le paysage extérieur, tout comme celui-la 
intérieur deviennent plus pésants, tous les deux stigmatisés par la vanité du tout. 
Beaucoup plus rarement il se fait de place dans la poésie postbélique l’aspect solaire de 
la nature, bien qu’il ne manque, mais presque toujours il est doublé par un appel d’un 
soleil plus chaud, après lequel l’âme baroque languit, comme dans la poésie de Nichita 
Stănescu, XIV.Champ: « Je crois que la terre est plate/ pareille à une latte épaisse, […] 
que le soleil ne se lève pas toujours au même endroit/ et d’ailleurs ce n’est pas le même 
soleil qui se lève,/mais toujours un autre selon la chance/ plus petit ou plus grand./Je 
crois qu’alors quand il y a des nuages/ rien ne se lève, et je crains/ que la nuée de soleils 
s’est achevée définitivement/ glissant d’envers l’Enfer vers l’Eden. » Le texte a une 
vision baroque et il représente une poésie d’équillibre et de puissant message lyrique. 
L’auteur y expose toute une philosophie, il ne projette plus la métamorphose, 
typiquement baroque, dans le temps, mais il représente le temps même en état de 
métamorphose. Le temps est, paradoxalement, un point fixe dans le roulement, la terre 
est mobile, elle change selon le soleil, en cherchant la perfection du reflet dans les 
rayons solaires. L’on surprend le motif fortuna labilis, d’une manière sensible et 
affective. De même le voyage des nuages fait la liaison avec l’évanescence 
caractéristique au baroque.  

Comme une conclusion, dans la poésie postbélique de facture baroque, la 
nature ne cesse pas d’être regardée comme une source génératrice de vie, protectrice 
parfois, révoltée de temps en temps, de toute façon toujours en un continuel 
mouvement. La crise de la culture de la post-modernité  a, par la suite, beaucoups de 
points en commun avec le célèbre « fin de siècle », celui qui apportait au baroque un 
raffinement à part. Comme un aspect de fond chez les poètes paraîtra le sentiment du 
tragique et de l’angoisse, aussi longtemps que le poète de cette époque, par l’artistique 
avec lequel il équivaut, sera lui-même la perle imparfaite, la pensée aux formes 
asymétriques et aux accès impurs. La lyrique sera une recherche affectée de formes 
extraordinaires, dont le mérite sera la nouveauté et le vice, sans remède, de la recherche. 
Et maintenant apparaissent, tout comme alors, aux différences spécifiques, des poètes 
dont la matière littéraire abonde et qui ont une certaine prédiléction ou bien de l’appetit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

250

pour le spectacle et pour l’extravagance. L’essai de mettre en l’évidence une constante 
de la vision baroque sur le monde et sur la condition humaine pourrait être soutenu par 
une reinventorisation des interssantes réactivations de certains attachements spécifiques 
à la pensée baroque répandue dans les discours lyriques postmodernes, ainsi que : 
fortuna labilis, le pessimisme assûmé, le ronsardien carpe rosam , le dilématique être ou 
ne pas être, l’état d’obscurité et de duplicité, l’ostentation et le décor (le paon), la vie 
comme théâtre, la vie comme rêve, l’éclat et le masque, Prothée et Cyrcé, les 
métamorphoses et les anamorphoses, le miroir et le spectacle, le labyrinthe irrégulier et 
tout ce qui tient des mouvements fluïdes, aptes de réfuser la forme. Le langage de la 
poésie baroque offre aux mots une liberté de suggéstion procédant de couches 
profondes qui tiennent de la pensée poétique. La réalité/ le monde souffre un procès de 
narcisisation et un de métamorphose continuelle. Le baroque instaure un ordre fictif, un 
chaos à de l’aspect d’ordre, bien que l’ordre sera bien celui-la qui manquera le plus à 
l’homme baroque et qu’il le recherchera mentalement, comme un delais de répos 
toujours en sursis. La vie est un mélange permanent entre la réalité et l’irréalité. 
 
BIBLIOGRAPHIE 
Adamek, Diana, L’oeil de lynx. Le baroque et ses revenirs, Éditions Limes, Cluj-Napoca, 2004 
Grigurcu, Gheorghe, Le baroque de la damnation, dans « La Roumanie littéraire », nr.37, 2002 
Manolescu, Nicolae, La littérature roumaine postbélique, Éditions L�Aula, Braşov, 2001 
Munteanu, Romul, Classicisme et baroque dans la culture européenne du XVIIesiècle, Bucureşti, 
Éditions Alpha, 2001 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:53:12 UTC)
BDD-A5829 © 2010 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

