
 

 149 

Sfîntul Vasile cel Mare. Filologie şi teologie  

Dionisie Constantin (Policarp) PÎRVULOIU  

2009 was chosen by the Romanian Patriarchy „The Year of the Cappadocian Fathers”. 
Saint Basil the Great is, probably, the most famous Cappadocian Father. His work, beyond 
the theological value presents also a linguistic and philological relevance, not only in the 
context of Greek Language and Hellenistic Literature, but also regarding the interference 
of theology with language. His polemics with the Arians Heretics implied a very developed 
discussion concerning origin, structure and essence of the human language, language 
which, in those days became the vehicle of the Christian Doctrine. We present in this article 
a few remarks, observations and problems with significative relevance concerning these 
problems. Saint Basil sustained with arguments that the human language is conventional, 
not absolute and it is a simple instrument for communication, and the authentic theological 
language is one of experience and spiritual life. 

 
Filosofie şi Teologie. Antichitatea tîrzie a cunoscut o continuă confruntarea 

polemică între cultura greco-latină şi creştinism, prima încercînd să-l asimileze pe 
cel de al doilea şi să-l integreze sistemului ei cultural de natură sincretică. Dacă în 
primele veacuri disputa se va duce în special pe plan religios, începînd cu veacul al 
IV-lea „ostilităţile” vor fi purtate şi la nivel cultural. În noua epocă de libertate 
religioasă şi de creştinare treptată a imperiului roman, teologia creştină va fi pusă 
în situaţia de a-şi defini cu claritate statutul său cultural. Astfel Biserica creştină îşi 
va actualiza mesajul său revelat la formele de exprimare şi la categoriile 
conceptuale specifice culturii antichităţii tîrzii. Devenind progresiv majoritari în 
imperiul roman, creştinii, deşi vor fi biruitori împotriva păgînismului pe plan 
politic, religios şi social, totuşi, în domeniul cultural vor mai avea de înfruntat 
puternica opoziţie a filosofiei greceşti, pentru care teologia creştină era 
„nebunie”(1 Co 1,23). Astfel, opoziţia dintre teologia creştină şi cultura filosofică a 
antichităţii se va transfera în planul dezbaterii de idei continuîndu-se în interiorul 
Bisericii prin acţiunea corozivă a ereziilor. Acestea din urmă, precum remarcase 
deja Sf. Apostol Pavel, nu erau altceva decît glasul gîndirii filosofice antice, 
manifestări ale acesteia înveşmîntate în strai creştin. 

Conflictul care a mobilizat nu doar personalităţi de prim rang ale Bisericii, ci, 
din nefericire a determinat şi ingerinţa puterii imperiale în chestiunile teologice, se 
reducea de fapt la cel dintre raţiunea elenică şi credinţa creştină revelată, sau altfel 
spus la cel dintre filosofie şi teologie, dintre cugetarea omenească şi Revelaţie. 
Aşadar, Părinţii Bisericii implicaţi în polemica antiariană luptau nu doar împotriva 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 150 

ereziei, ci, în primul rînd, împotriva tentativei de a subordona teologia filosofiei, 
sau, mai exact de a transforma creştinismul într-o filosofie ca oricare alta printre 
mulţimea de şcoli filosofice ale antichităţii. Părinţii Capadocieni (Coman, 
1995:103) în special au deconspirat şi au militat cu tărie împotriva încercării de a 
cuprinde cu limitata raţiune omenească tainele cele mai presus de logică ale 
creştinismului. „Perla şi blazonul culturii greco-latine” (Coman, 1995:103) 
filosofia încerca, fără menajamente, să asimileze teologia creştină. 

În mare măsură disputele dintre ortodocşi şi arieni din veacul al IV-lea p. Chr. 
au fost de natură terminologică. Lingvistica îşi făcea astfel o furtunoasă intrare în 
teologie. Mai mult, în noul context al libertăţii religioase, teologii creştini au înţeles 
că de acum înainte nu mai pot ignora modalitatea exprimării dogmelor, nici stilul 
tratatelor teologice şi mai ales alegerea şi definirea clară a termenilor dogmatici. 
Înfruntînd ereticii antitrinitari, Părinţii au fost aşezaţi în faţa spinoasei probleme a 
relaţiei dintre numele şi fiinţa lucrurilor. Era mai vechea problematică a dialogului 
platonic Cratylos transferată în planul dezbaterii teologice.  

Sfîntul Vasile cel Mare a abordat această problematică în scrierile sale. Ca şi 
ceilalţi capadocieni, episcopul de Caesareea Capadociei a recurs la limbajul 
filosofiei contemporane, operînd însă o sensibilă şi semnificativă „transmutaţie a 
limbajului” (Lossky, 2006:46), făcîndu-l apt să primească un nou conţinut, cel al 
realităţilor teologiei creştine. Însă, modelul şi izvorul oricărui limbaj teologic 
creştin îl constituie limbajul Sfintei Scripturi. 

1. Consideraţii basiliene privind specificul limbajului biblic. O trăsătură a 
Scripturii, asupra căreia ca insista în mod special Sfîntul Vasile este precizia 
limbajului. Aceasta este recomandată insistent teologilor creştini şi mai ales 
participanţilor la numeroasele sinoade care se desfăşurau în acea perioadă pentru a 
defini dogma hristologică, cu atît mai mult cu cît de definirea unanim acceptabilă a 
semnificaţiilor termenilor aflaţi în dispută depinde pacea, armonia şi unitatea 
Bisericii universale (Hans Frieiherr von Campenhausen, 2005:142 ş.u.). 
Avertismentul şi pledoaria Sfîntului pentru ajkribeiva1 în discursul teologic este 
mereu actual: „skovpei twǹ r&hmavtwn toV ajkribh"̀”2. „Noi creştinii nu alegem ca 
voi cuvintele pe care le folosim, nici nu urmărim aşezarea lor armonioasă. La noi 
nu sînt cizelări de cuvinte, nici nu căutăm cuvinte care să sune frumos la ureche, ci, 
în orice împrejurare, preferăm cuvintele cu înţeles bun” (Omilii la Hexaimeron, VI, 
2, în Sf. Vasile cel Mare, 1986:133). 

Înscriindu-se în tradiţia biblică a simplităţii şi conciziei stilului, Sf. Vasile va 
utiliza şi el un asemenea limbaj, recomandîndu-l stăruitor întregii teologii creştine.  

Sfîntul Vasile cel mare este conştient că simplitatea stilului biblic a constituit 
unul dintre motivele respingerii Scripturii de către intelectualii păgîni care nu 
conştientizau că universul estetic biblic, de factură ebraică este mult diferit de 
canoanele normative artistice greco-latine, considerate drept criterii unice ale 

                                                
1 P.G. 29, 217, A, Hom in Ps. I.  
2 „Ia aminte la precizia limbajului” (trad. noastră). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 151 

valorii literare. Tot ce nu era clasic devenea barbar şi lipsit de valoare şi interes3. 
Origen răspunsese deja lui Celsus (cf. Contra Celsum I, 62) care dezavua Scriptura 
pe criteriul unor astfel de prejudecăţi estetice clasicizante. 

De aceea, îndemnul pentru orice creştin este evident: „nu alerga la miturile 
păgînilor, ci primeşte smerenia glasului din cuvîntul evanghelic!”4. 

Scriitorul capadocian admite că limba Evangheliei este simplă şi necăutată, dar 
observă fenomenul paradoxal că acest limbaj auster şi lipsit de podoabe stilistice a 
avut un succes neaşteptat. Explicaţia se află în adevărul (ajlhvqeia) şi puterea harică 
a acestor cuvinte pătrunse de Duhul Sfînt. Apostolii au fost astfel „buzele lui 
Hristos” – ceivlh Cristoù. 

Sfîntul Vasile este pe deplin conştient de existenţa unor termeni specifici 
limbajului biblic, care nu se regăsesc în alte opere profane, sau care au sensuri 
specializate pentru noţiuni şi concepte teologice. Totodată, sesizează şi unele 
diferenţe morfologice sau sintactice în „greaca creştinilor.” Oferim cîteva exemple:  

De pildă despre termenul ajgllivasiς5- „bucurie foarte mare, exaltare”, Sfîntul 
Vasile remarcă faptul că acest substantiv, ca şi verbul de la care derivă, ajglliavw– 
“a exulta” nu se regăsesc în literatura profană, ajgllivasiς fiind un cuvînt uzual 
doar în Scriptură(cf. P. G. 29, 324, A, In Ps. XXXII). 

De asemenea, Sfîntul emite şi interesante consideraţii despre „tăria, 
firmamentul” cerului, sterevwma (Homil in Hexaim. III, 4).  

Este notat sensul special al verbului ejxomologeiǹ6 - „a oferi har” (cf. P. G. 29, 
313, A, In Ps. XXIX); nuanţele subtile şi specifice ale termenului creştin latin 
confiteri se explică prin relaţie de calc semantic cu acest cuvînt grecesc. 

Scriitorul capadocian îl menţionează şi pe swthriva– „mîntuire” (cf. P. G. 29, 
472 C), în legătură cu care citează Luca 3, 6: „şi tot trupul va vedea mîntuirea lui 
Dumnezeu”. 

Episcopul de Caesareea înregistrează şi diferenţa de sens a cuvîntului grecesc 
paroimiva - „proverb”, care, treptat va dobîndi înţelesul de „limbaj criptic, 
alegoric”. 

Qeovς este menţionat ca desemnînd atît pe Adevăratul Dumnezeu, cît şi pe idoli 
(Epist. 189). 

Menţionînd un alt termen specific Septuagintei, kovsumboς („margine, bordură; 
tiv, ciucure” atrage atenţia asupra rarei sale utilizări în rest: „ouj pavnu deV h tou 
kosuvmbou levxiς th̀/  JHllhnikh̀/ sunhvqeia kaqwmivlhtai” (P. G. 30, 321 B); 

                                                
3 Şi Tertulian şi Augustin au dispreţuit iniţial scrierile creştine din aceleaşi raţiuni. 
4 P. G. 29, 409 A. „Nu alerga la miturile păgînilor, ci primeşte smerenia glasului din cuvîntul 

evanghelic” 
5 Pe care dicţionarele limbii greceşti (cf. Liddel Scott, Bailly) nu-l înregistrează decît ca 

aparţinînd autorilor iudei şi creştini. 
6 De unde va deriva ejxomolovgesiς- manifestarea exterioară a celei de a doua pocăinţe prin 

practici obişnuite în antichitatea creştină, cînd ritualul pocăinţei putea fi şi public, nu numai secret şi 
anume prin post, rugăciuni, îngenuncheri, acoperirea capului cu sac şi cenuşă şi a trupului cu zdrenţe 
negre etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 152 

totodată sesizează şi derivarea specifică Septuagintei, Facerea 28,33-34, 
kosumboτός – „tivit cu ciucuri”, aplicat la veşmintele marelui preot. 

Semnalează chiar şi unele particularităţi sintactice ale limbii biblice, precum 
nominativul care urmează în general după οὐάι (G. J. M. Bartelink, 1963:93) (cf. 
P.G. 30, 216 B, Comm. In Is. I) şi adeseori, precum Origen, oferă adnotări 
filologice explicative pentru unele expresii şi termeni ale stilului biblic (sunhvqeia 
th`ς Grafh̀ς) de pildă expresia „a-şi deschide mîna - a face milostenie” (Ps 17,13) 
– ajnoivgein thVn ceivran(P. G. 30, 572A) o consideră ca specific biblică, la fel şi 
expresia „tot capul” - pavsa kefalhv (P. G. 30, 145C). 

Alteori semnalează că termenii laovς (popor) şi e!qnoς (naţiune, neam) se 
întîlnesc adeseori în combinaţie, iar ajnhvr (bărbat) are uneori în Sfînta Scriptură 
sensul de tevleioς (desăvîrşit) (cf. Epistola 189). 

Sf. Vasile va aplica adeseori Scripturii un principiu hermeneutic ce devenise 
deja clasic în exegeza biblică: limpezirea sensului unui text obscur prin recursul la 
un pasaj lesne inteligibil (P.G. 31,1264). Astfel verbul krivnesqai are sensuri 
diferite în funcţie de context: fie „a osîndi”, fie sensul lui dokimavzesqai - „a 
examina, a cerceta, a testa” (Omilia la psalmul VII); la fel este arătată subtila 
diferenţă de nuanţă între ojrghv (furie) şi qùmoς (mînie) (Omilia la psalmul XXIX) 
ori cea între lavkkoς (bazin) şi frevar (fîntînă) (Omilia la psalmul XIV), alături de 
diversele sensuri ale adjectivului skoliovς – „curb, încovoiat” (Omilia la psalmul 
VII).  

În cîteva texte veterotestamentare, Sf. Vasile atribuie lui kevraς (corn) sensul de 
dovxa (slavă)7. 

În Comentariul la profetul Isaia 8, teologul capadocian observă faptul că 
substantivul oJdovς (cale) are uneori înţelesul de didaskaliva (doctrină) (Omilia la 
psalmul XXVIII) în cîteva pasaje din Faptele Apostolilor. 

Uneori întreprinde un adevărat studiu filologic comparativ al unor versiuni 
biblice. De pildă în Omilia la Psalmul XLIV „«Frumos întru8 frumuseţe, în faţa 
fiilor oamenilor. Vărsatu-s-a har pe buzele Tale» (Ps 44,3). La această traducere a 
textului ebraic ne duc şi [traducerile] lui Aquila şi Simah9. [Achila] traduce: «prin 
frumuseţe Te-ai înfrumuseţat mai mult decît fiii oamenilor»; iar Simah: «prin 
frumuseţe, frumos eşti mai mult decît fiii oamenilor»” (Sf. Vasile cel Mare, 
1986:288). Totodată în Comentariul la Isaia 23,22 precizează că multe note 
explicative au fost inserate direct în textul biblic de către Aquila10. 

                                                
7 De pildă în Înţelepciunea lui Isus Sirah 49,5. 
8 Sau „frumos prin frumuseţe.” 
9 Aquila (sec. II), păgîn de origine, se converteşte la creştinism; vine, însă, în conflict cu Biserica 

şi trece la iudaism. Îmbrăţişînd această nouă religie, traduce în greceşte Vechiul Testament. Pentru 
fidelitatea traducerii sale, dusă pînă la servilism, iudeii o adoptă în locul Septuagintei. Simah (sec. II) 
care după Sf. Epifanie de Salamina era un samarinean trecut la iudaism, a făcut şi el o nouă traducere 
în greceşte a Vechiului Testament, din care s-au păstrat numai fragmente. Traducerea, deşi cu 
parafraze, este socotită o traducere bună, nu servilă ca a lui Achila. 

10 Tot aici aflăm că Aquila numea sirenele struthocameli (struţi).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 153 

O problemă interesantă care nu a fost încă soluţionată în mod satisfăcător de 
cercetători este aceea a gradului cunoaşterii limbii ebraice de către Sf. Vasile. 
Unele referinţe şi trimiteri la textul ebraic al Vechiului Testament ne determină să 
credem că Arhiepiscopul Caesareei Capadociei deţinea minime cunoştinţe de 
ebraică. Astfel, polemizînd cu arienii care se întemeiau pe un text din Proverbele 
lui Solomon pentru a demonstra pretinsul statut de creatură al Fiului lui Dumnezeu, 
Sf. Vasile se lansează într-o remarcabilă exegeză filologică: „aceştia îşi caută 
refugiul în textul lui Solomon pentru ca, de acolo, ca dintr-o tabără militară să 
devasteze [dreapta] credinţă. Astfel, din pricina acestei spuse: „Domnul m-a creat” 
(Proverbe 8,22) atribuită persoanei Înţelepciunii divine, au tras concluzia că le este 
îngăduit să-L numească pe Domnul creatură. În ceea ce mă priveşte, am multe de 
spus despre această expresie. Mai întîi, ea este spusă o singură dată în întreaga 
Scriptură. Mai apoi ea se află într-o carte, [a proverbelor lui Solomon] plină de 
cugetări tainice şi care se desfăşoară prin mijlocirea multor proverbe, parabole şi a 
multor cuvinte obscure şi enigme. Şi astfel, [din această carte] nu putem extrage 
nimic limpede şi nici lipsit de ambiguitate. Însă aici încetez de a mai vorbi pentru a 
nu prelungi discursul cu divagaţii prea întinse. Noi am lăsat pentru mai tîrziu şi la 
locul potrivit cercetarea [textelor] despre care [Eunomie] cugetă cu reavoinţă şi 
acolo, precum va rîndui Dumnezeu, vom îndrepta şi acest pasaj. Şi cred că, fără 
îndoială, cu [ajutorul] lui Dumnezeu şi prin cercetare, ni se va înfăţişa limpede un 
sens mai îndreptăţit al acestui text şi care să nu poarte în sine nici o primejdie. Dar, 
între timp, să nu uităm a aminti un sens mai potrivit al [termenilor] ebraici la care 
au ajuns alţi  tălmăcitori. Astfel, [aceştia] au tradus „m-a dobîndit” în loc de „m-a 
creat” 11. Iată ce piedică însemnată [se înalţă] în calea blasfemiei lor [prin care Îl 
numesc pe Fiul] creatură” (Împotriva lui Eunomie II, 20)12. 

Sfîntul Vasile cel Mare va semnala existenţa şi uzul creştin a unor adevărate 
concordanţe biblice cu termeni teologici normativi, realizate după modelul 
lexicoanelor aticizanţilor din această perioadă (G. J. M. Bartelink, 1963:87-88). 

2. Problematica lexicului teologiei creştine. Dacă terminologia biblică era 
deja un fapt constituit, cea teologică, în această perioadă se găsea în plin proces de 
cristalizare. Urmărind istoria teologiei creştine în veacul al treilea p.Chr se poate 
lesne observa că aproape fiecare dispută dogmatică avea în centrul ei statutul şi 
sensul unui termen teologic ca: oJmoouvsioς13 (deofiinţă), uJpovstasiς14 şi 
corelativul său provswpon15. 

                                                
11 Remarca Sfântului Vasile este întemeiată din punct de vedere filologic. La Pr. VIII,22 textul 

ebraic se traduce în acest mod: Iahve halali – „Dumnezeu m-a dobândit”. Septuaginta are însă 
Kuvrioς ejvktisevn me– „Domnul m-a zidit.” 

12 Pasajele din Împotriva lui Eunomie sunt în traducerea noastră. 
13 Este un adjectiv format dintr-un alt adjectiv oJmovς – „de acelaşi fel, identic” şi substantivul 

oujsiva – „ceea ce îşi constituie propria substanţă, proprietate imuabilă, fiinţă stabilă, realitate 
neschimbabilă, adevărata natură, realitate primară, substrat, substanţă, esenţă, fire.” Este 
aplicat relaţiei ontologice dintre Dumnezeu Tatăl şi Dumnezeu Fiul. 

14 Este un derivat substantival al verbului uJfivsthmi - „a aşeza dedesubt, a opri, a da fiinţă, a 
cauza existenţa, a înlocui, a concepe, a aşeza ca model, a făgădui, a se supune, a subzista, e 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 154 

În scrierile cu tendinţă apologetică, Sfîntul Vasile insistă asupra ideii că 
neutilizarea noii terminologii teologice validată de Biserică merită a fi condamnată 
(P. G. 29, 549A). Principiul normativ pentru receptarea unui nou termen teologic 
ca ortodox este deplina sa compatibilitate cu Sfînta Scriptură şi cu tradiţia 
Părinţilor: „ouj gaVr ejn th/̀ ejfeurevsei tẁn proshgoriẁn hJ swthriva hJmwn, all’ 
ejn th̀/ uJgieì periV th̀ς Qeivothtoς eijς h$n pepistevkamen oJmologiva/”16. 

Cu un rar simţ al nuanţelor Sf. Vasile va sesiza şi înfiera aspru confuzia 
grosolană (Pr. Dumitru Stăniloae, 2009:83) pe care o făcea ereticul Eunomie când 
afirma că fiinţa lui Dumnezeu poate fi exprimată prin termenul nenaştere, 
deoarece nu există vreun cuvînt capabil să cuprindă esenţa divină care este mai 
presus de relaţie. Numai persoana este capabilă de comuniune. Citîndu-l pe Sf. 
Apostol Pavel, Sf. Vasile va afirma că despre fiinţa divină putem şti doar că 
este, nu şi ce este în sine, reproşîndu-i lui Eunomie că, de vreme ce nu cunoaşte 
nici substanţa lucrurilor create îşi arogă capacitatea de cuprinde cu mintea 
realităţile necreate. 

Sfîntul recomandă evitarea formării („inovării” – kainotomiva) de noi cuvinte. 
Astfel în Epistola 140, episcopul Caesareii afirmă cu convingere că nu doreşte să 
transmită termeni forjaţi de propria creativitate teologică, pentru a nu coborî 
teologia la nivel uman, ci îşi doreşte să predea altora cuvintele primite de la Sfinţii 
Părinţi. Atitudinea teologului este una smerită şi numai în situaţii de criză profundă 
este îndrituit să creeze noi termeni: „de aceea, cel care are în faţa ochilor 
Tribunalul lui Hristos şi ştie cîtă primejdie este să înlături sau să adaugi ceva celor 
transmise de către Duhul, nu trebuie să năzuiască a-şi acorda singur cinstea de a 
crea noi [termeni], ci să-i primească în tăcere pe cei proclamaţi de către sfinţi” 
(Împotriva lui Eunomie II, 8.). Şi Sfîntul Vasile are meritul incontestabil de a fi 
conferit semnificaţie ortodoxă multor termeni teologici consacraţi precum fiinţă şi 
ipostas. Împotriva lui Eunomie  II, 12 ni-l înfăţişează pe Sf. Vasile în postura de 
creator de noi termeni teologici. Ezitarea în a folosi termenul de paternitate 
(patrothvς - paternitas) pentru a defini specificul Persoanei Tatălui este datorată 
faptului că acest cuvînt constituia un neologism pentru acele vremuri. Thesaurus 
Linguae Graecae consemnează prima lui atestare la Sf. Dionisie Areopagitul şi 
Grigorie de Nyssa, dar, s-ar cuveni recunoaşterea priorităţii Sf. Vasile în crearea 
acestui termen fundamental pentru vocabularul Sfintei Treimi, ştiut fiind că operele 
Sf. Dionisie Areopagitul datează din veacul următor, iar activitatea Sf. Grigorie de 

                                                                                                                        
exista,” uJpovstasiς este un termen polisemantic: „ceea ce stă sub, suport, rezistenţă, sediment, durată, 
fundaţie, structură, subiect, temă, plan, scop, statornicie, curaj, substanţă, existenţă actuală, realitate, 
natură reală, proprietate, posesiune.” Sf. Vasile cel Mare va resemantiza termenului ca „mod de 
posesiune a substanţei.” 

15 „Faţă, chip, mască teatrală, personaj dramatic, personalitate juridică.” Abia teologia creştină îi 
va acorda  acestui cuvînt sensul actual de „persoană”, sau conform unei celebre definiţii ulterioare 
„subzistenţa concretă a unei naturi raţionale.” Lumea antică nu a cunoscut nici conceptul nici valoarea 
autentică a persoanei umane, ori divine. 

16 „Dar nu în inventarea noţiunilor se cuprinde mîntuirea noastră, ci în mărturisirea curată despre 
Dumnezeu, în Care credem” Epist. 175, în Sfîntul Vasile cel Mare, 1988: 396. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 155 

Nyssa este posterioară cele a fratelui său şi întemeiată pe multe realizări ale 
acestuia. 

3. Teologie şi limbaj. Dată fiind libertatea religioasă primită de după 313 p. 
Chr., creştinismul îşi va conştientiza treptat specificul şi individualitatea sa 
culturală, desprinzîndu-se astfel de cultura şi civilizaţia antichităţii şi purcezînd 
către edificarea unei culturi şi civilizaţii proprii. Scriitorii creştini vor deveni din ce 
în ce mai convinşi că alcătuiesc o literatură originală, care, deşi parte integrantă a 
literaturii greco-latine, totuşi reprezintă o noutate remarcabilă, mai puţin sub 
aspectul formei, cît sub cel al tematicii şi al conţinutului.  

În acest context, de o mare importanţă este observaţia Sfîntului Vasile cel Mare 
privind existenţa unei limbi greceşti „creştine” [(Sfîntul aminteşte uneori de un stil, 
de un mod de a vorbi bisericesc – ejkklesiastikhv sunhvqeia (Epist 69, 2)]. Fără 
îndoială, această nouă limbă creştină nu este o limbă propriu-zisă, cît un limbaj 
funcţional, o variantă stilistică a limbii greceşti a veacului al IV-lea p.Chr. La fel, 
teologul capadocian este pe deplin conştient de existenţa unor termeni specifici 
numai limbajului biblic, care nu se regăsesc în alte opere profane, sau care au 
sensuri specializate pentru noţiuni şi concepte teologice.  

Teologul arian extremist Eunomie susţinea faptul că Dumnezeu a creat 
cuvintele şi îl acuza pe Sf. Vasile că s-ar apropia de concepţiile păgîne epicureice 
sau aristotelice (J. M. Bartelink, 1963: 98) care proclamau originea naturală a 
limbajului uman. Potrivit lui Eunomie toate cuvintele reflectă în mod just fiinţa 
lumii, mărturie fiind Sfînta Scriptură care ne înştiinţează că, la început, Adam a dat 
nume tuturor animalelor. (Fc. 2, 19-20) Ereziarhul afirma limpede că „este cu 
neputinţă să gîndim că fiinţa este ceva, iar altceva ceea ce este semnificat de către 
ea. Însă ea este substratul care dă sens numelui, fiindcă denumirea exprimă cu 
adevărat fiinţa.” (Împotriva lui Eunomie II,9) 

Este posibil ca Eunomie să fi fost influenţat în acest sens de către Origen, ori de 
filosofia lui Iamblichos, sau chiar de cea orientală care a speculat asupra originii 
divine a unor cuvinte şi a unor limbi. 

A accepta că toate cuvintele sînt creaţii umane ar echivala cu ateismul pentru 
Eunomie (Jean Danielou, 1956: 412) care, susţinea astfel şi teza că Dumnezeu 
poate fi înţeles pe deplin în chip raţional. 

Împotriva acestei idei care deschidea calea tuturor ereziilor posibile Sfîntul 
Vasile cel Mare17 va afirma cu tărie că esenţa lui Dumnezeu nu poate fi cuprinsă de 
nici un termen din nici o limbă. Astfel, Sfîntul devine exponentul unei îndelungi 
tradiţii filosofice greceşti care se revendică în special de la filosofii stoici, cei care 
au fost reputaţi în antichitate pentru cercetările lor de natură lingvistică. Potrivit 
arhiepiscopului de Caesareea este fals să se conceapă existenţa unei limbi divine, 
sacre, inspirate18, deoarece Dumnezeu nu are o limbă proprie, ci se află mai presus 
                                                

17 În buna tradiţie stoică, potrivit căreia orice termen uman exprimă doar o porţiune a realităţii. Cf. 
P. G. 29, 533. 

18 Fără îndoială a fost eronată „erezia celor trei limbi” sau doctrina medievală a celor „trei limbi 
sacre” – ebraica, greaca, latina. Potrivit acesteia Dumnezeu poate fi slăvit şi invocat eficient numai în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 156 

de limbă. Limba aparţine sferei creatului şi serveşte la comunicarea între creaturi. 
Scopul limbii este unul instrumental, practic, limba nefiind un mijloc prin care 
putem accede la adevăr şi la esenţa lucrurilor: „Dumnezeu, Creatorul nostru, ne-a 
dat uzul vorbirii ca să descoperim unii altora simţămintele inimilor, şi, datorită 
naturii noastre comune, să facem cunoscute celorlalţi oameni gîndurile noastre, 
dîndu-le la iveală ca din nişte cămări ascunse ale inimii. Dacă am fi alcătuiţi numai 
din suflet, ne-am înţelege unii cu alţii numai prin gîndire, dar pentru că sufletul 
nostru îşi zămisleşte gîndurile în ascuns în trup, ca sub o perdea, este nevoie de 
cuvinte şi de nume ca să facem cunoscute cele aflate în adîncul nostru. Cînd 
gîndirea noastră e rostită, atunci este purtată de cuvînt ca de o luntre, străbate aerul 
şi trece de la cel ce grăieşte la cel ce aude” (Omilia III la Dt. 15,9, în Sfîntul Vasile 
cel Mare, 1986:365). 

În opera marelui teolog creştin se mai pot identifica şi alte observaţii lingvistice 
remarcabile. În continuare vom prezenta selectiv unele aspecte relevante privind 
relaţia dintre teologie şi lingvistică în opera arhiepiscopului Caesareei Capadociei: 

Asemenea altor autori creştini, din motive misionare, teologul capadocian ne 
înfăţişează diverse etimologii, adeseori fanteziste, dar situate în context creştin şi 
care ar pleda astfel pentru adevărul doctrinei creştine. Astfel în Omilii la 
Hexaimeron III, 8 substantivul oujranovς (cer) este considerat un derivat al 
verbului oJravw (a vedea), deoarece reprezintă „firmamentul vizibil”, fapt ce îi 
permite imediat să facă trimitere la cerul cel nevăzut („al treilea cer”, paradisul) 
despre care vorbea Sf. Apostol Pavel în 2 Corinteni 12, 2. Etimologia provine de la 
Platon (Cratylos 396 B-C), însă cu certitudine, prin filiera lui Filon de Alexandria 
(De mundo 406 a 6). Astfel, teologii creştini au preluat numeroase etimologii din 
operele autorilor păgîni, adaptîndu-le necesităţilor proprii şi conferindu-le un 
conţinut creştin. 

În Despre Sfîntul Duh XXIX,74 se vorbeşte limpede despre existenţa „limbii” 
capadociene în veacul al IV-lea p. Chr. Remarca este de altfel extrem de preţioasă 
pentru persistenţa limbilor indigene în perioada elenistică. În acelaşi tratat teologic 
(VII, 16) se emite observaţia că limba locuitorilor din mediu rural este mult mai 
conservatoare decît a celor din mediul urban. Sf. Vasile aborda în acest loc 
problematica originii unei vechi formule dogmatice care rămăsese în uz în 
bisericile de la ţară. 

Cu un remarcabil simţ lingvistic, Părintele capadocian va observa că polemicile 
dintre apuseni şi răsăriteni pe temă acceptării termenilor uJpovstasiς (persoană, 
ipostas) şi oujsiva (fiinţă, esenţă, fire) se datorau insuficienţei limbii latine care, 
nebeneficiind de un vocabular atît de vast, de rafinat şi de apt pentru speculaţii 
metafizice, împrumuta din limba greacă pe oujsiva, transliterîndu-l usia19. În plus, 

                                                                                                                        
una dintre aceste trei limbi, iar cuvîntul Scripturii poate fi înţeles numai lecturat sau rostit în limbile 
originale. 

19 „Or faptul că ipostasul şi fiinţa nu sînt unul şi acelaşi lucru, cred că ne-au dat să-1 înţelegem 
chiar şi fraţii din Apus, atunci cînd simţind sărăcia limbii lor au tradus în greceşte termenul de 
«fiinţă» pentru că dacă ar exista o deosebire cît de mică de nuanţă, ea s-ar fi păstrat prin deosebirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 157 

latinii, în spirit strict niceean, mai identificau pe oujsiva cu uJpovstasiς, acuzîndu-i 
pe răsăriteni de înclinaţii sabeliene. 

O discuţie interesantă despre caracterul natural, convenţional şi instrumental al 
limbilor omeneşti aflăm în Despre Sfîntul Duh VII,16. Se vorbeşte despre 
doxologiile creştine cu caracter treimic în care erau înşirate cele Trei Persoane ale 
Sfintei Treimi în alte limbi decît greaca. Mesopotamienii şi locuitorii Capadociei 
au fiecare un cuvînt echivalent (conjuncţie coordonatoare echivalentă grecesului 
kaiv) pentru a desemna relaţiile dintre Persoanele Treimice. Sfîntul Duh a prevăzut 
această posibilitate de traducere interlingvistică, atunci cînd, la Turnul Babel a 
amestecat limbile, dar nu într-atît încît acestea să nu mai poată comunica deloc 
între ele (Despre Sfîntul Duh 29, în Sfîntul Vasile cel Mare, 1988: 88). 

În aceeaşi operă se subliniază faptul că teologul, în formularea dogmelor 
creştine va trebui să acorde o mare importanţă şi cuvintelor aparent neînsemnate 
ale propoziţiei, cum sînt prepoziţiile şi conjuncţiile20, mai mult, nici sensul unei 
silabe sau chiar al unei  simple litere21 nu poate fi neglijat în discursul teologic care 
este în principal lingvistic (Despre Sfîntul Duh I, op.cit., p. 17-18). 

O altă cauză a necesităţii cercetării lingvistice în teologie este distorsionarea 
textul sacru, biblic sau patristic de către eretici, pentru a-l armoniza cu doctrinele 
lor false: „«da» şi «nu» sînt două expresii, deseori, însă, cel mai mare dintre bunuri, 
adevărul, şi ultima expresie a răutăţii, minciuna, sînt redate prin aceste cuvinte 
mici”22. 

Concluzii. Raportul paradoxal între conţinutul autentic semnificativ şi care se 
raportează la realitate, experienţă şi existenţă al termenilor teologici şi pe de altă 
parte la inefabilul celor la care trimit a fost surprins în mod foarte plastic în scurtul 
opuscul Despre credinţă de Sf. Vasile, care ne precizează că limba constituie un 
imperfect şi temporar instrument de cunoaştere: „mărimea şi slava lui Dumnezeu 
nu pot să fie cuprinse în cuvînt şi să fie concepute cu mintea, nu este posibil nici să 
fie tălmăcite, nici să fie cuprinse într-o expresie sau într-un gînd; dar abia, şi cu 
dificultate, Scriptura de Dumnezeu inspirată, prin mai multe cuvinte care au fost 
împrumutate din folosinţa noastră zilnică, a dat celor care au inima curată, o 
oarecare idee slabă despre Dumnezeu, ca prin oglindă, căci vederea către faţă a lui 
Dumnezeu şi cunoaşterea desăvîrşită se vor dărui, potrivit cu făgăduinţa existentă, 
în veacul viitor, celor vrednici să le primească; acum însă, chiar dacă cineva este 
Pavel sau Petru, vede cu adevărat cîte vede, şi nu rătăceşte nici nu este victima 
închipuirii lui…De aceasta ne încredinţează şi fericitul Petru şi Ioan şi toţi ucenicii 
Domnului care, prin progresul continuu şi statornic şi îmbunătăţirea lor în viaţa 

                                                                                                                        
clară şi de neconfundat a termenilor.” (Sfîntul Vasile cel Mare, 1988:441). Cf Fericitul Ieronim, 
Epistola XCIII: „oJmoouvsioς, unius esse.” Despre patrii sermonis egestas (Lucretius) în cazul latinei 
au mai vorbit şi Rufinus, dar şi Sf. Grigorie de Nazianz. 

20 Cf. pe larg despre această problemă David G. Robertson, 2003: 167-174. 
21 Este deja celebră confuzia şi problemele generate de distincţia oJmoouvsioς (deofiinţă) şi 

oJmoiouvsioς (asemănător după fiinţă). 
22 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 158 

prezentă, garantează că acea cunoaştere care se rezervă în viaţa viitoare este 
deopotrivă de excepţională ca şi în exemplul oglinzii” (Despre credinţă I-II, în 
Sfîntul Vasile cel Mare, 1989: 89-90). 

Problematica terminologiei teologice a fost astfel soluţionată încă din veacul al 
IV-lea de către Părinţii Capadocieni, în special de Împotriva lui Eunomie a 
Sfîntului Vasile cel Mare. S-a afirmat cu claritate că termenii teologici nu reflectă 
fiinţa divină sau adevărul lucrurilor ci consemnează o experienţă religioasă 
concretă a omului care ajunge în contact cu energiile necreate ale lui Dumnezeu. 
Fiinţa Sa nu poate fi cunoscută, cunoaşterea fiind posibilă doar la nivel 
interpersonal, ca relaţie vie şi comuniune de iubire şi rugăciune. 

Termenii teologici sînt convenţionali, indicativi ai însuşirilor sau atributelor 
divine şi semnificativi pentru lucrarea energiilor necreate în lume. Între limbă şi 
adevăr nu există nici o analogie (Papadopoulou, 2007: 46). Părinţii au dovedit ca 
false concepţiile analogiste de sorginte platonică şi aristotelice. Numele nu descriu 
fiinţa lucrurilor, aşadar semnificantul nu trimite către esenţa referentului, ci descrie 
existenţa şi atributele acestuia condensate şi cristalizate în semnificat care 
constituie un concept viabil şi realist. Cu toate acestea semnificatul nu se poate 
transforma într-un instrument gnoseologic. Precum va spune marele patriarh al 
Bizanţului, Sf. Fotie, numele nu susţin, „ci sînt tangente la existenţă” (apud 
Matzoukas: 246, nota 266). 

Cu toate acestea termenii teologici, deşi convenţionali şi relativi, sînt totuşi 
inspiraţi de către Duhul Sfînt, călăuzind şi îndemnînd către experienţe religioase 
similare celor al căror conţinut îl reflectă. Totodată au şi rolul de a norma şi 
verifica autenticitatea şi ortodoxia unor astfel de experienţe. Definiţiile dogmatice 
„încadrează experienţa personală în experienţa şi viaţa comună a Bisericii” 
(Yannaras, 2009: 59).  
 
Bibliografie selectivă 
Ediţii româneşti ale operei Sf. Vasile cel Mare 
Sfîntul Vasile cel Mare, 1986, Scrieri, partea întîi, traducere, introducere şi note de Pr. Dr. 

Dumitru Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe 
Române, Bucureşti 

Sfîntul Vasile cel Mare, 1988, Scrieri, partea a treia, traducere, introducere şi note de Pr. 
Prof. Dr. Constantin Corniţescu şi Pr. Prof. Dr. Teodor Bodogae, Editura Institutului 
Biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Sfîntul Vasile cel Mare, 1989 Scrieri, partea a doua, traducere de Prof. Iorgu D. Ivan, 
Editura Institutului Biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

 
Dicţionare şi enciclopedii 
A Dictionary of Christian Biography and literature, Henry Wace,  London, John Murray, 

Albemarle Street, W., 1911 
A Greek and English Lexicon, compiled by Henry George Liddell and Robert Scott, Oxford 

Clarendon Press, 1996 
A Patristic Greek Lexicon, G.W.H. Lampe, Oxford, At the Clarendon Press, 1961 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 159 

A Dictionary of Christian Biography and literature, Henry Wace,  London, John Murray, 
Albemarle Street, W. 1911 

Dicţionar de teologie ortodoxă, Pr. Prof. Dr. Ion Bria, Bucureşti, Editura Institutului biblic 
şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1994 

Dicţionar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Remus Rus, Bucureşti, 
Editura Lidia, 2003 

Dictionnaire grec-francais, A. Bailly, Paris, Hachette, 1991 
Mic dicţionar al ereziilor evului patristic, Conf. Dr. Sergiu Tofan, Galaţi, Partener, 2003 

 
Lucrări 
Bernardi, J., 1968,  La prèdication des Pères cappadociens. Le prédicateur et son 

auditoire, Presses Universitaires de France, Paris 
Bota Ioan M., 1997, Patrologia, Casa de Editură "Viaţa creştină", Cluj Napoca 
Campbell, James Marshall A. M., 1922, The influence of the second sophistic on the style of 

the sermons of St. Basil the Great, vol. II, Catholic University of America, Washington 
D.C.  

von Campenhausen, Hans Frieiherr, 2005, Părinţii greci ai Bisericii, traducere de Maria 
Magdalena Anghelescu, Bucureşti, Humanitas 

Coman, Ioan G., 1995, Probleme de literatură şi filosofie patristică, Editura Institutului 
biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Coman, Ioan G, 2000, Patrologie, Sfînta Mănăstire Dervent, Dervent 
Cook, J.G., 2000, Interpretation of New Testament  in Greco-Roman Paganism, Tübingen 
Hadot, Pierre, 1997, Ce este filosofia antică? traducere de George Bondor şi Claudiu 

Tipuriţă, Polirom, Iaşi 
Lossky, Vladimir, 2006, Introducere în teologia orodoxă, traducere de Lidia şi Remus Rus, 

Sofia, Bucureşti 
Louth, Andrew, 2008, The Cambridge History of early Christian Literature, Cambridge 

University Press 
Martzelos, Georgios, 2000, Sfinţii Părinţi şi problematica teologică, traducere Cristian-

Emil Chivu, Editura Bizantină, Bucureşti 
Matzoukas, Nikolaos, an neprecizat, Istoria filosofiei bizantine, traducere de Pr. Prof. Dr. 

Constantin Coman şi Nicuşor Deciu, Editura bizantină, Bucureşti 
Meredith, Anthony, 2008, Capadocienii, traducere de Constantin Jinga, Sofia, Bucureşti 
Moreschini Claudio, Norelli Enrico, 2004, Istoria literaturii creştine vechi greceşti şi 

latine, traducere de Hanibal Stănciulescu şi Gabriela Sauciuc, vol.2 tomul I, Polirom, 
Iaşi 

Papadopoulou, Stilianou G., 2007, Teologie şi limbă. Teologie experimentală. Limbă 
convenţională, traducere de Pr. Conf. dr. Constantin Băjău, Editura Mitropoliei 
Moldovei, Craiova 

Quasten, Johannes, 1959, Patrology, Christian Classics, a division of RCL, Allen, Texas 
Rousseau, Philip, 1994, Basil of Caesareea, University of California Press, Berkeley 
Sesboué, Bernard, 1982, introducere la Basile de Césareé, Contre Eunome, în „Sources 

Chretiénnes”, no. 299, tome I, Èditions du Cerf, Paris 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 160 

Timothy, H.B., 1973, Early Christian Apologists and Greek Philosophy, Van 
Gorcum&Comp.B.V., Assen 

Tixeront, 1942, J. Precis de patrologie, Librairie Victor Lecoffre, Paris 
Voicu, Constantin, Dumitraşcu, Nicu, 2006, Patrologie, Editura Institutului Biblic şi de 

misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 
Yannaras, Christos, 2009, Adevărul şi unitatea Bisericii, traducere de Ierom. Ignatie (Ilie) şi 

Uliniuc Ionuţ Dumitru, Sofia, Bucureşti 
Idem, 1996, Abecedar al credinţei, traducere de Constantin Coman, Editura Bizantină, 

Bucureşti 
Wolfson, H.A., 1976, The philosophy of Church Fathers: faith, trinity, incarnation, vol.1, 

Harvard University Press 
 

Articole şi studii 
Bartelink, G. J. M., 1963, „Observations de Saint Basile sur la langue biblique et 

theologique”, în Vigiliae Christianae, nr. 17, p. 85-104 
Chifăr, Nicolae, 2009, „Contribuţia Sfîntului Vasile cel Mare la combaterea 

pnevmatomahismului eunomian”, în „Studia Basiliana”, vol. I, Bucureşti, Editura 
Basilica a Patriarhiei Române, p. 251-264 

Danielou, Jean, 1959, „Eunome l’arien et l’exégèse néoplatonicienne du Cratyle”, în Revue 
des études grecques nr. 69, p. 412-432 

Hanson, R.P.C., 1968, „Basil’s Doctrine of Tradition in Relation to the Holy Spirit”, în 
Vigiliae Christianae, vol. 22. No. 4, p. 241-255 

Pouchet, Jean Robert, 1993, „Les 366 letters de Saint Basile: son millieu et ses activités”, în 
Studia Patristica 27, nr. 27, p. 100-105 

Robertson, David G., 2003, „Basil of Caesareea on the Meaning of Prepositions and 
Conjunctions”, în The Clasical Quarterly, New Series, may, vol. 53, no.1, p. 167-174 

Robertson, David G., 1998, „Stoic and aristotelian notions of substance in Basil of 
Caesarea”, în Vigiliae Christianae, nr. 52, p. 393-417 

Stăniloae, Dumitru, 2009a, „Învăţătura despre Sfînta Treime în scrierea Sfîntului Vasile 
Împotriva lui Eunomiu”, în Studia Basiliana, vol. I, , Editura Basilica a Patriarhiei 
Române, Bucureşti, p. 82-100 

Stăniloae, Dumitru, 2009b, „Fiinţa şi ipostasurile în Sfînta Treime, după Sfîntul Vasile cel 
Mare”, în Studia Basiliana, vol. I, Bucureşti, Editura Basilica a Patriarhiei Române, 
2009, p. 57-82 

Turcescu, Lucian, 1997, „Prosopon and hypostasis in Basil of Caesarea’s Against Eunomie 
and the epistles”, în „Vigiliae Christianae, nr.51, p. 374-395 

Ulrich, Jörg,  „Nicaea and the West”, 1997, în Vigiliae Christianae, nr. 51, p. 10-24 
Vandenbusche, E., 1944-1945, „La part de la dialectique dans la theologie d’Eunomie”, în 

Revue d’histoire ecclesiastique, nr. 40, p. 47-52 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:41 UTC)
BDD-A58 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

