HORUS, LA FIGURE DU SAUVEUR

Cristina—Loredana BLOJU
Université de Pitesti

Résumé . Horus, donne le titre du troisiéme poéme du recueil Les Chimeéres. Ce dieu
emprunté par Nerval a la mythologie égyptienne incarne la figure du sauveur, du Rédempteur qui
venge et ressuscite son pere. Par ce poeme Nerval semble tracer la lumineuse certitude d'un
inévitable retour des dieux et d’ une reviviscence des anciennes croyances. Mais le sonnet semble
également déployer la méditation sur le passage de I’ ordre ancien a I’ esprit nouveau.

Mots-clés : sonnet, anciennes et nouvelles divinités

Ainsi que les autres sonnets des Chiméres, Horus est un sonnet régulier fondé
sur une structure dramatique. Un événement cosmique annonce un nouveau cycle. Ce
changement est prédit par |a déesse Isis, porteuses des conceptions les plus variées dans
la création littéraire nervalienne, Isis dont la parole est reliée ici au mythe impérial.
Mais ni Isis, ni Napoléon, ni moins les autres figures mythiques qui surgissent dans ce
poéme n’'apparaissent en tant qu’ ordonnateur. Par contre, le couple Isis-Horus a le but
de mettre fin au conflit permanent entre les anciennes et les nouvelles divinités.

«Horus» est le titre du troisieme poéme, nom emprunté a la mythologie
égyptienne. Fils d'Isis et d’'Osiris, le dieu Horus qui, selon la Iégende venge son pere
contre le frére de celui-ci Seth, incarne la figure du sauveur, du Rédempteur. C'est le
dieu de I’ azur et des espaces célestes ; le soleil et lalune sont ses yeux.

Le nom d'Horus n'est plus repris par la suite puisque c'est Isis, la méere

d’'Horus qui entre en scéne. Le nom du dieu faucon de I’ Egypte laisse subsister une
ambiguité entre Horus I’ Ancien, dieu du ciel, frere d'Isis et d’Osiris et Horus le Jeune,
fils d'Isis et d' Osiris, dieu vengeur étant en rivalité incessante avec Seth qui lui avait
arraché un aal.
Horus incarne le pouvoir roya et I’accomplissement en I'ére humain de I'cauvre
cosmique. Il assure la |égitimité d’un pouvoir politique allié a I'intemporel. Deux
sources de la mythologie nervalienne, A. — J. Pernety, dans les Fables égyptiennes et
grecques, et C. — F., Dupuis dans La Religion universelle présentent un Horus-Apollon.
Les Grecs ont assimilé le dieu égyptien de laroyauté aleur dieu de lalumiere.

Le premier quatrain présente un récit ou les protagonistes sont Isis et Kneph
«s0on époux»p38, nommés en téte des vers initiaux. Nerval réalise un remplacement : la
place de lafigure positive d' Osiris, frére et mari d'Isis dans lalégende traditionnelle, est
prise par Kneph, dieu archaique créateur, ici figure allégorique du Chaos et contre-
image du pére. 1l est la premiére émanation de I'Etre incompréhensible le principe
fécondateur, créateur et bienfaiteur. On lui attribue la figure d'un homme au teint
bleuétre, tenant un sceptre a la main, la téte couverte d'un plumage magnifique; de sa
bouche sort I'oeuf primitif, qui a donné naissance atous les étres. L’étymologie grecque
de ce nom (knephas: I’ obscurité) permet peut-étre de rendre plus sensible le contraste
entre I’ombre et la lumiere: Kneph au nom ténébreux s oppose ains a «|’ardeur »
(NERVAL, 1997 : 38) qui brille dans les « yeux verts » (idem) d’Isis. D’ autre part les
consonnes de son nom contrastent avec les sonorités du hom de la déesse, croisement
d' unevoyelle claire «i » et d’ une sifflante « s ».

36

BDD-A5737 © 2009 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:05 UTC)



Les vers 1 et 3 caractérisent doublement ce dieu : I'épithéte «farouche» lui
attribue la férocité des bétes sauvages et le verbe «ébranlait I’ univers» en fait une figure
terrifiante qui met en péril I"équilibre du monde. Face a ce dieu menagant, Isis est
désignée non comme femme ou déesse, mais avant tout comme « mere ».

L'action de Kneph est décrite a I'imparfait, ce qui confére une durée
indéterminée (renforcée par la gérondif « en tremblant ») a cet ébranlement du monde,
commencé beaucoup en avant le début du poéme. Les geste d’'lsis évoqués par trois
passé simples («se leva, fit un geste, I'ardeur brilla...») introduisent une rupture,
soulignée également par I’ adverbe antéposé « alors ». La déesse, jusque-la immobile
apercoit dans le tremblement du dieu le signe de son agonie. Par un mouvement de
révolte - « geste de haine » - elle traduit son espoir de changement et prédit un nouveau
cycle cosmique succédant au Chaos. Son lever équivaut a un geste fondateur qui
bouleverse I’ ordre ancien. La prédiction qui apparéit dans les deux strophes suivantes,
est mise en scéne et dramatisée par les gestesrituels « se leva, fit un geste.... ».

Le second quatrain fait passer du récit au discours. Il ne sagit pas d'un
dialogue entre les deux protagonistes précédents, car c'est une troisiéme instance qui
apparait « vous » et qui est peut-étre I'écho du « nous » du second tercet. Le dieu
Kneph, que le discours d’Isis au deuxiéme quatrain désigne comme un dieu condamné,
manifeste une force terrifiante sur les éléments. Nerval le présente comme un dieu des
volcans, tel que fut primitivement le feu des Hébreux. Mais cette désignation renvoie
tout de suite &1’ univers de Pompéi et aux cendres d ou resurgit letemple d’lsis.

La figure de Kneph a donné lieu a des nombreuses extrapolations. Ce nom
provient d’une déformation de Khnoum, divinité égyptienne trés ancienne a la téte de
bélier qui a créé les humains sur un tour de potier. Volney dans le chapitre XXII des
Ruines, considére que « le principe igné, I'auteur de tout mouvement » (Collogue des
études romantiques, 1997 : 115), s appelle « Yupiter », « Vulcain ou Phtha » (idem), et
« Kneph, étre humain vétu de bleu foncé, ayant en main un sceptre et une ceinture (le
zodiaque), coiffé d’un bonnet de plumes, pour exprimer la fugacité de sa pensée, et
produisant de sa bouche le grand ocauf » (idem).

Figure allégorique du chaos, Kneph représente la force tyrannique dont I’ action
ultime est le tremblement de terre qui détruit Pompéi. Dans ce bougement qui n’est
jamais mouvement, et contient une menace d’ anéantissement de I’ univers d’ autant plus
inquiétante que le dieu est décrépit et infirme, s'inscrit la dénégation du dieu-pére. Le
vieillissement du dieu, sa déformation (« pied tors» - NERVAL, 1991: 38), son
impuissance a effectuer la traversée de la matiére (le chaos) vers la lumiére (le cosmos
organise) trahissent savaleur saturnienne qui met en lumiére le christiani sme finissant.

Le «pervers» (ibidem) du poeme n'est plus le « pére vert » (idem), Osiris,
mais une figure négative, qui cristallise, de différents personnages mythologiques par
unetriple caractérisation :

- il est d'abord associé au froid et a la stérilité par I"hyperbole « tous
les frimas du monde » et « roi des hivers» (idem);

- il incarne le déséquilibre et la malformation avec son « pied tors, oeil
luche » (ibidem). Par |a Kneph rappelle Saturne, dieu romain de |"hiver, représenté
comme un vieillard boiteux ou encore Vulcain qui a pour forgeslesvolcans. A I'inverse
de « I'ceil luche » de Kneph, sans clarté et sans transparence, |'cdl d'lsis représente la
profondeur d'un espace-temps. Sa couleur verte, couleur du régne végétal au moment de
sa croissance, est antonymique au rouge de I'abime, renvoyant au monde du vécu
comme coupable. Cette dialectique entre le vert et le rouge renvoie a une opposition
entre la présence lumineuse de la déesse et la vieillesse d'un dieu dont |’ apparence

37

BDD-A5737 © 2009 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:05 UTC)



bizarre donne le signal qu'il doit étre remplacé. Tout une série de termes « leva ; geste ;
brille; ardeur ; yeux ; verts » et des allitérations rendent compte de ce mouvement qui
représente |sis comme le point de rencontre des mythologies.

- il incarne la destruction, les forces souterraines par |'image du volcan
s opposant ains directement au lever d'Isis. Mais, associés al” hiver dans le vers 8, ces
« volcans » semblent éteints. S'il reste le «dieu» des volcans et le «roi» des hivers, ce
double titre renvoie a une puissance maintenant dérisoire.

Dans ce second quatrain s’ affrontent I’ombre et lalumiére, I’ @évation (le lever
d’lsis) et la chute (le volcan), I'ancien et le nouveau, la perversité et la pureté incarnés
par ces deux personnages antithétiques. L’ alternance des temps verbaux souligne, dans
cette strophe, la méme opposition : au passe composé qui montre comme passé I’ action
du dieu (son souffle maléfique « a passé » sur le monde, I'a refroidi et anéanti),
s oppose le présent «il meurt » - letemps ou Isis peut renaitre et régénérer I’ univers.

Cette dualité Isis — Kneph peut étre I'image alégorique de la fin de cette
religion corrompue qu’est devenue la christianisme, religion du Pere, face a la lente
résurrection des croyances anciennes autour d' une déesse — La Mére. Horus, enfant
d'lsis, va succéder a Kneph ouvrant ainsi une ére nouvelle «un esprit nouveau ». Si
Kneph reste le «dieu» des volcans et le «roi » des hivers, ce double titre renvoie
maintenant a une puissance dérisoire. A la laideur, au froid, a la menace de mort du
regne de Kneph succédent ici la vitalité, la beauté et la promesse d’une ére nouvelle.
Ainsi, « I’ esprit nouveau » s oppose a « il meur »; «|’enfant » a « ce vieux pervers »;
I épithéte « bien-aimé » au « geste de haine ».

La syntaxe et la ponctuation confirment tout cela dans le premier tercet. Elle
instaure la juxtaposition, la suspension de la parole et donnent un ton prophétique au
discours d'lsis. Cette strophe juxtapose 4 propositions dont la logique implicite
sentreméle: le vol de «I'aigle» est interprété par Isis comme le présage d' un «un
esprit nouveau », celui qui va s accomplir grace a Horus, « I’ enfant bien-aimé » (idem).
Le tercet fait alterner le temps de I’accompli (les deux passé composés « a passé, |’ ai
revétu ») et le présent (« m'appelle, ¢’ est ») ce qui suggere la transformation en train de
seréaliser.

Mais le poéme met également en évidence une double métamorphose: celle
d'lsis qui Sidentifie & la déesse orientale Cybéle, déesse de la fécondité, représentée
comme la Grande Mére, laMére des dieux ou encore la Grande Déesse. Elle revéte dans
un geste rituel la robe des initiées pour céébrer les temps nouveaux. Et puis Horus
succéde a Kneph.

Cette prédiction d’ un &ge nouveau pourrait avoir chez Nerval un sens politique
également selon une premiére version du sonnet intitulée « A Louise d'or, reine »:
«L’aigle a dé§ja passé : Napoléon m' appelle» (PILLU, 2001 : 66). Le poéte inscrivait
ce nouvel ordre cosmique, cette nouvelle religion dans le contexte historique de
I’Empire. L’embléme impérial entre en relation avec celui du faucon (Horus). Celui-ci
dernier, considéré comme le premier pharaon, pouvait fournir une figure exemplaire de
souveraineté, mais, en modifiant ce poéme pour I'intégrer dans «Les Chiméres »,
Nerval le déplace hors de I’ histoire, dans e monde éternel et cyclique du mythe : Horus,
dieu alatéte de faucon, remplace |’ aigle impérial.

Pour revivifier le sentiment religieux Nerval recourt a ce vaste syncrétisme::
les dieux égyptiens (Isis, Kneph, Osiris) se trouvent & coté des dieux grecs et rappellent
en méme temps les figures du christianisme. Ainsi, Horus est désigné comme « enfant
bien-aimé d'Hermés et d’' Osiris » (NERVAL, 1997 : 38), structure ambigué qui renvoie
ala double paternité de I’ enfant, paternité charnelle d’ Osiris et spirituelle d’ Hermes (ce

38

BDD-A5737 © 2009 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:05 UTC)



dieu grec ayant le role d'initiateur, par association avec le dieu égyptien Thot, dieu du
savoir). Horus, comme image du Rédempteur, rappelle également la figure du Christ,
tout comme Isis, Mére divine, peut rappeler celle delaVierge.

Le poéte évoque, dans le dernier tercet, le départ d’'Isis aprés sa prophétie
d’une ére nouvelle, mais il garde les traces de son passage gréace a des témoins. Le
«nous» du vers 13 indique la présence méme du poéte dans le groupe des spectateurs
d'Isis, des initiés. Ce tercet, constitué de trois propositions indépendantes, margque un
retour au récit, ce qui nous conduit a éablir un paralléle avec la stropheinitiae.

On observe quatre changements significatifs:

- les trois verbes de ce tercet sont au passé, tous placés a la césure. Aprés sa
prophétie d'une ére nouvelle, Isis quitte le monde des hommes, fuite marquée par le
plus que parfait (« avait fui »). Les deux autres verbes sont & I'imparfait, comme dans le
premier vers, misils montrent ici le retour a une durée heureuse qui succéde alarévolte.

- quant au lexique, on observe que: a la «couche » (ibidem) du premier
quatrain, symbole de I'immobilité d'Isis, continue la « conque » (ibidem) - trés souvent
associée a la naissance de Vénus ou d’ Osiris dans la mythol ogie — qui évoque le voyage
sur mer, le mouvement, la transformation.

- on assiste a un mouvement ascensionnel, des espaces souterrains menagants
(les volcans), demeure de Kneph dans les deux quatrains, al’eau (« la mer ») et I'air («
les cieux ») au début des vers 13 et 14, s§our lumineux et serein de la déesse Isis. Cette
élévation de laterre & 1'air, en passant par le feu et I’ eau, cette fuite dans le ciel, est le
signe d’ un permanent dépassement du divin.

- la derniére différence apparait dans le changement de désignation : « Isis, la
mere » qui ouvrait le vers 2, devient « la déesse ». Elle est |la médiatrice entre |I’ombre,
le froid des premiéres strophes et la lumiére suggéré par |’ adjectif « dorée », le verbe «
rayonnaient » et la métaphore « I’ écharpe d'Iris » (ibidem) qui évoque les couleurs de
I'arc-en-ciel liées, dansles mythologies, aux épiphanies.

Si le nom d’lsis disparait par son départ, on peut le retrouver dans celui d'Iris
(«écharpe d'lris»), dernier nom propre et dernier mot du poéme. « Iris» vient d'un
verbe grec qui signifie «annoncer ». Ce qui résulte c’'est que cette divinité grecque
opére une double alliance : elle ouvre un chemin entre le ciel (Isis) et la terre (Kneph),
et par 13, elle rappelle Hermeés, messager entre les dieux et les hommes (Iris vient d’ un
verbe grec qui signifie «annoncer»). On constate un déplacement de la consonne «r»
central du nom d’'Horus danslenom d'Isis.

Si les dieux ont déserté la terre, le poéte peut en prolonger la vision, gréce a «
I"image » laissée sur le miroir des flots. La « fuite » d’Isis dans le ciel est I’indice de
guelque chose qui se dépasse continuellement. Nerval dépasse le mythe d'lIsis, le
renouvelle par un travail formel jouant sur le plan musical.

BIBLIOGRAPHIE

Nerval, de G. (Euvres choisies, Horus, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1998

Pillu, S., Poésies, Nathan, Paris, 2001

Collogue des études romantiques, Gérard de Nerval, Sedes, Paris, 1997

Schérer, K., Thématique de Nerval ou Le Monde recomposg, Lettres Modernes, Minard, Paris,
1968.

39

BDD-A5737 © 2009 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

