LO FANTASTICO, UNA ENCRUCIJADA DE REALIDADES

Andreea ILIESCU
Universitatea din Craiova

Resumen: 4 pesar del estigma de intruso, de creacion artificial, predestinada al fracaso literario, lo
fantastico no es tributario a ningun otro género y debe acceder a una etapa superior de la jerarquia
literaria, su valoracion como mera especie tolerada siendo un fastidioso prejuicio.

La ficcion fantastica, verdadera fuente de quimeras y de pesadillas, desrealiza lo real y realiza lo
irreal, dilatando hasta supresion las certezas convencionales.

La narrativa fantdstica, increible arte combinatorio, deja entrever lazos apenas sospechados,
desdoblamientos y multiplicaciones ,que figuran la salida de lo cotidiano, la interrupcion del orden
normal y el quebrantamiento de reglas preestablecidas y generalmente aceptadas.La literatura
fantastica se da mejor en el ambiente mas mundano.

Lo fantastico interviene como afan de apertura hacia las zonas inexploradas, como amplificador de la
capacidad perceptiva, como incentivo mitico y mimético que posibilite una mdxima porosidad
fenoménica, una mdxima adaptabilidad a lo desconocido. Lo fantastico sustrae el lenguaje de la
funcion utilitaria o diddctica, para permitir el acceso a otros referentes, a otras identidades.
Representa otro orden de factualidad regido por otro orden de causalidad; propone otras formas de
existencia, suscita otro mundo y otro esquema simbdlico para representarlo.Lo fantdstico es una
forma de renovacion, de liberacion del espiritu humano.

Palabras clave: ficcion  fantdstica, desdoblamientos, multiplicaciones, apertura,
amplificador,referentes

Para definir la literatura fantéstica, es imprescindible volver a plantearnos el mismo
estatuto, la misma condicién de la literatura y la  relacion fundamental entre el arte y la
realidad, la teoria de la "'mimesis’ aristotélica, una teoria siempre actual, pero demasiadas
veces interpretada de manera equivocada. Aristoteles no ha entendido el arte como una
copia fotografica, como una reproduccion mecanica de la realidad, interpretacion
equivocada de la teoria de la imitacién y del principio de la verosimilitud, una interpretacion
que aparece en los tedricos del clasicismo y del naturalismo. Para definir el quid del arte,
de la literatura, Aristoteles subraya, primero, en su Poética, la diferencia entre historia y
poesia, entre la misién del historico y la del poeta: ,, uno cuenta los hechos tal y como
pasaron, el otro presenta hechos que podrian suceder”.'Y esto se debe al hecho de que : ,, la
poesia refleja mas lo universal, mientras que la historia, lo particular.”® Con estas frases,
Aristoteles deja muy en claro, para siempre, el estatuto, la condicion de la literatura.
Mientras la literatura no se limite a presentar sucesos reales, sino hechos que puedan ocurrir,
entonces es un producto de la imaginacion.Lo imaginario se destaca como la condicion
primordial de la literatura. En la misma obra, Aristoteles sigue con sus reflecciones,
ofreciendo también la definicion de la imaginacion: ”...el deber del poeta no es el de contar
sucesos reales, sino hechos que podrian ocurrir dentro de las limites de la verdad y de lo
necesario.”

En el proceso de definir lo fantastico, la disociacion fantasia - imaginacion se perfila
como una etapa muy importante.El romantismo aleman es la corriente literaria que saca a

276

BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)



relucir por primera vez el papel de la fantasia en comparacion con las otras facultades del
espiritu, incluyendo la imaginacion.El romantismo aleman suele asociar el concepto de la
fantasia con el del genio. En cambio, el romantismo inglés cambia radicalmente esta
relacion conceptual, a favor de la imaginacion.

La definicion de una forma literaria busca facilitar el estudio de esa forma,
comprender sus posibilidades y limites y distinguir su funcion y funcionamiento de formas
semejantes.A través de los siglos, la literatura fantastica se ha ido definiendo, rellenando
moldes mas o menos adecuados. Han sido varios los tedricos de lo fantastico: segun
algunos, ha aparecido durante el siglo XVIII y segun otros, puede contar con una trayecto
mucho mas remoto en el tiempo.El rasgo mas destacado del género, al que todos aceptan es
su capacidad de generar miedo u horror. Para Louis Vax, ,.el arte fantastico debe introducir
terrores imaginarios en el seno del mundo real ™ y mas adelante afirma que: ” Lo
sobrenatural, cuando no trastorna nuestra seguridad, no tiene lugar en la narracion
fantastica. Dios, la Virgen, los santos y los angeles no son seres fantasticos; como no lo son
tampoco los genios y las hadas buenas. En cuanto a los dioses de la fabula, Pan, por
ejemplo, pueden llegar a ser fantasticos cuando en ellos se encarnan instintos salvajes.Pero
nadie vera en el Telémaco una historia fantastica por el hecho de que una Minerva, que ha
cambiado de sexo para guardar las apariencias, permanezca, pedante y moralizadora, junto
al hijo de Ulises.’

Para salvar esa distancia que media entre el mundo sobrenatural de las hadas y los
milagros y nuestro mundo regido por leyes inmutables y donde el milagro es imposible,
Roger Caillois propone dos conceptos diferenciantes- lo maravilloso y lo fantdstico- y
explica:” El universo de lo maravilloso estd naturalmente poblado de dragones, de
unicornios y de hadas; los milagros y las metamorfosis son alli continuos; la varita magica,
de uso corriente; los talismanes, los genios, los elfos y los animales agradecidos abundan;
las madrinas, en el acto, colman los deseos de las huérfanas meritorias...En lo fantastico, al
contrario, lo sobrenatural aparece como una ruptura de la coherencia universal. El prodigio
se vuelve aqui una agresion prohibida, amenazadora, que quiebra la estabilidad de un
mundo en el cual las leyes hasta entonces eran tenidas por rigurosas e inmutables. Es lo
imposible, sobreviniendo de improviso en un mundo de donde lo imposible esta desterrado
por definicion.” ¢

Caillois define la literatura fantdstica como ,,un juego con el miedo” ; en la literatura
de lo maravilloso, en cambio, ,.el espanto que proviene de la violacion de las leyes naturales
no tiene ningun lugar.”” En un mundo domesticado por las ciencias, el relato fantastico
abre una ventana a las tinieblas del mas alla, y por esa apertura se cuelan el temor y el
escalofrio.Tal escalofrio no puede producirse en el reino de lo maravilloso, donde la ciencia
es todavia una maravilla mas; la realidad misma no es menos magica y maravillosa que las
magias y maravillas que pueblan los cuentos de hadas.Por eso, para Caillois, lo fantastico ”
no podria surgir sino después del triunfo de la concepcion cientifica de un orden racional y
necesario de los fendomenos, después del reconocimiento de un determinismo estricto en el
encadenamiento de las causas y los efectos.En una palabra, nace en el momento en que cada
uno esta mas o menos persuadido de la imposibilidad de los milagros. Si en adelante el
prodigio da miedo, es porque la ciencia lo destierra y porque se lo sabe inadmisible,
espantoso.”

277

BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)



El miedo constituiria una especie de barometro de lo fantastico. También para H.P.
Lovecraft, practicante y teorizador del género, el criterio para definir lo fantastico residiria
en su capacidad de erizar la piel del lector: ,, La atmosfera es lo mas importante, pues el
criterio definitivo de la autenticidad de lo fantastico no es la estructura de la intriga, sino la
creacion de una impresion especifical...]. Por eso debemos juzgar el cuento fantastico no
tanto por las intenciones del autor y los mecanismos de la intriga como por la intensidad
emocional que provoca[...]. Un cuento es fantastico simplemente si el lector experimenta
profundamente un sentimiento de temor u de terror, la presencia de mundos y poderes
insolitos.”°

Otro estudioso de lo fantastico, Peter Penzoldt, ha insistido también en que, v

a excepcion del cuento de hadas, todos los relatos sobrenaturales son historias de miedo, que
nos obligan a preguntarnos si eso que parece pura imaginacion no es, después de todo, la
realidad.”"
En su estudio de 1970, Introduction a la littérature fantastique, Tzvetan Todorov se declara
en contra del sentimiento de miedo, como el criterio fundamental de lo fantéstico.Si para
determinar lo fantastico- razona Todorov- el sentimiento de miedo debe asaltar al lector,
habra que concluir que el género de una obra depende de la sangre fria del lector.'' Para
Todorov, hay cuentos de hadas que pueden ser historias de miedo y, por otro lado, hay
textos fantasticos donde el miedo esta totalmente ausente.Segun Todorov, aunque ,,el miedo
esté a menudo ligado a lo fantastico, no es una condicién necesaria.”'> El propone una
definicion de lo fantastico que, aunque diferente en su formulacion, es una derivacion de las
anteriores: ,, En un mundo que es muy nuestro, este que conocemos, sin diablos, silfides, ni
vampiros, se produce un acontecimiento que no se puede explicar por las leyes de este
mundo familiar. El que percibe el acontecimiento debe optar por una de dos soluciones
posibles: o bien se trata de una ilusion de los sentidos, de un producto de la imaginacién, y
las leyes del universo permanecen como son ( lo extrafio); o bien el acontecimiento ha
tenido lugar realmente, es parte integrante de la realidad, pero ahora esta realidad esta
regida por leyes que desconocemos (lo maravilloso). O bien el diablo es una ilusion, un ser
imaginario; o bien existe realmente, como los demas seres vivientes.Lo fantastico ocupa el
tiempo de esta incertidumbre; en cuanto se escoge una u otra respuesta, nos salimos de lo
fantastico para entrar en un género vecino, lo extrafio o lo maravilloso.Lo fantastico es la
vacilacion experimentada por un ser que no conoce sino las leyes naturales y se enfrenta, de
pronto, con un acontecimiento de apariencia sobrenatural.”"?

Lo fantéstico quedaria asi definido como un momento de vacilacion o incertidumbre,
durante el cual un acontecimiento inesperado pareciera desafiar las leyes que gobiernan la
realidad. El dominio de lo fantastico estaria limitado por lo que Todorov llama ,, lo extrafio
puro” ( lo sobrenatural no ocurre en la realidad, sino en nuestra conciencia) y ., 1o
maravilloso puro” ( lo sobrenatural invade la realidad), y su territorio seria una geografia
evanescente demarcada por esos dos géneros vecinos.Louis Vax afirma que ,, lo fantastico
exige la irrupcion de un elemento sobrenatural en un mundo sujeto a la razén” y que ,, lo
sobrenatural, cuando no trastorna nuestra seguridad, no tiene lugar en la narracion
fantastica”.'* Para Roger Caillois,” lo fantastico manifiesta un escandalo, una rajadura, una
irrupcion insolita, casi insoportable, en el mundo real.”"’La diferencia residiria, no tanto en
la definicion como en el efecto que tal vacilacion, como quiere Todorov, o irrupcion, como

278

BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)



dice Vax, o rajadura, como prefiere Caillois, produce en el lector.Para Louis Vax y Roger
Caillois, lo fantastico es reconocible en ese miedo, escalofrio u horror que estremece al
lector cuando un acontecimiento extrafio trastorna la armonia causal.Todorov niega tal
efecto como una condicidn necesaria del género; pero, puesto a precisar los rasgos
distintivos de lo fantastico, puntualiza: ,, Primero, lo fantastico produce un efecto particular
sobre el lector- miedo u horror, o simplemente curiosidad-, que los otros géneros o formas
literarias no pueden provocar.Segundo, lo fantdstico monta la narraciéon, mantiene el
suspenso: la presencia de elementos fantasticos permite una organizacion particularmente
ajustada de la intriga.Finalmente, lo fantastico tiene una funcion a primera vista tautologica:
permite describir un universo fantéstico, y este universo no tiene, por lo tanto, una realidad
fuera del lenguaje; la descripcion y lo descrito no son de naturaleza diferente.”'®

En el desarrollo del género fantéstico, Caillois distingue tres etapas : el cuento de
hadas, lo fantastico propiamente dicho y la ciencia ficcion.En el cuento de hadas,” el
hombre, atin desprovisto de las técnicas que le permitiran dominar la naturaleza, satisface en
el ambito de lo imaginario ingenuos deseos que sabe irrealizables: estar en otra parte en el
mismo instante, volverse invisible, actuar a distancia, metamorfosearse a su gusto, ver su
tarea cumplida por animales seviciales, dar 6rdenes a los genios y a los elementos, poseer
armas invisibles, ungiientos eficaces, marmitas de abundancia, filtros irresistibles, escapar,
en fin, a la vejez y a la muerte.”"”

La literatura fantastica propiamente dicha” no podria surgir sino después del triunfo
de la concepcion cientifica de un orden racional y necesario de los fenémenos, después del
reconocimiento de un determinismo estricto en el encadenamiento de las causas y de los
efectos[...]; nace en el momento en que uno estd mas o menos persuadido de la
imposibilidad de los milagros.Si en adelante el prodigio da miedo, es porque la ciencia lo
destierra y porque se lo sabe inadmisible, espantoso[...]”"

En Europa es contemporaneo del Romanticismo.En todo caso, apenas aparece antes del fin
del siglo XVIII y a manera de compensacion de un exceso de racionalismo.”"

Dentro del amplio &mbito de lo fantéstico, se destaca la narrativa argentina, cuyo
representante mas famoso es Jorge Luis Borges.Lo fantastico borgesiano es un fantastico
ecuménico, cuya ubicua fuente es la Gran Memoria, la memoria general de la especie.Segliin
Saul Yurkievich, ,,Borges se remite a los arquetipos de la fantasia, al acervo universal de
leyendas, a las historias paradigmaticas, a las fabulas fundadoras de todo relato, al gran
museo de los modelos generadores del cuento literario.”*

Borges ha sido el escritor que, mejor que ningin otro, ha sabido intuir y expresar
magistralmente la base paraddjica y metaforica del universo, un universo al que presenta
como un producto ambiguo de un suefio creado por un nosotros aparentemente humano.Es
un universo reflejado como realidad ficticia, como el misterioso espejo de una realidad que
esta en nosotros, pero que nos es desconocida y nos trasciende, y que aparece en los
intersticios de sinrazon de la arquitectura onirica.El autor argentino ha repetido muchas
veces que ,, nuestra certidumbre de habitar en el cosmos y no en el caos es una mera fantasia
apuntalada por el habito y la comodidad.” ?'La narrativa borgesiana se puede resumir a nivel
lexical en un tipo especial de adjetivacion que no expresa cualidades contenidas en las cosas
sino mas bien la reaccion que ellas provocan en el escritor.Es una escritura que se basa en lo
esencial, en lo paraddjico, en la constante indagacion en los secretos del lenguaje.A través

279

BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)



de elementos retdoricos como el oximoron y las paradojas - que niegan contradictoriamente
lo que afirman -, y a través de juegos metonimicos y metaforicos, de adjetivos bivalentes, de
hipalages y de enumeraciones atributivas, Borges va circunscribiendo en sus textos, con
contornos definidos, algunos de sus motivos preferidos:el espejo, el rio, el laberinto, la
rueda, la biblioteca universal, el tigre. Algunos de estos motivos principales, diseminados a
lo largo de su obra se vuelven metaforas cognitivas, abriendo al lector la posibilidad de
experimentar doblemente las transformaciones que los textos propugnan, a través de su
forma expresiva y no solamente en los contenidos que transmiten.De esta forma, el espejo se
convierte en el simbolo por excelencia de su pensamiento y de su escritura, porque refleja la
funcién especular en si misma, la infinita potencialidad de los espejos fragmentados; por
eso, el laberinto es la imagen - proceso que mas lo obsesiona, porque es una constelada
reiteracion de duplicaciones que conduce a otras duplicacuones; por eso, la metafora del rio
se transforma en la imagen fundante del Sentido y del Estilo en la obra de Borges.Con el
rio, el espejo y el laberinto, cada mundo se vuelve la dilatada multiplicaciéon de otros
mundos, en una danza de posibilidades que comprende simultaneamente, fodas las opciones
y todos los tiempos.

Segtn Borges, los principales temas de la literatura fantastica son: la contaminacion
realidad- suefio(el suefio en el suefio o la historia dentro de otra historia), el tema de la
transformacion, el del hombre invisible, los juegos del tiempo, la presencia de seres
sobrenaturales, el tema del doble, las acciones paralelas. Reflexionando sobre el encanto de
los cuentos fantasticos, el autor argentino afirma que este ” reside en el hecho de que los
cuentos no son invenciones arbitrarias, porque si fueran invenciones arbitrarias, su nimero
seria infinito; reside en el hecho de que, siendo fantasticos, son simbolos de nosotros, de
nuestra vida, del universo, de lo inestable y misterioso de nuestra vida y todo esto nos lleva
de la literatura a la filosofia.” Para Borges, la estructuracién simbdlica de sus relatos
fantasticos era manifestacion de sus conflictos mas profundos: ,, Porque los he vivido muy
profundamente.Los he vivido tan profundamente que los he contado empleando extrafios
simbolos para que la gente no descubriera que todos eran mas o menos autobiograficos.”

Jorge Luis Borges elabora con su escritura un dialogo de tiempos simultdneos: ya
somos el pasado que seremos.Su obra encarna una literatura de los margenes porque ensefia
a desprenderse del sujeto, a estar descentrados.Y es ese estar descentrados 1o que lleva a
trangredir fronteras, lo que permite una explosion de direcciones, activando conceptos que
son caracteristicos de las culturas hibridas: la heterogeneidad, la multiplicidad, la ruptura
asignificante, las conexiones transversales.

En lo que concierne a otra literatura fantstica, esta vez la narrativa fantéstica
rumana, una de las figuras exponenciales es la de Mircea Eliade.Con la obra fantastica de
Eliade, ,, fantastico ya no es el dialogo entre dos mundos, dos realidades o la suspension
entre estos planes, sino la presencia desapercibida de uno dentro del otro.” Expresado de
otra manera,” fantéstica es la presencia desconocida de lo sagrado, escondida en lo profano ;
fantastica porque nuestra forma de razonar la proyecta en el mundo de mas alla.”

En la obra de Eliade, lo transcendente o lo sobrenatural deja de ser una amenaza para
la coherencia del mundo; al contrario, se convierte en la unica promesa real y
coherente.Precisamente lo cotidiano es el que, después de nuestra mirada mas atenta, se
muestra incomprensible, cruel y, por tltimo incongruente.So6lo si reconocemos la atraccion

280

BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)



secreta, pero al mismo tiempo fuerte del otro mundo, de los milagros, de lo sagrado y de lo
mitico, podemos ir mas alla de la inherente falta de sentido de lo cotidiano, ganando la
oportunidad de acceder a la quintaesencia de la existencia. Original y profunda, la
concepcidn de lo fantastico de Mircea Eliade tiene sus raices en lo que él mismo llama, ,,mi
teoria sobre la incognoscibilidad del milagro”, una teoria sobre la imposibilidad de
identificar lo transcendente, camuflado en el mundo, en la historia. La obra fantastica de
Eliade hace un impresionante despliegue de sentidos, escudrifia enigmas, pero como tantas
otras veces en la prosa moderna, nunca nos proporciona una variante explicita de ellos.

Lo fantastico necesita mas que cualquier otro género literario una permanente
complicidad con los lectores.Sin establecerse un lazo a nivel cognitivo y sin desencadenarse
el interés por una realidad mas verdadera que la convencional, por un plano existencial que
venza las fuerzas de la superficialidad y la conjuracion de las apariencias, por una mirada
que se atreva a escudrifiar lo que yace mas alla de lo que se ve y se oye, no podemos hablar
de una narrativa fantastica.

Notas

1.Aristoteles,Poética,en Artes poéticas,Univers,Bucarest,1970, pag.162

2.Ibidem

3.Idem,pag.161

4.Vax,Louis, Arte y literatura fantdsticas, pag.6

5.Ibid., pags.10-11

6 .Caillois,Roger,Imagenes,imagenes..., pag.11

7.Ibid..pag.21

8.Ibid., pag. 12

9.Lovecraft,H.P., Supernatural Horror in Literature,BenAbramson,New York,1945, p.16

10. Penzoldt,Peter, The Supernatural in Fiction,Humanities Press,New York,1965, p.9
11.Todorov,Tzvetan,Introduction a la littérature fantastique, Seuil,Paris, 1970, pag.40 —traduccion
espafiola- Editorial Tiempo Contemporaneo, Buenos Aires, 1972

12.1bid.

13.Ibid., pag.29

14.Vax, Louis,o.p., pag.10

15.Caillois,Roger,o0.p., pag.10

16.Todorov,Tzvetan,o.c., pag.98

17.Caillois,Roger,o0.c., pag.26

18.1bid., pag.12

19.Caillois,Roger, o.c., pag.21

20.Yurkievich,Saul,Borges/Cortizar:Mundos 'y modos de la ficcion fantastica,Vincennes,Paris,
pag.154

21.Rest,J., El laberinto del universo,Ed.Librerias Fausto, Buenos Aires, 1976, p.34

Bibliografia

1.Alazraki, Jaime, En busca del unicornio, Editorial Gredos,Madrid,1983

2.Dan,Sergiu  Pavel, Proza fantastica  romdneascda, col. ,Momente §i  sinteze”,
Ed.Minerva,Bucuresti, 1975

3.Eliade,Mircea, La tiganci, Ed.Cartex 2000,Bucuresti, 2004

4.Ghidirmic,Ovidiu, Proza fantastica romdneasca, Colectia Hermes, Ed.Scrisul Romanesc, Craiova,
2005

5.Ricci,N. Graciela, Las redes invisibles del lenguaje.La lengua en y a través de Borges, Ediciones
Alfar, Sevilla, 2002

6.Todorov, Tzvetan, Introducere in literatura fantastica, Ed.Univers, Bucuresti, 1973

281

BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)


http://www.tcpdf.org

