
LO FANTÁSTICO, UNA ENCRUCIJADA DE REALIDADES 
 
 

Andreea ILIESCU 
Universitatea din Craiova 

 
 

Resumen: A pesar  del estigma  de intruso, de creación  artificial, predestinada al fracaso literario, lo 
fantástico no  es tributario a ningún otro género y  debe acceder a una etapa superior de la jerarquía 
literaria, su valoración como mera especie tolerada siendo un fastidioso prejuicio. 
La ficción  fantástica, verdadera  fuente de quimeras y de pesadillas, desrealiza lo real y realiza lo 
irreal, dilatando hasta  supresión las certezas convencionales. 
La narrativa fantástica, increíble arte combinatorio, deja entrever lazos apenas sospechados, 
desdoblamientos y multiplicaciones ,que figuran  la salida de lo cotidiano, la interrupción del orden 
normal y el quebrantamiento de reglas preestablecidas y generalmente aceptadas.La literatura 
fantástica se da mejor en el ambiente más mundano. 
Lo fantástico interviene como afán de apertura hacia las zonas inexploradas, como amplificador de la  
capacidad perceptiva, como incentivo mítico y mimético que posibilite una máxima porosidad 
fenoménica, una máxima adaptabilidad a lo desconocido. Lo fantástico sustrae el lenguaje de la 
función utilitaria o didáctica, para permitir el acceso a otros referentes, a otras identidades. 
Representa otro orden de factualidad regido por otro orden de causalidad; propone otras formas de 
existencia, suscita otro mundo  y  otro esquema simbólico para representarlo.Lo fantástico es una 
forma de renovación, de liberación del espíritu humano.  
Palabras clave: ficción fantástica, desdoblamientos, multiplicaciones, apertura, 
amplificador,referentes 
 

Para  definir la literatura fantástica, es imprescindible volver a  plantearnos  el mismo 
estatuto, la misma condición de la literatura y la   relación fundamental entre el arte y la 
realidad, la teoría de la ’mímesis’ aristotélica, una teoría siempre actual,  pero demasiadas 
veces interpretada de manera equivocada. Aristóteles no  ha entendido el arte como una 
copia fotográfica, como  una reproducción mecánica de la realidad, interpretación 
equivocada de la teoría de la imitación y del principio de la verosimilitud, una interpretación 
que aparece  en los teóricos del clasicismo y del naturalismo. Para definir  el quid del arte, 
de la literatura, Aristóteles subraya, primero,  en su Poética, la diferencia entre historia y 
poesía, entre la misión del histórico  y la del poeta: „ uno cuenta los hechos tal y como 
pasaron, el otro presenta  hechos que podrían suceder”.1Y esto se debe al hecho de que : „ la 
poesía refleja más lo universal, mientras que la historia, lo particular.”2 Con estas frases, 
Aristóteles deja muy en claro, para siempre, el estatuto, la condición de la literatura. 
Mientras la literatura no se limite a presentar sucesos reales, sino hechos que puedan ocurrir,  
entonces es  un producto de la imaginación.Lo imaginario se destaca como  la condición 
primordial de la literatura. En la misma obra, Aristóteles sigue con sus reflecciones, 
ofreciendo también  la definición de  la imaginación: ”...el deber del poeta no es el de contar 
sucesos reales, sino hechos que podrían ocurrir dentro de las límites de la verdad y de lo 
necesario.” 3 

En el proceso de definir lo fantástico, la disociación fantasía - imaginación se perfila 
como una etapa muy importante.El romantismo alemán es la corriente literaria  que saca a 

 276

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)
BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitești



relucir por primera vez el  papel  de la fantasía en comparacíon con las otras facultades del 
espíritu, incluyendo la imaginación.El romantismo alemán suele asociar el concepto de la 
fantasía con el del genio. En cambio, el romantismo inglés cambia radicalmente esta 
relación conceptual, a favor de la imaginación. 

La definición de una forma literaria busca facilitar el estudio de esa forma, 
comprender sus posibilidades y límites y distinguir su función y funcionamiento de formas 
semejantes.A través de los siglos, la literatura fantástica se ha ido definiendo, rellenando 
moldes más o menos adecuados. Han sido varios los teóricos de lo fantástico: según 
algunos, ha aparecido durante el siglo XVIII y según otros,   puede contar con una  trayecto 
mucho más remoto en el tiempo.El  rasgo más destacado del género, al que todos aceptan es 
su capacidad de generar miedo u horror. Para Louis Vax, „el arte fantástico debe introducir 
terrores imaginarios en el seno del mundo  real ”4 y más adelante afirma que: ” Lo 
sobrenatural, cuando no trastorna nuestra seguridad, no tiene lugar en la narración 
fantástica. Dios, la Virgen, los santos y los ángeles no son seres fantásticos; como no lo son 
tampoco los genios y las hadas buenas. En cuanto a los dioses de la fábula, Pan, por 
ejemplo, pueden llegar a ser fantásticos cuando en ellos se encarnan instintos salvajes.Pero 
nadie vera en el Telémaco  una historia fantástica por el hecho de que una Minerva, que ha 
cambiado de sexo para guardar las apariencias, permanezca, pedante y moralizadora, junto 
al hijo de Ulises.5  

Para salvar esa distancia que media entre el mundo sobrenatural de las hadas y los 
milagros y nuestro mundo regido por leyes inmutables y donde el milagro es imposible, 
Roger Caillois propone dos conceptos diferenciantes- lo maravilloso y lo fantástico- y 
explica:” El universo de lo maravilloso está naturalmente poblado de dragones, de 
unicornios y de hadas; los milagros y las metamorfosis son allí continuos; la varita mágica, 
de uso corriente; los  talismanes, los genios, los elfos y los animales agradecidos abundan; 
las madrinas, en el acto, colman los deseos de las huérfanas  meritorias...En lo fantástico, al 
contrario, lo sobrenatural aparece como una ruptura  de la coherencia universal. El prodigio 
se vuelve aquí una agresión prohibida, amenazadora, que quiebra la estabilidad de un 
mundo en el cual las leyes  hasta entonces eran tenidas por rigurosas e inmutables. Es lo 
imposible, sobreviniendo de improviso en un mundo de donde lo imposible está desterrado 
por definición.” 6  

Caillois define la literatura fantástica como „un juego con el miedo” ; en la literatura 
de lo maravilloso, en cambio,  „el espanto que proviene de la violación de las leyes naturales 
no tiene ningún lugar.”7 En un  mundo domesticado por las ciencias, el relato  fantástico 
abre una ventana a las tinieblas del más allá, y por esa apertura se cuelan el temor y el 
escalofrío.Tal escalofrío no puede producirse en el reino de lo maravilloso, donde la ciencia 
es todavía una maravilla más; la realidad misma no es menos mágica y maravillosa que las 
magias y maravillas que pueblan los cuentos de hadas.Por eso, para Caillois, lo fantástico ” 
no podría surgir sino después del triunfo de la concepción científica de un orden racional y 
necesario de los fenómenos, después del reconocimiento de un determinismo estricto en el 
encadenamiento de las causas y los efectos.En una palabra, nace en el momento en que cada 
uno esta más o menos persuadido de la imposibilidad de los milagros. Si en adelante el 
prodigio da miedo, es porque la ciencia lo destierra y porque se lo sabe inadmisible, 
espantoso.” 8    

 277

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)
BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitești



El miedo constituiría una  especie de barómetro de lo fantástico. También para H.P. 
Lovecraft, practicante y teorizador del género, el criterio para definir lo fantástico residiría 
en su capacidad de erizar la piel del lector: „ La atmósfera es lo más importante, pues el 
criterio definitivo de la autenticidad de lo fantástico no es la estructura de la intriga, sino la 
creación de una impresión específica[...]. Por eso debemos juzgar el cuento fantástico no  
tanto por las intenciones del autor y los mecanismos de la intriga como por la intensidad 
emocional que provoca[...]. Un cuento es fantástico simplemente si el lector experimenta 
profundamente un sentimiento de temor u de terror, la presencia de mundos y poderes 
insólitos.” 9 

Otro estudioso de lo fantástico, Peter Penzoldt, ha insistido también en que,              „ 
a excepción del cuento de hadas, todos los relatos sobrenaturales son historias de miedo, que 
nos obligan a preguntarnos si eso que parece pura imaginación no es, después de todo, la 
realidad.”10 
En su estudio de 1970,  Introduction à la littérature fantastique, Tzvetan Todorov se declara 
en contra del sentimiento de miedo, como  el  criterio fundamental de lo fantástico.Si para 
determinar lo fantástico- razona Todorov- el sentimiento de miedo debe asaltar al lector,  
habrá que concluir que el género de una obra depende de la sangre fría del lector.11 Para 
Todorov, hay cuentos de hadas que pueden ser historias de miedo y,  por otro lado,  hay 
textos fantásticos donde el miedo está totalmente ausente.Según Todorov, aunque „el miedo 
esté a  menudo ligado a lo fantástico,  no es una condición necesaria.”12 El propone una 
definición de lo fantástico que, aunque diferente en su formulación, es una derivación de las 
anteriores: „ En un mundo que es muy nuestro, este que conocemos, sin diablos, silfides, ni 
vampiros, se produce un acontecimiento que no se puede explicar por las leyes de este 
mundo familiar. El que percibe el acontecimiento debe optar por una de dos soluciones 
posibles: o bien se trata de una ilusión de los sentidos, de un producto de la imaginación, y 
las leyes del universo permanecen como son ( lo extraño); o bien el acontecimiento ha 
tenido lugar  realmente, es parte integrante de la realidad, pero ahora esta realidad está 
regida por leyes que desconocemos (lo maravilloso). O bien el diablo es una ilusión, un ser 
imaginario; o bien existe realmente, como los demás seres vivientes.Lo fantástico ocupa el 
tiempo de esta incertidumbre; en cuanto se escoge una u otra respuesta, nos salimos de lo 
fantástico para entrar en un género vecino, lo extraño o lo maravilloso.Lo fantástico es la 
vacilación experimentada por un ser que no conoce sino las leyes naturales y se enfrenta, de 
pronto, con un acontecimiento de apariencia sobrenatural.”13 

Lo fantástico quedaría así definido como un momento de vacilación o incertidumbre, 
durante el cual un acontecimiento inesperado pareciera desafiar las leyes que gobiernan la 
realidad. El dominio de lo fantástico estaría limitado por lo que Todorov llama „ lo extraño 
puro” ( lo sobrenatural no ocurre en la realidad, sino en nuestra conciencia) y    „ lo 
maravilloso puro” ( lo sobrenatural invade la realidad), y su territorio sería una geografía 
evanescente demarcada por esos dos géneros vecinos.Louis Vax  afirma que „ lo fantástico 
exige la irrupción de un elemento sobrenatural en un mundo sujeto a la razón” y que „ lo 
sobrenatural, cuando no trastorna nuestra seguridad, no tiene lugar en la narración 
fantástica”.14 Para Roger Caillois,” lo fantástico  manifiesta un escándalo, una rajadura, una 
irrupción insolita, casi insoportable, en el  mundo real.”15La diferencia residiría, no tanto en 
la definición como en el efecto que tal vacilación, como quiere Todorov, o irrupción, como 

 278

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)
BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitești



dice Vax, o rajadura, como prefiere Caillois, produce en el lector.Para Louis Vax y Roger 
Caillois, lo fantástico es reconocible en ese miedo, escalofrío u horror que estremece al 
lector cuando un acontecimiento extraño trastorna la armonia causal.Todorov niega tal 
efecto como una condición necesaria del género; pero, puesto a precisar los rasgos 
distintivos de lo fantástico, puntualiza: „  Primero, lo fantástico produce un efecto particular 
sobre el lector- miedo u horror, o simplemente curiosidad-,  que los otros géneros o formas 
literarias no pueden provocar.Segundo, lo fantástico monta la narración, mantiene el 
suspenso: la presencia de elementos fantásticos permite una organización particularmente 
ajustada de la intriga.Finalmente, lo fantástico tiene una función a primera vista tautológica: 
permite describir un universo fantástico, y este universo  no tiene, por lo tanto, una realidad 
fuera del lenguaje; la descripción y lo descrito no son de naturaleza diferente.”16 

En el desarrollo del género fantástico, Caillois distingue tres etapas : el cuento de 
hadas, lo fantástico propiamente dicho y la ciencia ficción.En el cuento de hadas,” el 
hombre, aún desprovisto de las técnicas que le permitirán dominar la naturaleza, satisface en 
el ámbito de lo imaginario ingenuos deseos que sabe irrealizables: estar en otra parte en el 
mismo instante, volverse invisible, actuar a distancia, metamorfosearse a  su gusto, ver su  
tarea cumplida por animales seviciales, dar órdenes a los genios y a los elementos, poseer 
armas invisibles, ungüentos eficaces, marmitas de abundancia, filtros irresistibles, escapar, 
en fin, a la vejez y a la muerte.”17 

La literatura fantástica propiamente dicha” no podría surgir sino después del triunfo 
de la concepción científica de un orden racional y necesario de los fenómenos, después del 
reconocimiento de un determinismo estricto en el encadenamiento de las causas y de los 
efectos[...]; nace en el momento en que uno está más o menos persuadido de la 
imposibilidad de los milagros.Si en adelante el prodigio da miedo, es porque la ciencia lo 
destierra y porque se lo sabe inadmisible, espantoso[...]”18 

En Europa es contemporaneo del Romanticismo.En todo caso, apenas aparece antes del fin 
del siglo XVIII y a manera de compensación de un exceso de racionalismo.”19 

Dentro del amplio ámbito de lo fantástico, se destaca la narrativa  argentina, cuyo 
representante más famoso es Jorge Luis Borges.Lo fantástico borgesiano es un fantástico 
ecuménico, cuya ubicua fuente es la Gran Memoria, la memoria general de la especie.Según 
Saúl Yurkievich,  „Borges se  remite a los arquetipos de la fantasía, al acervo universal de 
leyendas, a las historias paradigmáticas, a las fabulas fundadoras de todo relato, al gran 
museo de los modelos generadores del cuento literario.”20 

Borges ha sido el escritor que, mejor que ningún otro,  ha sabido intuir y expresar 
magistralmente la base paradójica y metafórica del universo, un universo al que presenta 
como un producto ambiguo de un sueño creado por un nosotros aparentemente humano.Es 
un universo reflejado como realidad ficticia, como el misterioso espejo de una realidad que 
está en nosotros, pero que nos es desconocida y nos trasciende, y que aparece en los 
intersticios de sinrazón de la arquitectura onírica.El autor argentino ha repetido muchas 
veces que „ nuestra certidumbre de habitar en el cosmos y no en el caos es una mera fantasía 
apuntalada por el hábito y la comodidad.” 21La narrativa borgesiana se puede resumir a nivel 
lexical en un tipo especial de adjetivación que no expresa cualidades contenidas en las cosas 
sino más bien la reacción que ellas provocan en el escritor.Es una escritura que se basa en lo 
esencial, en lo paradójico, en la constante indagación en los secretos del lenguaje.A través 

 279

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)
BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitești



de elementos retóricos como el oxímoron y las paradojas - que niegan contradictoriamente 
lo que afirman -, y a través de juegos metonímicos y metafóricos, de adjetivos bivalentes, de 
hipálages y de enumeraciones atributivas, Borges va circunscribiendo en sus textos, con 
contornos definidos, algunos de sus motivos preferidos:el espejo, el río, el laberinto, la 
rueda, la biblioteca universal, el tigre. Algunos de estos motivos principales, diseminados a 
lo largo de su obra se vuelven metáforas cognitivas, abriendo al lector la posibilidad de 
experimentar doblemente las transformaciones que los textos propugnan, a través de su 
forma expresiva y no solamente en los contenidos que transmiten.De esta forma, el espejo se 
convierte en el símbolo por excelencia de su pensamiento y de su escritura, porque refleja la 
función especular en sí misma, la infinita potencialidad de los espejos fragmentados; por  
eso, el laberinto es la imagen - proceso que más lo obsesiona, porque es una constelada 
reiteración de duplicaciones que conduce a otras duplicacuones; por eso, la metafora del río 
se transforma en la imagen fundante del Sentido y del Estilo en la obra de Borges.Con el  
río, el espejo y el laberinto, cada mundo se vuelve la dilatada multiplicación de otros 
mundos, en una danza de posibilidades que comprende simultáneamente, todas las opciones 
y todos los tiempos. 

Según Borges, los principales temas de la literatura fantástica son: la contaminación 
realidad- sueño(el sueño en el sueño o la historia dentro de otra historia), el tema de  la 
transformación, el del hombre invisible, los juegos del tiempo, la presencia de seres 
sobrenaturales, el tema del doble, las acciones paralelas. Reflexionando sobre el encanto de 
los cuentos fantásticos, el autor argentino afirma  que este ” reside en el hecho de que los 
cuentos no son invenciones arbitrarias, porque si fueran invenciones arbitrarias, su número 
sería infinito; reside en el hecho de que, siendo fantásticos, son símbolos de nosotros, de 
nuestra vida, del universo, de lo inestable y misterioso de nuestra vida y todo esto nos lleva 
de la literatura a la filosofía.”  Para Borges, la estructuración simbólica de sus relatos 
fantásticos era  manifestación de sus conflictos más profundos: „ Porque  los he vivido muy  
profundamente.Los he vivido tan profundamente que los he contado empleando extraños 
símbolos para que la gente no descubriera que todos eran más o menos autobiográficos.” 

Jorge Luis Borges elabora con su escritura un diálogo de tiempos simultáneos: ya 
somos el pasado que seremos.Su obra encarna una literatura de los márgenes porque enseña 
a desprenderse del sujeto, a estar descentrados.Y es ese estar descentrados lo que lleva a 
trangredir fronteras, lo que permite una explosión de direcciones, activando conceptos que 
son característicos de las culturas híbridas: la heterogeneidad, la multiplicidad, la ruptura 
asignificante, las conexiones transversales. 

En lo que concierne a otra literatura fantástica, esta vez la narrativa fantástica 
rumana, una de las figuras exponenciales es la de Mircea Eliade.Con la obra fantástica de 
Eliade,  „ fantástico ya no es el diálogo entre dos mundos, dos realidades o la suspensión 
entre estos planes, sino la presencia desapercibida de uno dentro del otro.”  Expresado de 
otra manera,” fantástica es la presencia desconocida de lo sagrado, escondida en lo profano ;  
fantástica porque nuestra  forma de razonar la proyecta en el mundo de más allá.”   

En la obra de Eliade, lo transcendente o lo sobrenatural deja de ser una amenaza para 
la coherencia del mundo; al contrario, se convierte en la única promesa real y 
coherente.Precisamente lo cotidiano es el que, después de nuestra mirada más atenta, se 
muestra incomprensible, cruel y, por último incongruente.Sólo si reconocemos la atracción 

 280

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)
BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitești



 281

secreta, pero al mismo tiempo fuerte del otro mundo, de los milagros, de lo sagrado y de lo 
mítico, podemos ir más allá de la inherente falta de sentido de lo cotidiano, ganando la 
oportunidad de acceder a la quintaesencia de la existencia. Original y profunda, la 
concepción de lo fantástico de Mircea Eliade tiene sus raices en lo que él mismo llama,  „mi 
teoría sobre la incognoscibilidad del milagro”, una teoría sobre la imposibilidad de 
identificar lo transcendente, camuflado en el mundo, en la historia. La obra fantástica de 
Eliade hace un impresionante despliegue de sentidos, escudriña enigmas, pero como tantas 
otras veces en la prosa moderna,  nunca nos proporciona una variante  explícita de ellos. 

Lo fantástico necesita más que cualquier otro género literario una permanente 
complicidad con los lectores.Sin establecerse un lazo a nivel cognitivo y sin desencadenarse 
el interés por una realidad más verdadera que la convencional, por un plano existencial que 
venza las fuerzas de la superficialidad y la conjuración de las apariencias, por una mirada 
que se atreva a escudriñar lo que yace más allá de lo que se ve y se oye, no podemos hablar 
de una narrativa fantástica. 
Notas 
1.Aristóteles,Poética,en Artes poéticas,Univers,Bucarest,1970, pág.162 
2.Ibidem 
3.Idem,pág.161 
4.Vax,Louis, Arte y literatura fantásticas, pág.6 
5.Ibid., págs.10-11 
6 .Caillois,Roger,Imágenes,imágenes..., pág.11 
7.Ibid.,pág.21 
8.Ibid., pág. 12 
9.Lovecraft,H.P., Supernatural Horror in Literature,BenAbramson,New York,1945, p.16 
10. Penzoldt,Peter,The Supernatural in Fiction,Humanities Press,New York,1965, p.9 
11.Todorov,Tzvetan,Introduction à la littérature fantastique, Seuil,Paris,1970, pág.40 –traducción 
española- Editorial Tiempo Contemporáneo, Buenos Aires, 1972 
12.Ibid. 
13.Ibid., pág.29 
14.Vax, Louis,o.p., pág.10 
15.Caillois,Roger,o.p., pág.10 
16.Todorov,Tzvetan,o.c., pág.98 
17.Caillois,Roger,o.c., pág.26 
18.Ibid., pág.12 
19.Caillois,Roger, o.c., pág.21 
20.Yurkievich,Saúl,Borges/Cortázar:Mundos y modos de la ficción fantástica,Vincennes,Paris, 
pág.154 
21.Rest,J., El laberinto del universo,Ed.Librerias Fausto, Buenos Aires,1976, p.34 
Bibliografĺa 
1.Alazraki, Jaime, En busca del unicornio, Editorial Gredos,Madrid,1983 
2.Dan,Sergiu Pavel, Proza fantastică românească, col. „Momente şi sinteze”, 
Ed.Minerva,Bucureşti,1975 
3.Eliade,Mircea, La ţigănci, Ed.Cartex 2000,Bucureşti, 2004 
4.Ghidirmic,Ovidiu, Proza fantastică românească, Colecţia Hermes, Ed.Scrisul Românesc, Craiova, 
2005 
5.Ricci,N. Graciela, Las redes invisibles del lenguaje.La lengua en y a través de Borges, Ediciones 
Alfar, Sevilla, 2002 
6.Todorov, Tzvetan, Introducere în literatura fantastică, Ed.Univers, Bucureşti, 1973 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:36 UTC)
BDD-A5481 © 2006 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

