CORRESPONDANCES INTERIEURES DANS EL DESDICHADO DE GERARD
DE NERVAL

Bloju Cristina Loredana
Universitatea din Pitesti, Facultatea de Stiinte ale Educatiei

Résumé : Le poéme est un ensemble de propositions ordonnées entre elles selon une
algebre rigoureuse. ,,El Desdichado™, I’'une des créations fondamentales de Gérard de Nerval, est
I’image exemplaire de la maniére dont les quatrains et les tercets se mirent les uns dans les autres
relevant un foisonnement de relations syntaxiques, lexicales et sémantiques. Ce sonnet finit par
donner I’impression d’un organisme autonome qui vit de ses rapports internes.

En méme temps, on assiste a un exercice de la mémoire qui remonte dans le passé a des
profondeurs d’au-dela a la quéte de sa propre identité ou de la femme aimée.

Mots-clés : quatrain, sonnet, tercet

,El Desdichado exerce une séduction d’un type particulier sur I’esprit en lui
imposant une évidence dont il lui dénie la compréhension. Qui ne s’est pas senti fasciné
par ce chant qui se modulait en lui, et désemparé face a ces phrases respectucuses de la
syntaxe et de la prosodie, qui, trop claires, ne livraient pas leur secret”. '

Au seuil du recueil Les Chiméres, ce sonnet évoque la quéte du sujet poétique
qui s’interroge, par I’intermédiaire des figures légendaires et des personnalités illustres,
sur sa propre identité et sur sa permanence. Mais ce qui frappe, au fur et a mesure que
I’on avance dans la lecture de cette poésie fondamentale c’est la maniére dont les
quatrains et les tercets renvoient les uns aux autres créant un foisonnement de relations
syntaxiques, lexicales et sémantiques.

Nerval respecte les implications de la forme fixe qu’il a adoptée — le sonnet — et
réalise un parallélisme formel entre les quatrains et les tercets. Le théme de la dualité
unit le systéme des quatrains a celui des tercets, tout en gardant une forme statique dans
le premier et une autre forme dynamique dans le second. Les quatrains tendent a se
refermer sur eux-mémes opposant en deux tableaux distincts, deux styles de vie auxquels
le JE ténébreux et mélancolique, prisonnier du tombeau ne peut pas participer. Le théme
de la distance produit une séparation entre le moi présent, celui d’un temps aboli (vers
1-4) ou celui d’un espace perdu et lointain (v5-8).

Le parallélisme et le caractére complémentaire des quatrains se confirment et se
précisent deés que I’on compare entre eux les vers correspondants. La fleur et 1’étoile se
répondent au début du troisieme vers de chaque strophe. Le vers 2 et le vers 6
contiennent des noms géographiques et associent 1’cau et la terre. Dans le premier cas il
s’agit d’une ,terre des eaux” desséchée — ,L’Aquitaine”; dans I’autre, la mer et la
montagne sont réunis par le paysage italien, continuant de relier les deux éléments. Il est
évident que I’impératif ,,Rends-moi”, situé a I’attaque du vers 6, traduit 1’aspiration a
compenser la perte annoncée par le participe ,,abolie”, a la rime du vers 2.

Les premiers vers des quatrains marquent une double analogie :

e thématique : il y a trois types de relations : je-nuit ,,Ténébreux-Tombeaux”, je-
femme ,,Veuf-Toi qui”, I’expression d’un état d’ame ,,Inconsolé-Consolé” ;

e sonore : les deux mots de la rime ,,Inconsolé-Consolé” changent la relation du
moi avec la nuit - I’adjectif substantivé ,,Ténébreux” met en évidence une nuit
intériorisée, tandis que la nuit du second quatrain est épaisse et extérieure au
moi ; et avec la femme - le mot ,,Veuf” I’évoque négativement elle n’étant pas

84

BDD-A5452 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:50 UTC)



nommée au vers 1 et son absence est donnée relativement au moi, tandis que
dans le vers 5 la femme est désignée par le pronom personnel ,,T0i”, comme
une personne présente a laquelle on s’adresse et ¢’est de ce ,,T0i” qui I’a déja
consolé que le JE attend son salut, son étre. A un JE vivant, ténébreux et veuf
par la mort de 1’Aimée (,,c’est la mort dans la vie”?) succéde un moi mort qui
implore au toi féminin qu’il lui apporte la vie dans la mort.

Cette dépossession et cette affliction, le titre les suggérait déja : ,,El Desdichado”,
que ’on traduit par ,,le Déshérité”, signifie en espagnol ,,le malheureux”. L’expression
vient du roman de Walter Scott, ,,lvanhoé” (1819), ou cette devise orne le bouclier d’un
mystérieux chevalier masqué dépossédé par le roi d’un chateau qu’il tenait de Richard
Cceeur de Lion et qui n’est autre que le héros lui-méme. Ce titre, dans son ambivalence,
éclaire le poéme. L’identité est I’objet d’énigme et de nostalgie.

Si la ,Tour” du premier quatrain représente la synecdoque du chiteau
(demeure du seigneur, du Prince d’Aquitaine), symbole temporel de la permanence,
garantie visible de la continuit¢é qui lie I’individu au passé et a l’avenir par
I’intermédiaire de sa race, le ,,”Tombeau” c’est I’image du temps arrété et de 1’histoire
interrompue du JE, préconisée d’ailleurs des le premier quatrain par 1‘expression la
»rour abolie”- image de la noblesse décue.

L’,Etoile” d’habitude envisage une image du devenir et un symbole de I’éternité,
mais elle y est associée a la ,tour” illustrant ainsi la dimension verticale de 1’étre
doublement aboli par la chute de la tour et par la mort de 1’étoile. Elle est mise en
relation avec la ,,Fleur” du second quatrain — deux aspects d’une réalité unique, celle de
la femme aimée, du TOI perdu. On y découvre méme une similitude de position des
deux mots-femme : ils occupent la place centrale de la série ternaire des images de
I’absence (,,tour abolie-étoile morte-luth constellé” ; ,, Rends-moi le Pausilippe et la mer
d’ltalie-la fleur-la treille ou le Pampre a la rose s’allie”). Le sujet solitaire éprouve
donc une double perte : celle d’une femme aimée - dés ’ouverture, les trois adjectifs
substantivés placent le poéme sous le signe du deuil et de la désolation, par leur
sémantisme (absence de lumiére, d’amour et d’espoir) et par 1’'usage de ’article défini
qui leur confére un caractére définitif. Et celle d’un objet symbolique (la ,tour”,
I’,,6toile” et le ,,luth” dans le premier quatrain ; la ,fleur” et la ,treille” dans le second)
ou d’un lieu (le ,,Pausilippe”, montagne située dans la baie de Naples, pilier cosmique
qui met en relation les niveaux superposés de I’univers assurant 1’ordre du monde et la
»mer d’ltalie”). L’association du Pausilippe et de la mer d’Italie réalise une union entre
la terre et 1’eau, union présente dans chaque strophe du poéme : 1’Aquitaine (pays des
eaux), la grotte ou nage la Syréne, I’ Aquéron (fleuve souterrain).

Le ,,luth”, attribut mythique du poéte, annonce la ,,lyre d’Orphée” des derniers
vers. Mais sur ce luth il n’y a pas de chant & moduler, contrairement au vers 13, car il
porte la marque du deuil : il porte le ”Soleil noir de la Mélancolie”, allusion a la gravure
de Diirer, ,,Melancholia”. Dans ,,la doctrine du génie saturnien™”, que Nerval connaissait
sans doute et qui s’est trouvé a l’origine de la création de Diirer, la mélancolie est
absolument nécessaire pour faciliter I’accés aux états exceptionnels dont le réve et
I’ardeur amoureuse sont les premiers degrés ; elle est la condition de la vision.

La ,treille” et le ,Pampre”, signes de Bacchus, font allusion aux initiations
antiques. L’alliance de la ,Rose” et du ,,Pampre” illustre le mariage mythique de
Bacchus et d’Ariane — image de I’amour pur que le poéte s’efforce de reconquérir.

&5

BDD-A5452 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:50 UTC)



Au parallélisme thématique des deux quatrains s’ajoute la similitude des chaines
sonores — I’identité des derniéres syllabes : -lie, -1és. L’alternance des rimes (abab),
contraire a la tradition, rétablit au niveau de la prosodie une continuité dynamique
qu’excluait la symétrie des oppositions. Dans chacun des premiers hémistiches on
découvre une prédominance des sons —ui, -t, -b : ,,Je suis le Ténébreux — Dans la nuit du
Tombeau”. En prolongeant jusqu’au seuil du second quatrain les thémes de la nuit
mélancolique et de la mort, le poéte réalise le passage d’une strophe a I’autre.

Dans le premier quatrain la relation au moi s’exprime par I’entremise de la
dépendance grammaticale (,,Le Prince d’Aquitaine a la Tour abolie”) ou de I’adjectif
possessif de la premiére personne (,,ma seule étoile, mon luth”) ; dans le second quatrain
les choses ont un étre, une substance propre et le moi espére de les trouver grice a
I’intervention médiatrice d’un toi féminin. Les deux quatrains illustrent deux fagons de
penser la relation entre les deux pdles : moi-monde. La discontinuité qui assure I’unité de
la premiére série d’images est surmontée par l’instauration d’une répétition dans le
second quatrain afin d’accéder a un monde paradisiaque de la conjonction symbolisé par
le paysage napolitain et les Jardins du Vatican.

Les deux tercets sont ouverts 1’un sur 'autre : séparés par trois points de
suspension, ils sont réunis par la copule ET. IIs comportent des références explicites a la
mythologie et a la 1égende. ,,Le passage du premier au second tercet marque un progres
dans le sens d’une synthése finale”.*

Le vers 9, la seule question du poéme, est celui ou s’articule le poéme. Il marque
le fait que la réflexion ait changé de plan, correspondant a un recommencement puisqu’il
reprend le théme de I’identité du début du sonnet. Il transforme I’affirmation catégorique
du premier vers ,,Je suis”, la certitude de son identité, en une alternative dubitative.
Drailleurs le poéme est organisé autour des ces deux propositions symétriques.

Au vers 9, décisif dans le déroulement du sonnet, le sujet hésite entre une
quadruple identité. Ces noms propres renvoient a des couples d’amants malheureux,
soumis a un interdit, un secret :

- le dieu Amour dans la mythologie grecque aime la mortelle Psyché et il ne
peut la retrouver chaque nuit qu’a condition qu’elle ne le regarde jamais ;

- le dieu Phoebus (Apollon) est amoureux de la nymphe Daphné, mais il ne
pourra jamais la posséder : elle est transformée en laurier ;

- Lusignan, époux de la fée Mélusine dans la légende médiévale, ne peut voir sa
femme les jours ou, pour expier une faute, elle est métamorphosée en serpent ;

- Biron, compagnon d’Henri IV, fut vainement amoureux de la reine.

Par ces figures légendaires, le sujet se retourne encore a la contradiction et a
I’incertitude : Phoebus (ce surnom signifie ,,I’étincelant”) désigne-t-il ici le dieu du
soleil, Apollon ou s’agit-il de Gaston Phoebus, comte de Foix auquel Nerval s’est parfois
identifié¢ ? De méme, Biron est-il cet amiral décapité sous Henri IV ou bien Lord Byron ?
Le poéme met face a face deux divinité mythologiques (Amour, Phoebus) et deux mortels
(Lusignan, Biron).

Ces couples de personnages désignent aussi une opposition Jour-Nuit : Biron et
Lusignan sont des étres solaires, fils du soleil, tandis que Amour et Phoebus sont des
étres nocturnes associés a la nuit sans étoile, celle du tombeau du second quatrain. En
méme temps, Amour et Lusignan ont comme élément commun leur aventure amoureuse
et le fait qu’ils sont des amants nocturnes appartenant a la vie souterraine et liés a la
siréne ; Phoebus et Biron sont des amants solaires associés a la reine.

86

BDD-A5452 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:50 UTC)



L’identité se définit ici par comparaison avec des modéles mythiques et historiques
et par rapport a certains épisodes d’une existence passée : le baiser de la reine, le séjour
dans la grotte et la descente aux enfers.

Les vers 10-11, séparés par point-virgule, juxtaposent deux figures féminines : la
,»Reine” qui renvoie au premier quatrain et la ,,.Syrene” rattachée au second. On retrouve
au vers 10, comme a la premiére strophe, les figures de la hauteur (,,front” qui s’inscrit
dans la série ,,prince, tour, étoile™), la vision orientée vers soi (MON front) et I’ordre du
signe (le ,,rouge” est ici le sceau de I’amour de la reine qui doit maintenir la continuité
entre le moi et celle qui est la garante de 1’étre aimé interrompue par 1’absence de la
reine). Le mot ,.encor” rétablit la continuité précédemment niée par les mots ,veuf,
abolie, morte”.

De méme, on reconnait au vers 11 des composantes du second quatrain: les
symboles de I’intimité (la ,,grotte” appartient a la méme sphére que ,tombeau” ou
Hireille”) et le théme de la conjonction dans un espace du monde extérieur. La ,,grotte”
c’est un espace associé¢ a I’Amour qui réalise I’union de I’eau et de la terre, en rappelant
du Pausilippe et de la mer d‘Italie. On assiste a une double parenté entre les vers 11-5-8 :
I’antithése grotte-tombeau et I’analogie grotte-treille ; réunion du passé composé en un
seul vers ,,toi qui m’as consolé ; j’ai révé” et du présent duratifs ,,0u la Rose s’allie ; ou
nage la Syrene”.

Ces femmes incarnent donc les deux visages de 1’inspiration poétique pour Nerval :
la face lumineuse du passé, sous le signe d’un certain romantisme et la face nocturne
d’une poésie élaborée dans le voisinage de la folie, aprés 1841. Si les figures féminines
des tercets peuvent étre rattachées aux légendes précédentes (,,le baiser de la Reine” a
Biron, la ,,Syréne” et la ,,Fée” a Lusignan), elles raménent surtout a I’activité poétique :
I’étoile comme allégorie de 1’idéal poétique, le baiser de la reine comme signe d’élection
et le chant de la siréne comme appel a I’inspiration.

Le deuxiéme tercet s’ouvre avec le théme du voyage victorieux aux enfers ,,Et j’ai
deux fois vainqueur traversé I’Achéron:”. On peut voir 1a une allusion biographique aux
crises mentales de 1841 et 1853, que Nerval désignait lui-méme comme ,,des descentes
aux Enfers”. Orphée passe de la vie a la mort (pour rejoindre la femme, nouvelle
Eurydice, dans ,,la nuit du Tombeau”) et de la mort a la vie : la résurrection est suggérée
par I’adjectif ,,vainqueur”. L’Orphée nouvel est Nerval lui-méme qui a affronté la nuit
chtonienne des enfers pour retrouver la sainte et la fée. Il fait tour a tour ’entreprise
d’Orphée (la recherche de son Eurydice- image de son ame) et de Pollux (recherche de
I’autre moitié¢ de lui-méme — son double). Par I’identification de Nerval a Orphée on
assiste a une conciliation des contraires qui s’harmonisent en lui : culture et nature, vie et
mort, masculin et féminin.

La poésie centrée sur le moi (,,mon luth”) s’est élevée a I’impersonnalité (,la lyre
d’Orphée”) assumant une valeur intemporelle et religieuse. Le JE initial, mélancolique,
condamné a I’errance dans la nuit ténébreuse de 1’absence s’oppose au JE impersonnel de
la fin. Un parallélisme avec le premier quatrainest évident : I’image de la ,lyre
d’Orphée” reprend en la transformant ’image du ,luth constellé” ; les sonorités de
1’,,Achéron” ne vont pas sans évoquer celles d’,,Aquitaine” ; ,, tour & tour” institue un jeu
de mots significatif quand on le compare a la ,,tour abolie”.

Par rapport au couple siréne-fée, le couple reine-sainte appartient a la méme sphére
culturelle et céleste, mais la premiére habite le monde des vivants, tandis que la seconde
hante celui des morts. Une distance pareille sépare la siréne qui nage dans la grotte de la

87

BDD-A5452 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:50 UTC)



fée dont les cris ne résonnent, selon la l1égende, qu’apres sa disparition. ,,Les soupirs de la
sainte et les cris de la fée” ne s’opposent pas en tant que faible et fort, mais comme
intime et extérieur. Deux niveaux cosmiques distincts sont mis en relation grace a
I’analogie des contradictions propres a chaque plan.

Le théme du destin recouvre celui de I’amour car le probléme de I’amour se pose
toujours, chez Nerval, en termes de destin. Dans les quatrains il s’agit d’une perte de
I’étre, du temps, de ’espace par la perte ou I’absence de 1’étre aimé (,,Je suis le Veuf —ma
seule Etoile est morte — Rends-moi...la fleur qui plaisait tant a mon cceur désolé”). Dans
les tercets on assiste a un jeu symétrique de questions et de réponses qui conduit & une
unité entre moi et 1’étre aimé.

Le deuxiéme tercet et le premier quatrain présentent, eux aussi, une analogie de
thémes : les profondeurs terrestres — ,,I’Achéron, tour a tour” et les hauteurs célestes
— ,,I’Aquitaine, la tour abolie” ; et d’images — le poéte veuf: ,luth, lyre, étoile morte,
Orphée”. Le vers final a un caractére ambigu, invitant au prolongement de la méditation
et ouvrant sur le début du sonnet. La victoire sur les enfers est annulée dans le présent par
I’affirmation avec laquelle s’ouvre le poéme ,,Je suis”. Le sonnet se referme sur lui-
méme, I’'image du cercle ou du cycle commandant la composition du po¢me.

On est en face d’une structure interne trés ¢laborée : le premier quatrain affirme
une quadruple identité. Dans le deuxiéme quatrain, le JE demande la restitution de 4
objets perdus. Dans les tercets, il envisage 4 identités successives et il évoque 4
personnages féminins. Un seul nom échappe a ce systéme d’échos : Orphée dont la lyre
établit poétiquement I’harmonie menacée. On peut noter aussi la prépondérance des
marques personnelles de la premiére personne : celles du pronom sujet ou objet et
surtout des adjectifs possessifs qui renvoient a des objets symboliques : 1’,,étoile”, le
,»luth” — comme métaphores de la femme et de la poésie ; ou par synecdoque, au sujet lui-
méme : ,,mon coeur, mon front”. Face a se JE qui tente de se qualifier, se représenter, se
définir, un TU apparait dans le deuxiéme quatrain ,,Toi qui m’as consolé...Rends-moi”.
Sa place aprés la césure du vers 5, en téte du second quatrain, incite a le rapprocher de
I’adjectif ,,veuf”, symétriquement placé apres la césure du vers initial. Ce ,,toi” évoque la
femme défunte dont le veuf déplore douloureusement la perte et qu’il appelle comme
médiatrice.

A la question ,,Suis-je Amour ou Phoebus ?...Lusignan ou Biron ?” Nerval
répond ainsi : ,,J’ai été Biron ; J’ai été Lusignan...Et j’ai agi — sur un plan religieux —
comme Orphée, ¢’est-a-dire, tort & tour comme Phébus et comme Amour”.’

! Geninansca,J., Une lecture de El Desdichado, Archives des Lettres Modernes, Paris, 1965 ;
2 Geninansca, J., op. cit., p44;

3 Richer, J., Nerval : Expérience et création, Hachette, Paris, 1987, p.559 ;

4 Geninansca, J., op. cit., p.46;

5 idem, p. 52;

BIBLIOGRAPHIE:

Nerval, G. de, Euvres choisies, Humanitas, Bucuresti, 1995;

Bonnefoy, Y., Le poéte et le flot mouvant des multitudes, Bibliothéque Nationale de France, Paris,
2003;

Geninansca,J., Une lecture de El Desdichado, Archives des Lettres Modernes, Paris, 1965 ;

Richer, J., Nerval : Expérience et création, Hachette, Paris, 1987, p.559

Pillu, S., Poésies, Nathan, Paris, 2001 ;

88

BDD-A5452 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:50 UTC)


http://www.tcpdf.org

