
RAPORTUL CANON - NONCANON 
ÎN PERSPECTIVE FILOSOFICE, ISTORICE ŞI CULTURALE 

- CONTRIBUŢII ROMÂNEŞTI – 
 
 

Ioan Şt. LAZĂR 
Universitatea din Piteşti 

 
 
Résumé: Parmi les considérations concernant le rapport entre le canon et le non-canon, son 
approche en literature comporte l’association avec d’autres rapports traditionnels ou nouveaux 
avec lesquels ils se trouvent dans une  relation de synonymie partielle, ayant les mêmes 
caractéristiques, exprimées toujours comme dichotomie:affirmation – negation, dans une 
perspective statique, ou norme – écart à la norme, dans une perspective dynamique. 
Mots-clés : canon, non-canon, norme, écart 
 
 Înţelegând prin "bătălia canonică" raportul dinamic dintre canon şi noncanon 
întâlnit în fiecare perioadă a istoriei literare, când o perspectivă filosofică şi estetică 
osificată se vede contestată de o mişcare ideologică a unui grup/sau curent cu 
răsfrângeri în cultură şi artă, un critic literar român, Mircea Martin, ajunge să-şi exprime 
dubitativ o intuiţie creativă: "Mă întreb dacă n-am putea considera bătălia canonică un 
fenomen ciclic în istoria culturii..."  1) Perfect îndreptăţită, întrebarea naşte la rândul ei 
nu doar răspunsul aşteptat, ci şi o implicită extensie a sferei de cuprindere a raportului 
dintre canon şi noncanon; acesta nu poate fi cantonat în cadrul autonomiei literaturii şi 
artei, ci trebuie perceput şi în spaţio-timpul cadrului lor heteronomic, al mentalităţilor 
producătoare de opere şi sens 2). Şi nu numai asupra mentalităţilor locale, ci, în 
contextul Galaxiei Gutenberg, al Galaxiei Marconi, al Televiziunii şi Internetului, şi 
asupra  mentalităţii generale a  epocii noastre  de globalizare şi comunicare planetară. 
 
 În faţa unei asemenea deschideri (ameţitoare!), spiritul măsurii ne îndeamnă ca, 
tocmai prin intermediul planului extensiv, să căutăm raportului canon-noncanon 
proprietăţi structural-funcţionale şi legităţi de manifestare procesuală  care să elucideze 
nu numai "mecanismul" său, ci şi particularităţile  la nivele de concretizare specifice. 
 Astfel, între consideraţiile generale privind raportul dintre canon şi noncanon, 
precizăm, mai întâi, că abordarea lui în literatură - de la care pornim şi la care ne vom 
întoarce - comportă asocierea cu alte raporturi tradiţionale sau noi cu care se află în 
relaţie de sinonimie parţială, având acelaşi numitor comun, exprimat tot ca dichotomie: 
afirmaţie - negaţie, într-o perspectivă statică, sau normă - abatere de la normă, într-o 
perspectivă dinamică. 
 Unele dintre aceste raporturi au un grad de generalitate foarte mare, ceea ce le 
apropie de categoriile filosofiei. Astfel sunt raporturile: 
 
   tradiţie - inovaţie  eleatism - heraclitism 
   recurenţa - creativitate continuitate - discontinuitate 
   constanţă - schimbare conformism - nonconformism 
   convenţie - deviaţie identitate - diversitate 
  

 273

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



 Asemenea dichotomii, care manifestă în mod gradual relaţia filosofică între 
imuabilitate şi mişcare, se corelează cu altele, care au un caracter aplicativ şi se situează  
la un nivel secund: 
 
 constanţă - variabilă  prototip - variantă 
 structurare - destructurare  gramatical(izat) - nongramatical(izat) 
 
 Şi nu doar acestea sugerează complexitatea aspectelor sincronice şi diacronice 
la care ne raportăm. "Coborând" de la nivelul general  la acela de exemplificare literară 
concretă, alte noi dichotomii, precum: 
  
   mit - literatură  literatură - antiliteratură 
   clasicism - romantism tradiţionalism - modernitate 
 
aduc, din planul literaturii, noi valenţe "polisemiei" pe care o abordăm. Iar dacă optăm, 
dintre aceste raporturi, să reliefăm dichotomia  canon - noncanon, recunoaştem că ne 
adecvăm la o terminologie proeminentă azi (v. studiile despre "canonul occidental" 
promovate de H. Bloom 3)). 
 Într-un al doilea rând, noţiunile de canon (afirmaţie, normă) şi, respectiv, 
noncanon (negaţie, abatere de la normă) comportă câteva caracteristici organice pentru 
binomul lor structural-funcţional: a) Fiecare dintre aceşti termeni este constituit cu o 
valoare pozitivă şi, respectiv, cu o valoare negativă, reprezentând în fond negarea logică 
a unuia prin celălalt, în mod reciproc; b) Ca atare, aceşti termeni se înscriu ca părţi 
constitutive ale unui antagonism, constituie împreună o dichotomie, un raport între 
contrarii prin care se exprimă principiul antagonismului ca "principiu fundamental al 
logicii oricărei energii" 4), principiu dinamic prin excelenţă; c) În virtutea principiului 
(dinamic al) antagonismului, dichotomia canon-noncanon este echivalentă cu o stare 
staţionară 5) pe un traseu al devenirii; aceasta implică, în aparenţă, un plan static 
temporar, în care dichotomia respectivă este analogă aceleia reprezentate de raportul 
afirmaţie - negaţie, raport onto-logic al existenţei şi al gândirii; d) În realitate, aşa cum 
arată fizica, precum şi, legată de ea, filosofia contemporană, nimic nu stă pe loc, totul 
este "energie" şi se polarizează în forţe antagonice, configurând un "joc" de actualizări 
şi potenţializări nesfârşit 6); poziţionarea  ierarhică a unui tip de forţe (actualizându-şi 
"canonul") este însoţită de potenţialitatea celuilalt tip de forţe, care aspiră şi, în anumite 
condiţii, chiar reuşeşte actualizarea sa (a "non-canonului" său), pentru ca, în continuare, 
ciclul să se reia, după o lege ontică a  recesivităţii 7), în care Marele poate fi substituit, 
în contextul dinamic al vieţii, de cel Mic, şi invers... 
 Aşadar, raportul dichotomic între canon (normă) şi non-canon (abatere) - şi nu 
numai acesta, ci oricare alt raport analog, ca de pildă, luate la întâmplare: constanţă - 
schimbare, constantă - variabilă, conformism - nonconformism, identitate - diversitate 
ş.a. - comportă percepţia corespunzătoare în două planuri: I. Un plan static, abstract sau 
temporar, în care termenii lor rămân opozitivi, şi II. Un plan dinamic, real şi perpetuu, 
în care termenii respectivi suportă inerent şi reciproc, transformări. 
 În plan static, condiţia termenilor de a-şi fi opozitivi îi echivalează cu 
adevărate categorii de gândire aflate în relaţie antagonică, precum: afirmaţie - negaţie, 
imuabilitate - mişcare ş.a. Este o condiţie principială, cu o valoare onto-logică la "scara" 
esenţelor în planul eternităţii. Totodată, această condiţie dichotomică are un moment 
liminal (specific de la caz la caz), în care cei doi termeni s-au "născut" dintru început 

 274

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



 (ca Ormudz şi Ahriman, zeii supremi din "Avesta" persană, ori ca Fârtatele şi 
Nefârtatele din mitologia română) sau în care au devenit opozitivi (precum Cerul şi 
Pământul, Binele şi Răul); acest moment liminal fie că durează "in principio" (adică 
abstract şi etern), fie că, mai ales, este depăşit prin angrenajul concret în vitalitatea  
consumatoare a energiei iniţiale. În acest al doilea sens, se poate vorbi de un "canon" al 
creaţiei cosmosului (cosmogonia) şi de un "non-canon" al distrugerii acestuia 
(eschatologia). 
 Aceasta ar putea fi şi maxima extensie a termenilor noştri în planul static al 
esenţelor (în care echivalează cu dichotomia afirmaţie - negaţie), într-o perspectivă 
holistică şi temporală la scară cosmică. În acest sens, pentru a exemplifica literar, este 
bine să reţinem, după Eliade, că la majoritatea popoarelor arhaice miturile cosmogonice 
şi cele eschatologice sunt corelative 8). Între marii poeţi care au ilustrat această 
corelativitate, Mihai Eminescu ocupă o poziţie înaltă prin excepţionalele tablouri 
cosmogonice şi eschatologice din poemul "Scrisoarea I", inspirate din mitologia indiană 
(şi nu numai!). 9) 
 În planul dinamic, plan real,  la "scara" Contingentului, a fenomenalităţii, 
condiţia opozitivă / antagonică a termenilor (a realităţilor numite de aceştia!) reprezintă, 
prin "jocul" de actualizări şi potenţializări (recesive), însuşi mobilul logic al vieţii - în 
"logica dinamică a contradictoriului" (St. Lupasco) -, mobilul devenirii. Sistemul 
termenilor dichotomici există ca proces, iar în proces termenii îşi slăbesc rigiditatea /  id 
est incompatibilitatea, se "descoperă" complementari, "inter-comunică" şi inter-ferează, 
schimbând funcţiile şi poziţiile. Canonul tradiţiei se de-canonizează, non-canonul 
inovaţiei se... canonizează, pentru ca, la rândul lui, să se de-canonizeze - aşa cum releva 
şcoala  formalistă  rusă 10). 
 Integrat macro-raportului imuabilitate - devenire sau static - dinamic, raportul 
dintre canon şi noncanon, dimpreună cu raporturile manţionate mai sus ca adiacente lui, 
poate fi analizat la mai multe nivele heteronomice, interdependente cu cel literar; 
întradevăr, cum nici un alt fenomen nu poate fi cercetat şi apreciat în mod izolat, rupt de 
contextul genezei şi evoluţiei sale, demersul nostru se aplică, mai întâi, nivelurilor 
filosofic, istoric şi cultural, aparţinătoare de cadrul heteronomic al literaturii. 
 Nivelul filosofic de abordare a raportului dintre canon şi noncanon ne trimite, 
mai întâi, la confruntarea clasică din spaţiul Greciei antice între şcoala eleatică şi 
Heraclit, confruntare care a "hrănit" filosofia în abordarea categoriilor antagonice 
imuabilitate (stabilitate) şi mişcare (devenire). Dacă pentru Parmenide din Elea lucrurile 
contingente şi efemere nu trebuie luate în seamă, interesând, dimpotrivă, planul 
esenţelor vieţii la scara (statică) a eternităţii - esenţe eterne şi imuabile (care sunt şi în 
lucruri!) -, pentru Heraclit, realitatea vieţii nu este aceea abstractă a unui transcendent 
"înţepenit" în eternitate, ci tocmai dinamica inepuizabilă şi transformatoare a unor forţe 
opuse, care este chiar "lege universală a naturii", şi conduce la devenire: "... fiecare 
lucru evoluează invariabil către contrariul său, opoziţia contrariilor, condiţie a  
devenirii, fiind o lege universală în  natură" 11). 
 În această procesualitate, imaginea râului, care curge conform unei alte legi 
inexorabile a lumii - mişcarea, devenirea -, este semnificativă şi pentru condiţia (relativă 
a ) lucrului iniţial: "Râul, prin curgerea lui, oferă în fiecare moment imaginea 
permanenţei şi pe aceea a schimbării, el este acelaşi,  dar totodată, devine altul"  12). 
 Întemeiată de către Heraclit, dialectica, trecută şi de marea sinteză a lui Hegel, 
cunoaşte azi, graţie marilor descoperiri ale ştiinţei (ale fizicii, întâi de toate), 
aprofundări semnificative care vizează trecerea de la un model binar  (static) al materiei 
/ energiei la un model triadic (dinamic). 

 275

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



 Stéphane Lupasco, pornind de la adevărul demonstrat (de legile 
termodinamicii) că orice sistem (energetic) conţine două forţe opozitive: forţe de 
omogeneizare şi, respectiv, forţe de eterogeneizare, aflate în antagonism dinamic şi 
gradual, consideră că, de fapt, se poate vorbi de "trei materii", respectiv, trei moduri de 
"sistematizare energetică" a acestor forţe polarizate prin anume rezistenţe specifice. Este 
vorba  de: "un sistem cu  antagonism simetric", în care forţele oponente "se echivalează 
la acelaşi nivel de actualizare şi potenţializare respective şi reciproce" şi  de "alte două 
sisteme inverse", "cu antagonism  disimetric", în dezechilibru, pe care le-am putea 
considera în echilibru  disimetric, determinat de proporţia ("rezistenţa") graduală în care 
se actualizează una dintre forţe şi se potenţializează cealaltă, în unul sau altul dintre 
sistemele considerate 13). 
 Preluând această perspectivă, ne interesează mai puţin aici identificarea celor 
trei materii (cea fizică - inanimată, cea biologică şi aceea  care este, în acelaşi timp, 
fizică şi psihică), cât, mai ales, faptul că mutatis mutandis sunt trei "sisteme" sau trei 
faze (căci sistemul trăieşte în timp ca proces) în care putem privi relaţia dintre canon şi 
noncanon / sau tradiţie şi inovaţie (în istorie, ca şi în literatură): I. faza în care dominant 
(actualizat) este "canonul" tradiţiei (fază de "antagonism disimetric"); II. faza în care 
tradiţia (în diminuare, de-canonizare) şi inovaţia (în ascendenţă / canonizare), 
confruntându-se, se menţin încă într-un scurt echilibru "simetric", de forţe care 
acţionează reciproc în proporţii egale; III. faza în care inovaţia devine dominantă, 
impunându-şi / "actualizându-şi" canonul, pe când tradiţia intră în latenţă  /  
"potenţializare". 
 Nu ne va fi greu să recunoaştem asemenea faze în trecerea  de la Evul Mediu la 
Renaştere sau de la clasicism la romantism. Totuşi, în realitatea lor umană, lucrurile nu 
se manifestă în mod mecanic aşa cum se petrec în lumea physis-ului 14). Cu această 
precauţie, considerăm că cele trei faze pot fi aşezate într-un graf esenţializant   
 Acest graf, desigur că este valabil pentru o primă etapă a procesului, pentru că, 
în continuare, elementele inovaţiei, odată canonizate, vor intra, la rândul lor, în "jocul" 
de actualizări şi potenţializări ale forţelor opuse şi se vor modifica funcţional şi 
structural. Astfel, în dinamica nesfârşită a vieţii / istoriei / a culturii, raportul la care ne 
referim (deopotrivă cu "sinonimele" sale parţiale) are un caracter recesiv, de substituire 
treptată a unui lucru prin oponentul său, care, la rându-i, este şi el expus unei finalităţi 
analoge; bazată pe inerenţa contrariilor şi procesualitatea lor, recesivitatea este mereu 
graduală şi într-un echilibru  dinamic - după cum a arătat filosoful român Mircea Florin. 
 Plasând raportul canon-noncanon la nivelul istoriei, îi putem releva ca analog  
raportul dintre două moduri de habitat succesive, dar, în îndelungată vreme, coexistente: 
habitatul rural, tradiţional, al existenţei ciclice şi habitatul urban, istoric, al existenţei 
(preconizat) progresive. 
 În preistorie, intuind anumite constante ale realităţii fizice şi personificându-le 
în fiinţe divine, omul a ajuns ca, în planul său mental şi imaginar, să evoce prin mituri, 
"povestea" lumii, poveste a transformării Nefiinţei în Fiinţă, a Haosului în Cosmos; şi-a 
configurat, astfel, negentropic, existenţa, ritmând-o după "ritmul" naturii, marcat de 
anotimpuri, respectiv de un timp ciclic. În virtutea acestuia s-a constituit "canonul" 
tradiţiei, care a rămas "de lungă durată" în planul vieţii rurale, adică al omului trăitor în 
relaţie directă şi continuă cu Natura şi cu Divinitatea (aceea din cele văzute şi cele 
nevăzute). 
 În schimb, aşezarea în oraşe (în oraşe-cetăţi, apoi în oraşe-state) a însemnat 
îndepărtarea de modul de viaţă organic cu natura, dezvoltarea altor ocupaţii, integrarea 
într-un alt fel de timp şi alt fel de ritm - timpul şi ritmul istoriei, adică un "noncanon" al 

 276

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



inovaţiei. Ar fi fost să fie un timp şi un ritm al progresului, numai că mersul istoriei a 
fost mult prea sincopat pentru ca să poată fi perceput ca atare; dimpotrivă, războaiele 
fără număr, multele zone cu dezvoltări inegale, unele chiar pasive, ritmuri încete, ori, 
rareori, alerte, numeroase discontinuităţi la scara plenetară şi locală nu au oferit cu 
uşurinţă iluminiştilor în secolul al XVIII-lea, ideea de progres în istorie. Şi, dacă totuşi 
au proiectat-o (în pofida timpului / şi a ritmului ciclic tradiţional!), au făcut-o numai 
privitor la Europa cea raţionalistă şi dinamică, adevărat "motor" al istoriei în acele 
secole 15), impunându-şi "canonul" său tot mai mult în lume (în timp ce un ilustru 
filosof al istoriei, Hegel, consacra istoria universală ca  devenirea Spiritului, a Ideii 
Supreme în  lume 16)). 
 Mersul istoriei mai departe în secolul al XX-lea, secol al mondializării - şi al 
celor două războaie mondiale! - nu ne oferă încă, în pofida progresului material, 
corelaţii ale dezvoltării economice, sociale şi culturale, adică ceea ce marchează cu 
adevărat o civilizaţie unitară şi ascendentă; mai recent, primatul economiei corelat cu 
proiectul politic, vizează globalizarea, ca soluţie progresistă, dar antrenează costuri 
inimaginabile (întrucât: "Nu există progres care să nu ceară plată; aceasta e regula..." 
17)). Între cele mai neavenite "costuri" se menţionează nivelarea culturală, eludarea 
spiritului creator şi a identităţilor locale. Promovarea universalităţii constituie - după 
cum arată Paul Ricoeur - "o distrugere subtilă nu numai a culturilor tradiţionale, ceea ce 
nu ar fi poate un rău ireparabil, dar şi a ceea ce aş numi... nucleul creator al marilor 
civilizaţii, al marilor culturi, nucleul de la care pornim când interpretăm viaţa şi de la 
ceea ce numesc anticipat nucleul etic şi mitic al umanităţii" 18). 
 Se pune în mod firesc întrebarea: Cui prodest? deoarece de-canonizarea 
marilor culturi zonale tradiţionale şi a fermentului lor creator pentru ca să se impună 
"canonul" universalizării (v. şi religia "new age",  apare drept cea mai nocivă formă de 
totalitarism, dovadă că încă nu se învaţă nimic din istorie. 
 Un foarte bun observator istoric precum Fernand Braudel se întreabă printre 
rânduri ce şanse poate avea structura economică de azi care promovează globalizarea, 
dacă ea a aplatizat trendurile ciclice care au caracterizat (şi) perioada anterioară a 
capitalismului şi, mai ales, a aplatizat "mişcările de maree care ritmează istoria 
materială şi economică a lumii" 19). Întrebându-ne şi noi, nu omitem să observăm că 
metafora fluxului şi refluxului, adică a unei ciclicităţi, nu înseamnă recurenţa timpului 
ciclic al umanităţii arhaice şi tradiţionale rurale, ci un mod de evoluţie (progres) "în 
spirală", prin reluări sau alternanţe (la distanţe  temporale variabile), de fiecare dată 
altfel, ale aceloraşi esenţiale forme economico-istorice de bază, opozitive şi 
complementare, care se "actualizează" şi "potenţializează" recesiv şi reciproc pe un 
traseu relativ analog celui fizical, adică "transfinit" (St. Lupasco). 
 Nivelul cultural de abordare  implică raportului canon-noncanon ipostazări 
contigui pe traseul devenirii culturii; văzută în mod holistic ca realitate ("a-reală"!) de 
ordin spiritual, în care se proiectează semiotic (adică, semnificativ şi comunicativ, 
deopotrivă) elementele habitatelor umane. Cultura există în spaţiu şi timp prin culturi 
particulare (unele, ample şi greoaie asemeni unor plăci tectonice, la scara planetei, 
altele, mai reduse, individualizate etnic şi funcţionând, pe alocuri, ca enclave, autotrof). 
 Cultura indiană este altfel decât cea greacă (au constatat "la faţa locului", 
cărturarii aduşi de către Alexandru Macedon), cultura egipteană, prin vechimea şi 
superioritatea ei, i-a influenţat pe primii greci (Pythagora, Herodot), după cum la rândul 
ei, în amurg, a primit o infuzie elenistică; romanii erau fericiţi să vadă Arcadia sau să se 
înfrupte din aurul Daciei; arabii sarazini erau cruzi şi, totuşi, nobili, cu o înaltă cultură 
(au resimţit-o îndeaproape spaniolii în Evul Mediu); Magellan, ocolind lumea, i-a arătat 

 277

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



Europei culturi primitive; Marco Polo, ajungând în China, i-a amintit aceleiaşi Europe 
de o mare şi străveche civilizaţie , iar cu un sfert de mileniu în urmă, unii europeni, 
trecând Oceanul, au crezut - şi, mai apoi, au făcut (!) - America drept "Pământul 
Făgăduinţei". 
 În toate cazurile, "armătura" locală autarhică de precepte ale existenţei se 
vădea asemănătoare (ca într-un continuu canon uman - căci "pretutindeni trăiesc 
oameni")  şi, pe de altă parte, se vădea contrazisă de alte precepte, ale altora, "non-
canonice"... De aici, dichotomiile culturale de resort psihologic: eu-tu, eu-altul, noi-
ceilalţi sau de resort quasi-abstract: identitate-diferenţă, identitate-alteritate, identitate-
diversitate ş.a., cu, bineînţeles, reflexele lor de mentalitate şi de expresie literar-artistică 
identitare, dar şi cu tentaţiile de schimb reciproc de valori într-o convieţuire fără 
primejdii. 
 Asemănările şi diferenţele au însoţit perpetuu percepţia contractelor între 
culturi, constituind obiectul curent al abordării lor comparatiste. Împrumuturile şi 
influenţele, deopotrivă, ele contribuind la atenuarea diferenţelor,  într-un plan de inter-
comunicare şi con-vieţuire "în vecinătate" sau  "la  distanţă". 
 Acest proces (al impactului între culturi) a înregistrat, în genere, trei atitudini 
distincte în raport de dichotomia  iniţială (dintre culturile aflate în contact) şi, totodată, 
trei soluţii de "rezolvare" a acestei dichotomii: 
 1. Conştiinţa (şi trufia) superiorităţii - de aici, soluţia aculturaţiei (a asimilării şi 
integrării) comunităţii şi culturii mai puţin dezvoltate, impunerea "canonului" propriu de 
valori unei culturi diferite; ca soluţie operativă: cucerirea prin violenţă. 
 2. Complexul de inferioritate al comunităţii etnice cu o cultură mai redusă ori 
retardată - de unde tendinţa de apărare a identităţii sale culturale (enculturaţia); 
 3. Toleranţa (recioprocă) - de unde multiculturalismul, ca soluţie de convieţuire 
a culturilor aflate în contact, şi interculturalismul, ca soluţie de "schimburi" / co-
influenţe între culturi, forme de convieţuire reciproc transformatoare. 
 În prima dintre aceste situaţii avea de a face cu ceea ca Tv. Todorov defineşte 
ca etnocentrism: "a ridica în mod nepermis valorile proprii societăţii căreia îi aparţii la 
rangul de valori universale" 20) - o definiţie pe care o socotim marcată în mod evident 
de experienţa istorică (exemplul cel mai recent şi crunt: fascismul german), experienţă 
care, dacă luăm în considerare şi distrugerea popoarelor Americii Centrale de către 
conquistadorii spanioli (în numele crucii şi al coroanei spaniole) sau campaniile 
colonialiste ale altor europeni în Africa şi Asia, ar putea fi definită, prin extensie 
analogică, şi eurocentrism. 
 Etnocentrismul, însă, din punct de vedere etnologic şi cu referinţă la populaţiile 
de agricultori, are şi o altă faţă: legat de spaţiul (arhetipal)  radiant (v. Leroi-Gourhan 
21)), el are un caracter autarhic şi paşnic; aşa a fost el sesizat, în versuri horaţiene şi  de 
către poetul german Martin Opitz, în secolul al XVII-lea, la ţăranul valah din 
Transilvania, cel căruia legătura zilnică cu câmpul îi asigura acel univers suficient, în 
care se îngemănează cerul cu pământul. În această ipostază, etnocentrismul este tolerant 
şi se poate înscrie în cea de a treia atitudine şi direcţie dintre cele menţionate mai sus. 
 Referitor la complexul de inferioritate, acesta este inerent în cazul impactului 
cu o cultură şi civilizaţie superioară (v. influenţele culturii elenistice în Orient, ale 
culturii greco-romane în Occident ş.a.); soluţia, finalmente, este la fel de inerentă: 
imitaţia şi adoptarea (canonului) valorilor superioare (a se observa, totodată, 
complementaritatea acestei atitudini cu aceea anterioară a superiorităţii). Lucrurile au 
fost elucidate mai demult de către Gabriel Tarde şi le cunoaştem în cultura românească 
prin intermediul lui Eugen Lovinescu, care, pentru a-şi susţine ideea modernizării 

 278

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



civilizaţiei româneşti şi, corelativă, pe aceea a sincronismului literar, a apelat la teoria 
imitaţiei a sociologului francez, referindu-se la o acţiune în doi timpi de bază: 
 I. adoptare, preluare, imitaţie, simulare; 
 II. adaptare, stimulare, prelucrare creatoare. 
 Cu faza prelucrării creatoare, originale, cultura mai slab dezvoltată se 
autodepăşeşte, dobândind potenţialul "arderii etapelor" şi stimulentul identităţii demne, 
consistente şi rezonante; aceasta echivalează cu depăşirea progresivă a complexului de 
inferioritate, într-un mod analog aceluia sugerat de G. Călinescu când a aşezat 
propoziţia :"Nasc şi la Moldova oameni..." (din scrierile lui Miron Costin) ca moto 
pentru monumentala lui "Istorie a literaturii române de la origini până în prezent. 
 Toleranţa apare ca o cutumă la populaţiile paşnice care îşi reglează existenţa 
după "legi nescrise" sau după norma biblică a iubirii aproapelui. Despre toleranţa 
poporului român s-a scris mult, iar noi aici nu redăm decât o mărturie (apud Simion 
Mehedinţi) din partea unui preot lipovean dinainte de al doilea război mondial: "Statul 
român nu s-a  gândit niciodată să ne facă vreo supărare; bisericile şi preoţii lipoveni se 
bucură de acelaşi respect din partea tuturor, ca şi bisericile şi preoţii pentru ortodocşi şi 
nici nu se putea altfel, deoarece ne-am convins dintr-o lungă vieţuire la un loc de firea 
îngăduitoare şi deschisă a românului. Cum s-ar fi putut ca noi, creştinii, să nu ne 
bucurăm de libertate, când chiar credincioşii celorlalte confesiuni necreştine se bucură 
nu numai de libertate, ci chiar de protecţia statului român? Iar libertatea aceasta nu e de 
formă, ci de fapte..." 22). 
 "Toleranţa reciprocă şi înţelegerea mutuală" reprezintă azi un imperativ al 
democraţiei moderne, iar pentru acestea multiculturalismul (convieţuire bazată pe 
preţuirea identităţii etnoculturale dar autarhice) trebuie "depăşit" cu ideea (şi educaţia) 
interculturală: "să trecem de la o logică mono la o logică a lui inter" 23); bazată pe 
respectul diferenţei celuilalt, interculturalitatea implică schimbul liber şi reciproc de 
valori, care asigură o dinamică fără conflicte societăţii. În acest sens, în Comunitatea 
Europeană (ca o macro-societate multinaţională) instituie un nou suport de tip canon-
noncanon, reprezentat de relaţia între normele integrării şi cutumele identităţii etnic-
naţionale şi culturale. 
 La această relaţie - istorică, (inter)culturală, politică, instituţională - se referă o 
cercetare românească recentă care evidenţiază "determinarea (izolarea, descrierea şi 
analiza) factorilor care favorizează integrarea europeană şi a factorilor de 
<<rezistenţă>> care acţionează în cultura română" 24)ca, de altfel, şi în celelalte ţări, în 
aspecte particulare. În această procesualitate, identitatea, ca noncanon, nu va ajunge 
recesivă, întrucât normele integrării, un nou canon, nu prevăd pentru identitate 
asimilarea ("integrarea în"), ci cooperarea ("integrarea cu"). 
 
Note bibliografice: 
   
  1. Mircea Martin, Canonizare şi decanonizare în: "Observatorul cultural". Bucureşti, 
nr. 2, 07.03 - 13.03.2000,    p. 16. 
  2. v. Mircea Martin, Pentru o lărgire a conceptului de canon, în: "22", an XI, 2000, nr. 
9, 29 febr. - 6 martie, p. 12. 
  3. Harold Bloom, Canonul occidental. Cărţile şi Şcoala Epocilor. Bucureşti, Editura 
"Univers", 1998. 
  4. v. Stephane Lupasco, Logica dinamică a contradictoriului... Bucureşti, Editura 
Politică, 1982, p. 27 ş.c.l. 
  5. Niels Bohr - apud St. Lupasco, op. cit. 

 279

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești



 280

  6. St. Lupasco, op. cit. 
  7. v. Mircea Florian, Recesivitatea ca structură a lumii, vol. I-II. Bucureşti, Editura 
"Eminescu", 1983, 1987. 
 8. v. Mircea Eliade, Aspecte ale mitului. Bucureşti, Editura "Univers", 1978, pp. 52-70 
("Eschatologie şi cosmogonie"). 
  9. v. Mircea Itu, Indianismul lui Eminescu. Braşov, Editura "Orientul Latin", 1995, pp. 
14-54; v. şi Aurel Petrescu, Eminescu - metamorfozele creaţiei. Bucureşti, Editura 
"Eminescu", 1974, p. 161-162 şi Amita Bhose, Eminescu şi India. Iaşi, Editura 
"Junimea", 1978, pp. 115-124. 
10. v. vol. "Ce este literatura? Şcoala formală rusă"... Bucureşti, Editura "Univers", 
1983.  
11. Heraclit - apud David Huisman, Dicţionar de opere majore ale filosofiei. Bucureşti, 
Editura Enciclopedică, 2001, p. 218. 
12. Ibidem. 
13. v. Ştefan Lupasco, Logica dinamică..., 1982, p. 29-30. 
14. v. critica viziunii mecaniciste, la M. Bahtin, Metoda formală în ştiinţa literaturii. 
Introducere critică în poetica sociologică. Bucureşti, Editura "Univers", 1992, pp. 214-
219. 
15. v. Paul Hazard, Gândirea  europeană în secolul al XVIII-lea. Bucureşti, Editura 
"Univers", 1981, pp. 414-416 
16. cf. G.W.F. Hegel, Prelegeri de filosofie a istoriei... Bucureşti, Editura Academiei, 
1968, p. 72 ş.c.l. 
17. v. Fernand Brandel, Timpul lumii, vol. II. Bucureşti, Editura "Meridiane", 1989, p. 
335. 
18. cf. Paul Ricoeur, L'histoire et verité. Paris, Edition  du  Seuil, 1955, p. 276. 
19. F. Brandel, op. cit. ... 1989, p. 336. 
20. v. Tv. Todorov, Noi şi Ceilalţi. Despre universalitate. Iaşi, Institutul European, 
1999, p. 18. 
21. v. Andrè Leroi-Gourhan,  Gestul şi cuvântul, vol. II. Memoria şi ritmurile. 
Bucureşti, Editura "Meridiane", 1983, pp. 124-141. 
22. v. Simion Mehedinţi, Creştinismul românesc... Bucureşti, Editura "Anastasia", 
1995, p. 32. 
23. Micheline Roy - apud Constantin Cucoş, Prefaţă la vol. P. Dasen, Ch. Perregaux, M. 
Rey, Educaţia interculturală... Iaşi, Editura "Polirom", 1999, p. 14. 
24. Dan Horia Mazilu, Cuvânt de deschidere, în vol. Identitate românească şi integrare 
europeană. Probleme şi perspective... Bucureşti, Editura "Ars  Docendi", 2003, p. 10. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:33 UTC)
BDD-A5434 © 2006 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

