
 

 

336

Vasile RÃDULESCU 
Universitatea din Piteşti 

 
 

LA RHÉTORIQUE DÉLIBERATIVE 
DANS LES SEPT PREMIÈRES TRAGÉDIES DE P. CORNEILLE 

 
 

Résumé : Puisque  les  intrigues  des  tragédies  de  Corneille  tournent  autour  des  
conflits  moraux  et  idéologiques,  les  personnages   sont  souvent  placés  dans  des  situations  où  
ils  doivent   choisir  entre  deux  alternatives   tout  aussi  impossibles  et  de  prendre  une  décision,  
soit  pour  eux-mêmes, soit  pour  convaincre  un autre  participant à  l’action  de  partager  leur  
raisonnement. Le  discours  délibératif  s’impose  alors  et , en effet, il y  apparaît  fréquemment. 

Mots-clés : discours  délibératif, genre   démonstratif, personnage, preuves 
 
La  première  tragédie  de  Corneille, Médée , est  centrée  sur  la  force  d’un  

caractère, au- delà  des  notions  de  bien  et de  mal. La  force  du   caractère de  Médée,  
davantage  que  ses  pouvoirs  surnaturels, domine  la  raison et  les  émotions  des  autres  
personnages  qui  viennent  en  contact  avec  elle: Jason, Créuse, Créon et  Aegée. C’est  
Médée  qui  prononce  dans  la pièce  les  plus  brillants  et  les  plus   vigoureux  discours  
de   nature  délibérative. Dans  son  monologue  d’entrée  en scène  ( I,4), Médée  dévoile  
d’abord  son  désir  de  garder  l’amour  de  son mari  ingrat  et  frivole,  exprimé  
vigoureusement  par  une  invocation  aux  “Souverains  protecteurs  des  lois  de  
l’hyménée” ( v. 200-235) . En  admettant  qu’il  lui  est  impossible  de  faire  revenir  Jason  
à  elle, Médée  se  décide  d’adopter  la  seule conduite  qui  lui  permette  de  réparer  son   
honneur  baffoué  et  son  orgueil  meurtri.Elle  se construit  alors  une “cuirasse” contre  les  
blessures  d’amour – propre, s’enfermant  en soi. 
Les  arguments  qui  soutiennent  son accusation  portée  contre   Jason consistent  en  une  
énumération  des  actes  que  le  traître  Jason  a  commis  et  dans  le  contraste  entre  son  
manque  de  fidélité  et  sa propre  dévotion,  celle-ci s’étant  manifestée   par  une  série  de   
monstruosités  qu’elle  avait  commises  en  faveur  de Jason. Sans  son aide , sans  sa  
compli- cité  criminelle,  il n’aurait  pas   réussi  à  conquérir  la  Toison   d’Or  et  elle  
évoque  vi-vement  cet  épisode  mythique,  comme  un  argument , Médée   s’efforce   ainsi  
à  convain- cre  de  la  légimité  de  ses  projets  avec  des  emples,  ou  induction  
rhétorique. Son   dis-cours  se  laisse  diviser   dans  les   sections   traditionnelles,  mais  les  
parties   qui  font  le  plus  appel  aux  passions – l’exordre  et  la  péroraison –  occupent  
plus  de  la  moitié   du  discours. Par  son  ton   explosif,  l’exorde  réussit  dans  sa  
fonction   de  capter  l’attention  de  l’auditoire. Après  l’invocation  du début,  il  continue  
par  une   ecratio,  une  série  de  malédictions  dirigées  contre  Jason. La  narration  
commence  par  un vers  particulièrement  énergique:  “Jason  me  répudie!”  Dans  cette  
partie, Médée  introduit  des  détails  du   passé  qui  justifient  son  état  d’âme  avec des 
questions d’une force persuasive extraordinaire: “ Lui font-ils présumer…”, répétée  
plusieurs  fois  et   cumulant  plusieurs  figures  dans  le  même  vers. Le  ton  frénétique  de  
la  narration  se  termine  de  manière  abrupte  par  l’affirmation  de  son  moi:  “Tu  
t’abuses, Jason,  je  suis  encore   moi-même!” (v.241). Dans  l’explicatio , qui  suit  (v. 
241-254), Médée introduit la situation présente et révèle ses projets de  vengeance,  de tuer 
les fils qu’elle a eus  de Jason. Pour  trouver appui dans son projet monstrueux,  elle se 
tourne vers son ancêtre, le Soleil, dans une apostrophe passionnée qui sert de  peroratio.  
Corneille  illustre la  furie  de Médée  en  ayant recours aux  images  de chaleur et au  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

337

langage hyperbolique qu’il utilise dans ce passage. Ces moyens donnent une force  
extraordinaire  au  discours de  Médée  et  écartent  toute  alternative  à sa  résolution. La  
pensée  de  Médée,  ses actions et  son  discours  sont  toujours  en  accord  avec  sa  nature  
impétueuse.Dans  ce  discours  de Médée, la  force  persuasive  s’appuie  sur  un  arsénal  
de figures de pensée et de langage, telles: l’apostrophe, l’anaphore, le  climax, l’asyndeton, 
l’exclamation, l’énumération,  l’antithèse, l’interrogation, la métonymie. 
       Dans  le  premier  chef-d’oeuvre  de  Corneille, Le  Cid,  la lutte  entre  le  dévouement  
familial  et  l’émotion   personnelle ( l’opposition  honneur/bonheur)  constitue  la  base  du  
conflit. Les  deux  protagonistes, Rodrigue et  Chimène,  se  trouvent  dans  des  situations  
demandant  la  délibération  et  la  décision. Le  plus  frappant  et  le  plus   célèbre   emple  
de  rhétorique  délibérative  dans  la  tragédie  cornélienne, c’est  le  discours  de  Rodrigue  
de  l’Acte I, scène 6.  Dans  ce  passage, Rodrigue  essaie  de  décider  entre   l’honneur  de  
sa   famille  et  son  amour  pour  Chimène. Ce  monologue  peut  être  considéré  comme  
un  pivot  de  toute  l’action  dramatique  de la  pièce.Les arguments  que  Rodrigue  utilise  
pour se  convaincre  lui-même  servent  en même  temps  à  persuader  l’assistance, en  
suscitant la  pitié et la  crainte, les  deux  ressorts  aristotéliciens  du  tragique. L’argument 
principal  de  Rodrigue est basé  sur une  démonstration  de  son  propre  caractère  moral. 
La  disposition  logique,  ordonnée,  des  arguments  et  des  preuves  dans  le  discours  de  
Rodrigue  démontre  le désir  du  personnage  d’aboutir  à  une  solution  rationnelle  pour  
un  problème  qui  est  à  l’origine  affective. Son  dilemme  est  présenté  à  la  fois  d’une  
manière  dramatique et  cohérente. Commençant  son  discours  par  la  lamentation 
hyperbolique (“Percé  jusques  au  fond  du  coeur…”), Rodrigue  décrit  son  dilemme  
comme étant “mor-tel”, comme  un  présage  de  mauvais  augure. Il est  conscient  dès  le  
début  qu’il sera  obligé  de  jouer  le  rôle  d’un  “misérable  vengeur”. L’antithèse  entre  
juste  querelle  et  injuste  rigueur (v.294)  attire  l’attention  sur  la  difficulté  du  choix  
dans  ce  dilemme. À  la  recherche  d’une  solution, Rodrigue  arrive  à  la  conclusion  
qu’il  doit  sacrifier  soit  l’amour, soit  l’honneur:”Tous  mes  plaisirs  sont  morts, ou  ma  
gloire  ternie” (v. 313). L’affirmation  acquiert  une  grande  force  par  la  personnification  
de  plaisirs   et  par  la  matérialisation   de gloire, par   métaphore,  ternie  Rodrigue  
continue  par  l’apostrophe à  son  épée, qui  est  décrite  d’abord  comme  “cher  et  cruel  
espoir”, ensuite  comme”  digne ennemi”, pour  devenir  finalement, par  métonymie, fer,  
qui  cause  sa  peine. Après  quoi, le  ton  et  l’attitude  changent  brusquement, comme  
dans  une  amplificatio . Cette  section  ressemble  à  un  débat  où   Rodrigue  joue  
alternativement  le  rôle  d’avocat  de chaque  part  du  dilemme.Il arrive  d’abord  à la  
conclusion  que  la  mort  est  la  seule  issue  de  cette épreuve: “Il vaut  mieux  courir  au  
trépas” ( v.321). Mais,dès  que  la  décision  de  venger  l’honneur  de  son  père  est  prise, 
Rodrigue  refuse  avec  force   de  se  complaire  dans  l’autocompassion; il  cesse  de  faire  
appel  aux  sentiments. À  partir de  ce  point, il  refuse  d’hésiter  dans  sa  conviction  que  
sa  vengeance  est  juste  et  que  son  action  est  une  action  de  défense, de  sauvegarde  
de  son  moi, de  sa  propre  essence. 
    Le  dilemme  de  Rodrigue  est  transféré  symétriquement  à   Chimène. 
Les  tentatives  de  la  jeune  fille  de  se  convaincre  qu’elle  doit  demander  la  mort  de  
Rodrigue  comme  sanction  pour  la  mort  de  son père  prennent  la  forme  d’un discours  
délibératif  dans  la  première  scène  de  l’Acte  IV. Chimène  justifie  ses  prétentions  à la  
mort  de  Rodrigue  se  basant  sur  des   preuves  qui  dépendent  du  caractère  moral  de la  
locutrice  et  des  preuves  qui  dépendent  de  la  capacité  de  celle-ci  de   provoquer  un  
certain  état  d’esprit  à  l’auditeur. Malgré  ses  lamentations  continuelles, Chimène  laisse  
entendre  que  sa  décision  ne  peut  pas  être  ébranlée, étant   donné  son  caractère  moral. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

338

Sa  décision  de  venger  la  mort  de son  père  et  l’honneur  de  la  famille  apparaît  
comme  une  réaction  rationnelle   et  normale  pour  une  fille  se  trouvant  dans sa   
position  sociale  et  morale. Pour  se  convaincre  elle- même,  elle  recourt   à  une  preuve  
concrète  qui  lui  induit  un  état  d’esprit  particulier: elle  se  voit  habillée  de  noir  et  
elle  énumère  et  évoque  ses  tristes  vêtements  qui  ne  lui  permettent  pas  d’oublier  la  
situation  dans  laquelle  elle  se  trouve. Elle  se  rappelle et  rappelle  en  même  temps à  
l’auditoire  la  perte  subie  et  sollicite  indirectement  la  compassion  et  l’approbation  de  
vengeance . Pourtant  , les  preuves  qu’emploie  Chimène  pour  justification  sont  
vulnérables, car  elle  n’attaque  aucun   moment  la  réputation  de  son  ennemi, elle  
reconnaît  sa  valeur, le  fait  qu’il  a  un “coeur  magnanime”  et,  surtout,  elle  ne  réusit  
pas  à  étouffer  son  amour  pour  Rodrigue.La  délibération  de  Chimène, qui  est  
émotionnelle  plutôt  que  rationnelle  dans le  ton ,  commence  par  une  exhortation  à  
l’adresse  de  l’amour  sous  la  forme  d’une  apostrophe  et  d’une  injonction. 
L’ajournement  de  la  décision  de  Chimène  agrandit  l’intensité  dramatique, mais  dans  
la  scène  suivante,  elle  est  prête à  demander  la  mort  de  Rodrigue. 
        Dans  la  tragédie  Cinna, qui  s’occupe  d’idées  et  d’intrigues  politiques, il  n’est  
pas  surprenant  que  les  délibérations  abondent. La  logique, la  persuasion  et  l’appel  
aux   émotions  offre  au  politicien  ses   plus  puissantes   armes. Ainsi ,  les  discours  
délibératifs  des   conspirateurs  Cinna  et  Maxime  sont  construits  en  conformité  avec  
les  règles  de  la  rhétorique. En  outre, Emilie, qui est  plus  intéressée  de  la  vengeance  
personnelle  que  du  gouvernement  équitable, prononce  fréquemment  des  discours  qui  
tirent  leur  sève  émotionnelle  des  procédés   stylistiques  tenant  de  l’elocutio.  Cinna  est  
la  seule  tragédie   cornélienne  qui  s’ouvre  par  un  monologue (procédé  traditionnel);  le  
discours  délibératif  d’Emilie  de  la  première  scène   este  un  excellent   emple  d’emploi  
des  principes  rhétoriques  pour  remplir  plusieurs  fonctions. La  délibération  d’Emilie  
est  basée  sur  une  crise  émotionnelle  qui  concerne  seulement  sa  satisfaction  
personnelle, où  elle tente  de  justifier  son  désir  de  vengeance  par  l’emploi  
d’arguments  de  nature  prépondéremment  émotionnelle. Elle  recourt  à une tactique  
argumentative  basée  sur  des   facteurs  émotifs  dictés  par  sa  haine  contre  l’empereur. 
Un  passage  ultérieur  de la  pièce  (Acte  III, scène 4 )  nous  le  fera  voir  clairement. 
Emilie, qui  veut  la  mort  d’Auguste, et  Cinna,  qui  aime  Emilie  mais  ne  peut  pas  se  
résoudre  au  crime  qu’elle lui  demande, échangent  les  opinions   suivantes: Cinna  
affirme  qu’une  âme  généreuse, guidée  par  la  vertu, ne  peut  se  résoudre  à  être  ingrate  
et  perfide  et  il  invoque  l’honneur  qui  doit  être  au-dessus  de  tout. Emilie  réplique: 
“Je  fais  gloire, pour  moi, de  cette  ignonimie: /La  perfidie  est  noble  envers  la  
tyrannie;/Et  quand  on rompt  le  cours  d’un  sort   malheureux,/Les  coeurs  les  plus  
ingrats  sont  les  plus  généreux”//. À  quoi,   Cinna  répond: “Vous  faites  des  vertus  au  
gré  de  votre  haine”.L’argumentation  d’Emilie  se  sert  d’un  enthymème, qui  consiste  à  
retourner  les  maximes  de  Cinna  et   à  les  appliquer  sans  le  dire au  cas  particulier  
qui  la  concerne: “La   perfidie  est  noble  envers  la   tyrannie”, or   Auguste  est  un   
tyran, donc  la  perfidie  est  noble envers  Auguste..  La  courte  réplique  de  Cinna  établit  
le  lien  entre  les  raisons  que  donne Emilie  et  les  passions,  qui  sont  le  véritable  
moteur  de  ses  paroles  et  de  ses  actions. En  revenant  au  monologue  délibératif  
d’entrée  en  scène  d’Emilie, on  constate  qu’elle  défend  ses  projets en  affimant  
l’intégrité  du  caractère  moral  de  son  père et  d’elle-même,  en  opposition  avec  la  
nature dictatoriale  du  caractère  de  l’empereur,  qu’elle  ne  cesse  de  dénoncer. La  
présentation  de  ses  arguments  en  faveur  de  l’assassinat  se  fonde   encore  sur  l’emple: 
l’assassinat  barbare  et  injuste  de  son  père  sur  l’ordre  d’Auguste.  Dans  ce  monologue  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

339

délibératif, elle  passe  successivement  d’un  état  d’esprit  à  l’autre,  avant  de  se  
résoudre.L’amour  pour  Cinna  et  l’inquiétude  pour  sa  sécurité  la  font   hésiter  
momentanément,  mais  sa  haine  contre  l’empereur  réussit  à  éliminer  ces  craintes. 
Finalement , Emilie  prend  une  décision:  son  unique  souci  doit  être  celui  de  venger  
son  père. Ces  états  successifs  sont  soutenus  pas  des   moyens  stylistiques   appropriés. 
Ainsi,  la  délibération  d’Emilie  commence  par  un  vers   qui  est  l’essence  de  tout  le  
problème:  “Impatients  désirs  d’une  illustre  vengeance…”, une  apostrophe  passionnée  
aux  désirs  de  vengeance  qui  sont  “impétueux”,  mais  ils  sont  justifiés,  c’est  pouquoi  
elle  emploie  l’épithète  illustre  pour  sa  vengeance. Après  l’imploration  passionnelle  
des  vers  du  début,  Emilie annonce  son  intention  de  peser  la  situation  d’une  manière  
calme, en  demandant  à   ses  émotions  de  se  calmer, mais  dès  qu’Emilie  se  souvient   
du  crime  d’Auguste, sa  furie  éclate  et elle  recourt  à un  langage  hyperbolique  dans  un  
serment  de  vengeance. 
     Par  sa  position  de chef  de  la  conspiration  contre  Auguste, Cinna découvre  la  force  
persuasive  de  la  rhétorique. Cinna  est  confiant  dans  ses  habiletés  d’orateur,  parce  
qu’il  se  vante  devant  Emilie  avec  les  effets  que  son  discours  a  eus  sur  les  
conspirateurs (I,3). Ce  passage  est  encore  un  emple  de  discours  délibératif,d’une  
facture  toute spéciale.Espérant  impressionner  Emilie, comme  il  l’avait  fait  avec  ses  
partenaires  de  conspiration, Cinna  commence  son  discours  par  une  exclamation  et  
une  invocation  aux  dieux. Ensuite  il  montre  comment  son  insistance  sur  la  tyrannie  
d’Auguste  a  amplifié  les  sentiments  des   conspirateurs. La  principale  raison  pour  
laquelle  Cinna  a un grand  succès  à  capter  l’attention  de  son  audience  est  la  
perception  fine des   mentalités  et  des  passions humaines. Il  fait  appel  avec  succès  aux  
arguments  du  type  ad  populum, de  nature  démagogique,  pour  persuader   ses  auditeurs  
de  la  viabilité  et  de  l’efficacité  de  son  projet  d’assassinat. Mais  non  seulement.Les  
trois  catégories  d’arguments  énumérées  par  Aristote  dans  son  Art  de  la  Rhétorique, 
sont  pleinement  exploitées: l’ethos (arguments  qui  dépendent  du  caractère  moral  de  
l’orateur), le  pathos  (arguments  qui  dépendent de la  capacité  du  locuteur  d’induire  
aux  auditeurs  un  certain  état  psychologi- que, en  éveillant   leurs   passions)  et  le  
logos  (arguments  fournis  par  le  discours même).Dès  le  début, Cinna   essaie  d’établir  
une  liaison  fraternelle  entre   lui  et  les   conspirateurs  en  leur  s’adressant  avec  
l’appellatif  amis. Il  les  assure  de  l’ntégrité  de  son  caractère, en  insistant  tout  le  long  
de  son  discours  sur  le  fait  qu’il  agit  seulement  dans  l’intérêt  de  Rome. Ensuite  il  
édifie  son  intégrité  en  rappelant  à  ses   auditeurs  qu’il  est   le  descendant  du  grand  
Pompée. En  se  servant  du  pathos, Cinna   espère  convaincre  ses  auditeurs  par  l’appel  
au  sens  de  leur  devoir  civique  et  il  les  encourage  en  affirmant  que  s’ils  le  suivent, 
ils   accompliront  la  volonté  des  dieux. Cinna  édifie  la  légitimité  de  la  conspiration  
en  citant  un  précédent : les  parents des  conspirateurs  ont   souffert  eux  aussi, à  leur  
tour, du  régime  tyrannique  de  l’empereur  et  Cinna  les   flatte  en   insistant  sur  le  fait  
que  leurs  ancêtres  seront  d’accord  avec  le  complot  préparé. En proposant  pour  lieu  
de  l’attentat  le  temple, il veut  conférer  un  air  de  sanctité, de  justice  divine  à  la  
conspiration, Cinna  assure  ses  auditeurs  que  la  justice  sera  faite  à  tous,”à la  face  des  
dieux´( v. 232). Cinna  fait  allusion  aux  illustres  devanciers  de  ses  auditeurs, pour  les  
convaincre  qu’ils  sont  obligés, par  fierté  et  par loyauté  familiale, de  participer à  ce 
qu’il  considère  être un acte  approuvé par  les  dieux. Cinna  combine  habilement  les  
arguments  du  pathos  et du   logos, en offrant  des  emples  de  crimes  commis  par  
Auguste, présentés  dans un style   incendiaire, qui  incite  les  auditeurs. Les  emples  
choisis  par  Cinna  sont  destinés  à  inspirer  horreur  et  dégoût.Le  passage  en revue  des  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

340

assassinats  politiques  vise  le  sens  de  la  responsabilité  civique, par  l’appel  pathétique  
aux  émotions  dans  un  tableau  impressionnant  contenu  dans  les  vers  196- 204. 
L’habileté  rhétorique  dégénère  en  démagogie,  lorsque Cinna  déclare  qu’il  peut  fournir  
la  preuve  de  ses  affirmations, mais  il  ne  le  ferait  que  si  on   le  lui  demandait. La  
disposition  ordonnée  des  arguments  basés  sur  la  logique  et  la  raison  prouve  que  
Cinna  est  un  habile  manipulateur. La  manière  dont  Cinna   relate  à  Emilie  comment  
le  public  lui  a  cédé     hypnotisé   est  enthousiaste  et  chargée  de  toutes  sortes  de  
figures  qui   grossissent  les  faits. L’image  d’une  lutte  où “ Rome  pae  ses  mains   
déchirait  ses entrailles” (v.178)  permet  l’association  avec  aigle  et  ajoute  une  nouvelle  
dimension  à  la  métaphore  qui  désigne  Auguste  comme  un  tigre  altéré  de  sang  
(v.168).  En  énumérant  sous  forme  asyndétique  les  nombreux  crimes  de  l’empereur, 
Cinna  donne  au  langage  un  rythme  alerte, qui  suggère  la  nécessité   de  prendre  une  
décision  rapide.Dans  ce  discours  délibératif, Cinna  a  démontré  que  les  techniques  
argumentatives  et  les  moyens  stylistiques  de  la  rhétorique  peuvent  être  réellement  
utiles  au  leader  qui  doit   convaincre  ses  auditeurs  de  suivre  ses  projets. C’est  un  
chef- d’œvre, classique, de  discours  politique. 
     Dans  Polyeucte , le  solliloque  du   protagoniste  dans  l’Acte IV, scène 2,  n’est  pas  
un discours  délibératif  dans  le  vrai  sens  du  mot,  parce  que  Polyeucte  n’essaie  pas  
de  se  convaincre  soi- même  ou  un  autre  personnage  à  suivre  un  certain  cours  de  
l’action  . Polyeucte  est déja  arrivé  à  une  décision, il n’a qu’à  la  défendre. Son  
monologue  tient plutôt  de  l’épidictique, par  l’apologie  de  la  religion   chrétienne, basée  
sur  l’appel  aux  émotions. Grâce  au  fait  qu’il  a   embrassé  le   christianisme  de  bon  
gré, Polyeucte  ne  considère  pas  nécessaire  de  construire  des  arguments  artificiels  ou  
d’apporter  des  preuves  et  de  les   ordonner  dans  une  suite  logique  en  vue  de   
persuader  l’auditoire  de  la  vérité  de  ses  convictions. Il ne  doute  aucun  moment  du  
fait  que  le  christianisme  est  la  vraie  religion  et  il  n’essaie  pas   de  se   rassurer   soi- 
même  d’avoir  fait  le  bon choix. Par  conséquent,  Corneille  ignore  dans  le  cas  de  ce  
discours  les  techniques  de  l’inventio  et  de   dispositio   et  se  concentre  sur   les  
embellissements  rhétoriques  de  l’elocutio  qui  éveillent  la  sympathie   et  inspirent  
l’admiration , en  donnant  un air  de  grandeur  aux  faits  du  protagoniste. À  l’aide  d’une  
apostrophe, Polyeucte  rejette  les  nombreux  plaisirs  de  la vie  qui  l’ont  tenté  dans  le  
passé. Son  renoncement  est  d’autant  plus  douloureux  et  plus  émouvant  qu’il  est  
pleinement   conscient  de  la  beauté  et  des  joies de  la vie. Mais  son  éphémérité  et  son  
insignifiance  par  rapport  à  la  vie  éternelle  l’affermit  dans  son  choix. La  comparaison  
de  la vie  terrestre  avec  le  verre  souligne  sa  fragilité  et  l’image  des   glaives  que  
Dieu  tient  au- dessus de  la  tête  des  mortels  suggère  son  éphémérité.Par  conséquent, 
ce  n’est  que  la  vie  éternelle  d’après  la  mort  physique  qui  est  attrayante  pour  
l’homme. En  contraste  avec  le  ton  interrogateur  du  début  du  discours,  les  
déclarations  de Polyeucte  sont  maintenant  exprimées  dans  des   affirmations  précises.Il   
devient  virulent  et  adresse  une   apostrophe  à  l’empereur  Décie, il  prédit  la  chute  
finale  des  religions  payennes  et  affirme  son  désir  de  mourir  en  martyr  chrétien.La  
scène  qui  suit  immédiatement  est  une  confrontation  entre  Polyeucte  et  Pauline  où  
chacun    essaie  de  convaincre  l’autre  de  renoncer  à  sa  position.  Comme  dans la  
scène  précédente, les  arguments  sont  basés   sur  les  appels  passionnés  aux  émotions. 
Encore  une  fois,  les  embellissements   affectifs  de  l’elocutio  sont  employés  
prépondéremment. Polyeucte  reste  insensible  aux  prières  et  aux  lamentations  de  sa  
femme  Pauline. Son  argument  principal  est  la  supériorité  de  Dieu  par  rapport  aux  
dieux  payens. Pour  opposer  Dieu  aux  idoles  payennes, Polyeucte  utilise  l’énumération  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

341

ternaire  et  l’anaphore (v.1219-1220). À  mesure  que le débat  s’approche  de sa fin , les  
répliques  deviennent  plus  courtes, entrecoupées  et  émouvantes. Corneille  y  utilise  la  
technique  dramatique  nommée   stichomythie  pour    juxtaposer  les  positions  différentes  
de  Polyeucte  et  de  Pauline. Le  dernier  discours  de Polyeucte, dans  l’Acte  V, scène  3, 
est  une  déclaration  résolue  de  sa croyance  et  une  apologie  du  christianisme, à  la  fois  
délibérative  et  démostrative. À  cause  de  l’état  émotionnel  de  Polyeucte, le  discours  a  
un ton  hyperbolique, sans  structure  claire. Les  croyances  religieuses   ne  peuvent  pas  
être présentées  comme  un  débat  ou  comme  sujet  d’une  délibération, c’est  pourquoi  
Polyeucte n’essaie  pas  d’employer  des  techniques  rhétoriques  de   persuasion  pour  
convaincre Pauline  et  Félix  d’adopter  la  religion  chrétienne. Leur  foi  doit  venir , 
comme  il s’est  passé  dans  son  cas, d’une  conversion  émotionelle   sincère  qui  ne  soit  
pas  altérée  des  complications  et  des  imperfections  du  raisonnement   humain. De  
même , sa  propre  ferveur  religieuse  ne  peut  pas  être  touchée  de  leurs  prières  et  de 
leurs  arguments  de  la vie  des  mortels. 
     L’utilisation  de  la  rhétorique  dans  Rodogune  est  tout aussi   efficace que  dans  les  
pièces  précédentes. L’emploi  par  Cléopâtre  de   brillantes  figures  rhétoriques  qui  font  
appel  direct  aux  passions  contribue  significativement  à  la  portraitisation  
psychologique d’une  reine  obsédée  par  le  pouvoir.  Puisque  son  esprit  est dominé  par  
le  désir  de  contrôle  absolu  sur  le  royaume  et  de  la   haine  pour  Rodogune, Cléopâtre 
s’élance  dans  des discours  caractérisés  par  des  propositions  fragmentées, exclamations, 
imprécations et  apostrophes  à  l’adresse  des  gens –vivants  ou  morts. Parfois, pourtant, 
elle  est  capable  de  faire  des  discours  cohérents  dans  le  but  d’obtenir  ce   qu’elle  
veut. Mais, sa  frénésie, quand  elle  échoue  dans  ses  tentatives,  détruit  ce  qu’elle  avait  
construit  logiquement. Dans  la première  scène  de  l’Acte II, Cléopâtre  annonce  dans  un  
discours  délibératif  sa  décision  irrévocable  de  rester  reine  et  de  se  venger  pour sa  
fierté  offensée. Cléopâtre  fonde  ses demandes  de vengeance  sur un type  de preuve: 
l’emple. L’humilité  du  passé  provoquée  par  son mari  qui  lui  préfère  une  autre  femme  
et  la  crainte  présente  que  Rodogune ne la  remplace  encore  une  fois  provoquent  la  
furie  de  Cléopâtre. L’analogie  avec  Médée est  évidente. Cette  furie  aveugle  la  
convainc  du  fait  qu’elle  n’a  pas  besoin  d’une autre  justification  pour  ses  projets  et  
de cette  façon  elle  ignore  tout  appel  raison-  nable  à l’intellect. L’obsession  de  
Cléopâtre  pour  l’accomplissement  de  la  vengeance  domine  ses  pensées. Dans  une  
série  d’apostrophes et  d’injonctions  adresées  aux  forces  qu’elle  invoque  à  son  appui,  
Cléopâtre  indique  la  direction que  prendront  ses  actions  et en même  temps  offre  à 
l’auditoire  une  image  de  son caractère.Le  reste  du  discours (v.407- 426) est  dédié  à   
l’amplificatio, où  Cléopâtre  déclare: “ Je  hais, je règne  encor”. Par  cet  hémistiche, 
Corneille  surprend  l’essence  de  la tragédie , parce  que  l’action  est  motivée  totalement  
par  la  passion de  Cléopâtre, se  manifestant dans  la  haine  pour  sa rivale  et  la soif  de  
pouvoir. Cléopâtre  ne  fait  aucune  menace  directe, elle  refuse  de dévoiler  la  manière  
dont   elle  obtiendra  la  vengeance  voulue, en échange, elle  insiste  sur  l’effet  que  son  
action  aura  sur  Rodogune. Ses   avertissements  sont  vagues  et  voilés, ce qui  les  rend  
encore  de  plus  mauvais  augure. Le  discours  de Cléopâtre n’a  pas  de  peroratio  
puisque  la  locutrice  ne  résume  pas  les  arguments présentés  antérieurement  et elle  ne  
fait  pas  non  plus  un appel  final  aux  émotions  de  l’auditoire  d’une  manière  différente  
de  celle  des  sections  antérieures  du  discours.Le  trope  le  plus  fréquent qu’on  trouve  
dans  ce  discours  est  l’apostrophe: Cléopâtre s’adresse  d’abord  aux  forces  dont   elle  
invoque l’aide (v. 395-398) et  ensuite  à  sa  future  victime, qui  sera  sans  doute  
Rodogune (v. 419 – 426). Dans une  expression  passionnée,  les  exclamations  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

342

apparaissent  évidemment  souvent; il y a encore  la  personnification, par  emple, la  
naissance  de “ serments  fallacieux”,  “heureux  déguisements” ou  “vains  fantomes  
d’Etat”.La  répétition  du  mot  péril , ainsi  que  la  métaphore  qui  compare  les  émotios  
de  Cléopâtre à  un  “orage” expriment  l’atmosphère  appropriée  à  l’intrigue  et  le  danger  
imminent  qui  domine  dans la pièce. Les  mêmes   fonctions   remplissent  les  anaphores, 
par  la  répétition des  impératifs  vois  et tremble . La   locutrice  ne  convainc   pas  son  
auditoire  de  la  légitimité  de  ses  demandes  de  vengeance  par  un appel  logique  et  
cohérent  à  la  raison,   cela  n’a  pas  été  l’intention  de  Cléopâtre  dans  ce  discours, elle 
ne  se  sent  pas  obligée  de  justifier  ses  actions. Ses  passions  sont  d’une  telle  intensité  
qu’elles  dominent  complètement  toute  tentative  de  faire  des  appels  cohérents  et  
persuasifs  à  l’approbation  de  l’auditoire. 
      La  troisième scène  de l’Acte II  consiste  principalement  en  deux   longs  discours  
prononcés  par  Cléopâtre, destinés  à  convaincre  ses  fils  de  devenir  l’instrument de sa 
vengeance. Elle  veut  d’abord  les  convaincre  de  son  amour  pour  eux  et  de  l’intégrité  
de son  caractère  moral. En  rappelant  à  ses  fils  que  tous  les  crimes  commis  
antérieurement   ont  eu  pour  but  unique  d’assurer  leur  avenir, Cléopâtre  renforce  sa  
position  de  deux  manières. En  insistant  sur  le  fait  que  ses  actions  ont  été  inspirées  
par  son  affection  maternelle, la  reine  espère  gagner  leur  confiance  et  leur  sympathie. 
Elle  aurait  agi  non  pas dans son  propre  intérêt, mais  dans  leur  intérêt. Et  Cléopâtre  
tente  encore  d’une  autre  manière  de  maintenir  la  confiance  de  ses  fils: elle  discrédite  
leur  père  par  l’énumération  de  ses  défauts. Selon  Cléopâtre, puisque  Nicanor a été “ 
lâche, ingrat, parjure, traître” ( v.536), les sujets  du  royaume  ont  voulu  un  autre  roi  qui  
les  dirige  auprès  de  Cléopâtre. La  reine  affirme  qu’elle  s’est   remariée   avec  le  roi  
Antiochus, leur oncle , parce  qu’il  était  de  son  devoir  de  céder  au  désir  de  son  
peuple. Mais  pendant  qu’elle  défend  ses  actions  nullement  vertueuses, Cléopâtre  ne  
laisse  pas  ses  fils  oublier aucun  moment  qu’elle  a  commis  ses  faits  seulement  pour  
garder  le  trône  pour  eux. Elle  parle  de “votre trône”  et  de  “votre état”. Dans  la  
deuxième  partie  du  discours  délibératif (v.615-660),  Cléopâtre  tente  de convaincre  ses  
fils   d’exécuter  ses  projets  par la  mise  en  évidence  des  liaisons  étroites  entre  mère  
et  fils. Pour  mobiliser  ses  fils, elle se  réfère  à  Rodogune  comme  à “ notre  ennemie” 
(v.620)  et  ensuite  la  rend  directement  responsable  des  fautes  de  Nicanor. Dans  le  
final, Cléopâtre  impute  à  Rodogune  la  mort  du  père  de  ses  enfants, ce  qui  l’absout  
de culpabilité et  de  toute responsabilité.Maintenant  que  la  culpabilité  pour   la  mort  de  
Nicanor  a  été  transférée  de  Cléopâtre  à Rodogune  -  ce  qui constitue  un  raisonnement  
par  le  parado -, la  reine  introduit  avec  adresse, presque  imperceptiblement, le  sujet  de  
l’assassinat  de  Rodogune.Sa  mort  rétablirait  l’innocence  de  Cléopâtre  et, comme 
stimulent,  elle  propose  que  le  fils  qui  tuera  Rodogune  sera  nommé roi. Cléopâtre  
s’appuie  sur  l’ethos -  en  se  créant  une  image  idéale -, pour  convaincre  ses  fils  de  
tuer  Rodogune. Elle   essaie  de  se  créer  une  image  de  mère  et  d’ancienne  épouse  
dévouée  et  vertueuse,  malheureuse  parce  que   des  forces  au- delà  de  son   contrôle  
l’ont  poussée  à  commettre  des  faits abominables.Une  narratio extrêmement  longue 
(v.527-574)  remplit   deux  fonctions  dans  le  discours:  de  résumé  des  actions   
précédentes  et  de  tentative  de  Cléopâtre  de  se  justifier. Les  quatre  dernières  lignes  
de  la  narration  ont  une  triple  raison:  Cléopâtre  espère  diffamer  Nicanor,  faire  ses  
fils  croire  qu’ils  hériteront  du  trône  et  justifier  ses propres  actions. Après  
qu’Antiochus  et  Séleucus  ont  affirmé  que  le  trône   doit  rester  à  elle  durant  sa  vie,  
Cléopâtre, sûre   de  victoire,  dévoile  les  détails  de  son  projet  de  tuer  Rodogune. 
Quand  elle   voit  l’horreur et  la  répulsion  dont  sont  saisis ses  fils  en  entendant  ce  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

343

projet, Cléopâtre  conclut  précipitamment  par  une  peroratio (v. 653 – 660)  qui  trahit  
son  indignation  et  sa  furie. Son  discours  devient  frénétique, parsemé  d’excla-mations  
et  d’interrogations. Il  y a  donc  deux  parties  distinctes  dans  ce  discours  de 
Cléopâtre:d’abord   elle  se  sert  de  la  force  argumentative  de  la  rhétorique  pour  
convain-cre  ses  fils,  mais  elle  finit  dans  la  déraison  et  le  déséquilibre.  
    L’état  de  furie  de la  reine  atteint  le  paroxysme  dans  la  première scène  de  l’Acte  
V, où  Cléopâtre  prononce  un  discours  délibératif  qui  offre  au  spectateur  encore  une  
preuve  de la  violence  des   passions  et  de  la  force   de  sa  volonté. La  reine   est  si  
aveuglée  de  son  désir  de  vengeance  qu’elle  ne  peut  pas  exprimer  ses  pensées  de  
manière  cohérente . Ses  passions  ont  vaincu  sa  capacité  de  raisonner, si  bien  qu’elle  
n’essaie  même  plus  de  donner  l’impression  que  ses  demandes  sont  acceptables  
moralement  ou  raisonnablement; ainsi, la  seule  preuve à  laquelle  elle  fait  allusion  est  
l’emple  du  mal  qu’elle  a subi  de  la  part  de  Rododgune  et  de  Nicanor. Elle  ne  met  
plus ses  pensées  en  ordre. Son  discours  commence  brusquement, in  medias res  par  
l’énumération  des  événements  qui  ont  eu  lieu  entre  les  actes IV  et V.Elle  ne  fait  
aucun  effort  d’introduire  le  sujet  par  un  exorde  qui  éveillerait   l’intérêt  et  la  
sympathie  de  l’auditoire. La  péroraison  de  sa  délibération  contient  un  vers  très  
vigoureux: “ Tombe  sur moi  le  ciel, pourvu  que  je  me  venge! “ (v. 1532). Le  passage  
qui  termine  le  discours  réitère  la  décision  de  Cléopâtre  de  rester  reine,  quelles  que  
soient  les  conséquences.Dans  un  discours  tellement  virulent, il  est  naturel  que  les  
figures  aparaissent  abondamment: apostrophe (v. 1503 -1507), polysyndeton (v. 1506), 
métonymie (surtout  trône , diadème  pour  “ pouvoir  politique”, répétés  obsessivement ),  
sentences (v.1523 ), anaphore (v. 1525, 1527, 1528) et  exceratio (v. 1532). 
 

Dans  la  première série  de  tragédies  de  Corneille – depuis  Médée  jusqu’à  
Rodogune  - , les  déclamations  de  nature  délibérative  prédominent  et  l’oratoire  
judiciaire      est  pleinement  illustrée. De même , les  ressorts  du  genre   démonstratif  
sont  utilisés  pour  fir  l’état  d’esprit  et  le  caractère  des  protagonistes. Les  conflits  
d’idéaux  ou  d’intérêts  qui  forment  la  base  de  ces  tragédies  assurent  surtout   des  
situatios  appropriées  pour  l’éloquence  délibérative.  Confronté avec un  dilemme  qui  
demande  un choix  immédiat,  le  personnage  fait   des  efforts  surhumains  pour  chercher 
, dans  son  âme,  sa  conscience  et  sa  raison  une  solution , qui  semble  impossible à  
trouver. Il pèse  le  pour  et  le  contre  entre  des  solutions  variables  et  alors  la  langue 
appelée à  exprimer  ces  réflexions  se  charge  de  figures  de  pensée  et  de  langage. 
Quand  il  est  convaincu  de  la  possibilité de  réaliser  une  chose,  le héros  cornélien  
devient  intransigeant, inflexible  dans  sa  position et  s’efforce   ensuite  à  en  persuader  
les  autres  ou  à  ne  pas  se  laisser  détourner  par  les  autres. À  cet  effet, il  se  sert  de  
tout  le  répertoire  traditionnel  de  preuves – extrinsèques ( ou  naturels) et  intrinsèques 
(ou  artificielles). Les  preuves  qui  dépendent  du  caractère de  l’orateur  et  de son  
habileté  discursive  prédominent. 
 
Bibliographie : 
 
ANSCOMBRE, - CL., DUCROT, O., 1983, L’argumentation dans la langue,  Mardaga,Brulles 
BARTHES, R., L’ancienne rhétorique in “ Communications no 16/1970. 
BRETON,PH.,1996,L’argumentation dans la communication,.Ed.La Découverete,Paris. 
FORESTIER, G., 1998, Corneille. Le sens d’une dramaturgie, SEDES. 
FUMAROLI, M., 1990, Héros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornélienne,                             
                                          Libr. Larousse, Paris. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

344

GARDES – TAMINE, J., 1996, La Rhétorique, A. Colin, Paris. 
GROUPE µ ( Dubois, J. et al.), 1970, Rhétorique générale, Libr. Larousse, Paris 
KIBEDI – VARGA, A., 1970, Rhétorique et littérature. Etude des structures classiques,        
                                                         Didier, Paris. 
MEYER, M ., 1993, Questions de rhétorique: langage, raison et séduction, 
                                                   Le livre de poche. 
OLERON, P., 1983, L’Argumentation, P.U.F. 
PATILION, M., 1990, Eléments de rhétorique classique, Nathan, Université. 
REBOUL, O ., 1984, La Rhétorique, P.U.F. 
REBOUL, O., 1991, Introduction à la rhétorique , P.U.F. 
TUTESCU, M., 1998, L’Argumentation. Introduction à l’étude du discours,  
                                              Ed. Universitatii din Bucuresti. 
VERHOEFF, H., 1982 , Les grandes tragédies de Corneille, Ed. Lettres Modernes  
 **

*Corneille,  Actes du Colloque de Rouen, Ed.A. Niderst, P.U.F., 1985. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:26 UTC)
BDD-A5362 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

