
 

 

280

Vasile MARUTA 
Universitatea Nancy 2 
      
 

THÉÂTRE DADA DE TRISTAN TZARA 
ET MÉTAMORPHOSES ILLOGIQUES DE L’AMOUR 

 
     Résumé : Cette recherche montre certains procédés employés par Tristan Tzara pour aboutir 
au détournement des démarches artistiques traditionnels de la création artistique. Sa  volonté de 
détruire l’œuvre d’art ne fait aucun doute. Ses créations littéraires deviennent ainsi un permanent 
essai d’introduire une incohérence généralisée dans le message linguistique.  La diversité des moyens 
mis en œuvre par cet écrivain français d’origine roumaine pour satisfaire à des intentions artistiques 
nouvelles, est souvent spectaculaire. Surtout dans le domaine de la dramaturgie, on peut parler d’un 
fascinant jeu de l’amour et des prétendues métamorphoses qui se développent autour de l’idée de 
l’amour dans l’espace d’une création bizarre qu’on pourrait appeler une pièce de théâtre d’un genre 
particulier, conçue pour choquer et dans le plus pur style dadaïste. 
        Mettant en cause les «vérités» établies, le dramaturge dadaïste nous fait comprendre que toute 
schéma littéraire, linguistique ou structurel est banni. Mais le texte ainsi conçu, contient pour autant 
des bribes d’un raisonnement logique particulier qui annonce la littérature de l’absurde. 

Mots-clés : incohérence généralisée, style dadaïste, réalité concrète, réalité imaginée 
 

 Introduction 
 Toute observation sur une pièce de théâtre dadaïste doit se  focaliser d’abord sur la 
tentative du créateur dadaïste de réaliser une construction volontaire de l’incohérence qui 
crée au niveau de l’écriture une série multiple de métamorphoses illogiques donnant ainsi 
au texte une force dramatique nouvelle.  
 En marge de cette quête de l'incohérence, il est indispensable d’indiquer que les  
transformations d’une réalité concrète, en une réalité imaginée ou suggérée sont conçues 
aléatoirement afin de heurter l’esprit et d’augmenter le désordre absolu que le créateur 
dadaïste voudrait installer sur la scène du théâtre. Inconcevables d’un point de vue logique, 
ces transformations ou métamorphoses veulent proposer une autre réalité immédiate et 
spontanée fondée sur un texte sous entendu venant à l’encontre du texte proprement dit de 
la pièce. 
 Devant une telle attitude ou stratégie du créateur dramatique dadaïste, il y eut, dès 
le début, de vifs débats car nombreux sont les critiques qui considèrent de telles créations 
dramatiques comme de simples gageures. En revanche, d’autres ont tenté de vraies analyses 
sur la dramaturgie dadaïste dans son ensemble et, en particulier, sur celle de Tristan Tzara1 
et Georges Ribemont-Dessaignes, créateur lui aussi d’une importante dramaturgie dada. 
 Deux études font référence en la matière : il s’agit d’abord d’une étude intitulée Le 
Théâtre Dada existe-t-il ? produite par Michel Corvin2 et ensuite d'une seconde intitulée 
Tristan Tzara ou la spontanéité, signée par Henri Béhar3.  

                                                
1 ) Pour les citations  de Tristan Tzara  on indique  directement dans l'étude  les  ŒUVRES 
COMPLETES, tome I, (O.C. t. 1, p…), Editions Flammarion, 1975.   
2 ) CORVIN, Michel  - Le Théâtre Dada existe-t-il ? Dans la Revue d'Histoire du Théâtre, 
n° 3/ 1972. 
3 ) BEHAR, Henri - Dans Le Théâtre Dada et Surréaliste, Idées, Gallimard, 1979. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

281

 Ces deux études  s’arrêtent sur l’essentiel de la création dadaïste en s’appuyant sur 
les œuvres les plus représentatives des deux auteurs. La première représente une audacieuse 
entreprise pour définir et comprendre de pareilles créations, leurs traits psychologiques et 
leurs éventuelles liaisons avec la littérature de fous. Elle prend justement pour objectif des 
pièces de théâtre de Georges Ribemont-Dassaignes et de Tristan Tzara. La seconde étude 
qui s’arrête sur les pièces de Tristan Tzara se révéle tout aussi pertinente en montrant la 
complexité du théâtre dada dans une période où le débat sur les principes esthétiques et 
moraux du mouvement dadaïste dans son ensemble retrouvait l’intérêt de la critique, de la 
recherche littéraire et du publique, plus exactement, pendant les années ’70 du siècle passé.  
 Bref : ces études ont aidé  à la compréhension de certaines créations dadaïstes, qui, 
sans nul doute, ont semé et sèment encore un véritable trouble dans la conscience du lecteur 
et du public.  

Construction de l’incohérence 
 Considérant les pièces dadaïstes de Tristan Tzara : La Première aventure céleste 
de Monsieur Antipyrine, La Deuxième aventure céleste de Monsieur Antipyrine, Le Cœur à 
gaz,  Mouchoir de Nuages et Pile ou Face comme issues d’une construction volontaire de 
l’incohérence, notre étude insistera sur les prétendues métamorphoses de l’amour qui sont 
parsemées dans leur texte afin de provoquer plutôt la confusion et non de préciser un 
quelconque enchaînement dramatique.  Néanmoins peu ou assez mal connues et jouées, ces 
« créations » sont pourtant loin d'être devenues au fil des années des échecs littéraires.   
 Elles posent - il est vrai - de sérieux problèmes d'interprétation, tant pour le 
metteur en scène que pour le critique littéraire. Sur ce point, dans l’étude citée, Michel 
Corvin faisait à juste titre cette remarque : "Il est des degrés dans l'incohérence, dont 
l'examen peut, d'un point de vue théâtral, être beaucoup plus enrichissant : l'incohérence 
n'est pas, de soi, l'ennemie irréductible du théâtre, car langage et théâtre ne coïncident pas 
[…] ». 
 En revanche, il est évident que, si "l'incohérence n'est pas, de soi, l'ennemie 
irréductible du théâtre", elle le devient par à-coups lorsque dans son espace, qu'est l'espace 
de l'illogique, intervient un message cohérent, employé avec ostentation non pas par besoin 
de précision, mais au contraire pour augmenter la différence de sens entre les différentes 
séquences linguistiques. Autrement dit, sous le masque du "sérieux" l'écrivain dada 
s'adonne à une véritable entreprise de destruction, mais qui propose en effet une valeur 
nouvelle, celle  d'anti-texte. 
 Fidèle à ses principes de détruire tout en reconstruisant l'œuvre littéraire, à travers 
la nouvelle valeur du texte dramatique, c’est-à-dire le souffle et la dynamique de l’anti-
texte,  Tristan Tzara s'acharnera sur l'emploi d'un tel procédé. Au niveau formel surtout, il 
réalise ainsi une longue série de prétendues métamorphoses où la notion de l’amour, 
souvent vide de sens, est introduite par dérision, afin d’entretenir un bavardage incohérent 
et prétentieux  sur les gens, sur la vie, sur l’amour lui-même et les circonstances 
paradoxales qui le suppose.  
 C'est en suivant une telle stratégie ou principe que ces pièces de théâtre de Tristan 
Tzara accentuent l'esprit dada qui, on le sait, voulait faire  table rase de la logique et de 
toute valeur traditionnelle. Et c'est surtout dans la structure de cette construction appelée 
conventionnellement "matière spécifique" ou "dramaturgie" que la logique est bafouée.  
 Presque régulièrement, on se retrouve devant un mélange cohérent-incohérent qui 
domine le contenu du texte dramatique ainsi conçu et qui consiste à introduire une 
cohérence dans l'incohérence d'un espace linguistique quelconque pour entraîner une 
augmentation de l'incohérence initiale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

282

 Prenons par emple les deux répliques A et B représentant deux segments 
consécutifs appartenant au discours dramatique de la pièce La Première aventure céleste de 
Monsieur Antipyrine. Il s'agit de la réplique A appartenant au personnage M. CRI-CRI :  
 "il n'y a pas d'humanité il y a les réverbères et les  
 chiens 
 dzin aha dzin aha bobobo Tyao oahiii hii hii héboom 
 iéha iéha" 
 

et la réplique B appartenant au personnage Mr. BLEUBLEU :  
 

 "incontestablement" (O.C. t. I, p.78)  
 

 On peut constater que jusqu'à un certain point, la réplique A est formulée d'une 
façon correcte, dans une phrase acceptable du point de vue grammatical : "il n'y a pas 
l'humanité, il y a les réverbères et les / chiens",  mais  qui présente déjà un déséquilibre par 
rapport à la pensée normale, compte tenu de l'énormité de l'exagération de son contenu 
sémantique. En même temps, l'autre partie de cette même réplique est construite sur la base 
d'une suite de voyelles et de consonnes dont les séries combinatoires ne possèdent aucun 
contenu sémantique.  
     * * * 
 A l'époque de leur parution, de tels propos, résultant d'une juxtaposition de deux 
espaces linguistiques contradictoires, furent jugés comme fortement provocateurs. D'une 
façon plus large, la combinaison cohérence-incohérence à l'intérieur de la même réplique 
est ressentie avant tout comme de l'incohérence tout court, tant par le lecteur que par le 
spectateur. L'espace cohérent est ainsi difficilement cerné car l'incohérence nouvellement 
créée est plus frappante que la logique étant donné que le mélange ainsi réalisé devient plus 
illogique, plus  déraisonnable. Autrement dit,  l'explication de cette augmentation de 
l'incohérence vient à la fois de l'aspect inattendu de l'incohérence elle-même et de la 
cohérence introduite dans l'écriture de la phrase (ici de la réplique), ainsi que du rôle de 
signal que peut avoir cette cohérence introduite dans la rupture volontaire et violente de la 
pensée logique habituelle et la continuité de celle-ci. 

Dans ces conditions, rien ne peut être véritablement logique, même pas le segment 
apparemment logique. Et la continuation de la réplique A dans la réplique B n'arrange pas 
les choses, car elle-même étant une expression de la cohérence ne peut que représenter un 
autre niveau de l'augmentation de l'incohérence et donc de l'illogique et du déraisonnable. 
Cette réplique B n'est elle-même que l'équivalent d'une cohérence dans une incohérence. 
Car par son "incontestablement", Mr. BLEUBLEU donne pour une fois une réponse 
cohérente qui ne nie pas, bien au contraire, confirme l'incohérence précédente ce qui pousse 
l'aberration du message linguistique à son paroxysme.  
 La logique se trouve donc bafouée une fois de plus, car du point de vue 
sémantique, l'adverbe "incontestablement",  utilisé précisément dans les mathématiques 
exprime l'accord total avec une situation, une valeur ou un fait unanimement acceptés. Or, 
ici surtout, le contenu de la phrase précédente est loin d'être … incontestable (!) Et cette 
incompatibilité sémantique, tendancieusement mal employée, rend encore plus incohérent 
les deux segments d'expression que sont les répliques A et B dans leur ensemble, 
métamorphosés ainsi dans un illogisme pur.  
 C’est par ailleurs ce qui caractérise l’ensemble des textes des pièces dadaïstes de 
Tristan Tzara. Et il faut observer que le simple fait d'introduire des personnages dans ce 
type de texte, représente lui-même une cohérence dans le contexte d'une convention 
arbitraire qui est celle de l'œuvre dramatique.  Autrement dit, ce procédé tout à fait logique 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

283

d’utiliser le personnage comme élément structurel indispensable d’une création dramatique 
devient dans la stratégie du dramaturge dadaïste une cohérence dans une incohérence, c’est-
à-dire, un pas de plus dans la transformation ou la métamorphose interne du texte de la 
pièce. Qui plus est, l’association de l’amour à cette transformation n’est qu’une base pour 
d’incessantes attaques à toute logique ou à toute esthétique traditionnelle dans la réalisation 
d’une œuvre littéraire.    
Texte et anti-texte 
 Paradoxalement, c'est ce genre de cohérence introduite  qui veut attester une 
continuité et une globalité paralogique de l'ensemble des répliques de la pièce de théâtre du 
créateur dadaïste.  Et surtout dans le cadre de ces supposées métamorphoses de l’amour, 
l'introduction d'un personnage, c'est-à-dire l’introduction d’une cohérence qui tient de la 
logique de la construction théâtrale n'est autre chose qu’une somme d’associations 
linguistiques insolites qui  signifie là encore une stratégie subtile érigée par l'auteur 
dramatique Tristan Tzara contre la logique et finalement contre le propre fonctionnement 
du texte dramatique. On peut donc remarquer l'émergence d'un texte nouveau qui, par son 
contenu, vient à l'encontre du texte habituel ou du texte physique attesté graphiquement sur 
le papier. C'est un dysfonctionnement créé de toute pièce, d'une manière artificielle.  
 Mais, ce qui peut paraître parfaitement inattendu est le fait que ce 
dysfonctionnement au niveau du contenu logique, confère sa raison d'être à un nouveau 
message, logique cette fois-ci, celui de l'anti-texte. De nature subjective, celui-ci couvre la 
volonté réelle de l'écrivain dadaïste d'exprimer en  subsidiaire ce chaos grandissant qu'il 
entend développer à travers le processus de création d'une œuvre artistique. Ainsi, sans se 
soucier de schémas traditionnels le créateur dramatique Tristan Tzara essaie de concevoir 
son œuvre tout en la détruisant de l'intérieur, c'est-à-dire, en réalisant une dé-construction 
donc une "destruction" de "l'objet" du travail artistique lui-même.  
 Les "métamorphoses" de l'amour 
 C'est dans le sens de cette "destruction" intérieure de l'œuvre  théâtrale dadaïste, à 
travers ses propres moyens, qu'il faudrait comprendre, ce qu'on pourrait appeler les 
« prétendues métamorphoses » de l'amour dans les pièces dadaïstes de cet auteur. 
 Qui pourrait concevoir qu’une métamorphose si impossible ait lieu entre deux 
parties du corps humain afin de former le couple amoureux « ŒIL-BOUCHE » dans la 
pièce Le Cœur à gaz, écrite par Tristan Tzara en 1921 ?  Cette pièce fut considérée à vrai 
dire, par Michel Corvin,  comme « la fête de la destruction du théâtre ».  L’auteur Tristan 
Tzara lui-même la présente comme « un chef d’œuvre de la force de Macbeth et de 
Chantecler » ou comme « la plus grande escroquerie du siècle en 3  actes » (O.C.t; I, 
p.154). 
 Plus d’un tiers du nombre total des ses répliques sont des répétitions dont le 
message n’apporte rien sur le plan de l’expression. Mais dans son ensemble, cette pièce 
suggère une hypothétique intrigue amoureuse, très mal définie par ailleurs,  qui se soldera, 
paraît-il,  avec un « mariage » entre l’œil et la bouche :  
  

 OREILLE : Cela finira par un beau mariage. 
 ŒIL : Cela finira par un beau mariage. 
 SOURCIL : Cela finira par un beau mariage. 
 BOUCHE : Cela finira par un beau mariage. 
 COU : Cela finira par un beau mariage. 
 NEZ : Cela finira par un beau mariage.(O.C., t. I, p. 179) 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

284

 A l’évidence, la transformation de l’œil et de la bouche en protagonistes d’un 
mariage est une chose sympathique, mais totalement insolite. L’impossibilité logique d’une 
pareille métamorphose  provient de l’incompatibilité de l’acte et de l’idée de l’amour dans 
le contexte obscur et aberrant de ces "morceaux" de corps humain : œil, bouche, sourcil, 
nez, cou qui paraissent suspendus sur la scène. Cette transformation inattendue ou plutôt 
l’idée qu’ils soient considérés comme des personnages à part entière est choquante, voire 
inadmissible. Pourtant, au niveau du contenu sémantique, cette métamorphose aberrante 
nous frappe justement parce qu’elle est construite sur l’idée du développement d’un 
sentiment humain : celui de l’amour signifiant la dynamique même de l’existence. Cela est 
d’autant plus surprenant quand on sait que cet anti-texte dramatique de la pièce Le Cœur à 
gaz est bâti par Tzara d’une manière expresse sur la négation de toute valeur humaine ou 
artistique traditionnelles.  
 Cette autre réalité de la pièce, son anti-texte est sans nul doute une réalité absurde 
et aberrante. L’amour entre des parties du corps humain n’a pas de sens. Le contenu 
thématique est donc faux bien qu’il ait des significations réelles : amour, malheurs de 
l’amour, trahison, mariage etc. D’autres métamorphoses liées elles aussi au gré du hasard  à 
ce couple inconcevable sont de la même manière fausses : la bouche est aussi Clitemnestre,  
cheval de course, femme d’un ministre ou autres représentations abstraites : 
« cristallisation », « installation du bonheur conjugal », « mécanique à triple peau », 
« numéro d’insomnie ». Or, toutes ces identifications ou métamorphoses de la Bouche 
peuvent constituer la preuve que l’amour du couple ŒIL-BOUCHE n’est possible que sur 
le plan irréel et onirique, donc de l’anti-réel ou de l’anti-texte… 
 Suggestions théoriques  
 Concernant d’abord cette pièce - Le cœur à gaz - et  sa signification essentielle, on 
pourra affirmer, qu’elle est la parfaite « réussite destructrice » du créateur dadaïste. Ses 
personnages  ne sont que des créations du langage qui exécutent leurs propres actions ; des 
composantes d’une farce tragique qui met l’absurde devant la logique. Le théâtre, le cadre 
théâtral et la pièce elle-même produisent donc l’absurdité, en devançant de facto le théâtre 
de l’absurde. 
 Mais - on l’a vu - sur cette technique de la construction théâtrale qui consiste à 
attribuer des rôles aux personnages se trouvant dans l’impossibilité  d’exister en dehors de 
leur image concrète : œil, bouche, nez, etc., l’auteur Tristan Tzara ne brode pas une action 
réelle sur le plan logique, mais a priori illogique donc une dé-construction volontaire de 
l’œuvre dramatique. D’un certain point de vue,  « l’homme chaotique-dada », en 
l’occurrence quelques parties de cet homme : l’œil, la bouche, le cou, le nez et l’oreille, ou 
bien Monsieur ou Madame Antipyrine, le Cerveau désintéressé, Mademoiselle Pause et 
autres, gardent, à travers leurs structures bizarres, quelque chose de la naïveté de la pensée 
populaire où tout est possible comme dans le rêve. Comme le créateur populaire et en 
quelque sorte, comme les surréalistes, qu’ils précèdent, les dadaïstes compriment le tout en 
supprimant le temps, l’espace et les structures réelles en proposant des « créatures » 
nouvelles correspondant à leur goût ou à leur volonté d’inspiration…Ainsi, plus que le 
poème, la pièce de théâtre devient une œuvre de marqueterie, un vrai « ready-made », 
fortement semblable aux collages provocants d’un Max Ernst et de tant d’autres 
surréalistes, Eluard en tête.  
 C’est dans un réel multiforme, disposé d’une manière imprévisible dans le temps 
et dans l’espace, que Tristan Tzara s’efforce d’intégrer ses personnages à l’échelle naturelle 
et universelle, car dit-il : « Rien n’est immuable, rien n’est définitif. Tout est solidaire d’un 
univers en mouvement » (O.C. t. IV, p. 541). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

285

 S’insurgeant surtout contre tout « impératif scénique traditionnel », il introduit 
donc un  véritable espace d’incohérence généralisée, totalement orientée vers le 
changement et la destruction, afin d’insister formellement  sur la relativité des choses et des 
sentiments. Le contenu thématique paralogique et les merveilleuses métamorphoses de 
l’amour, qu’on essayera de mieux expliquer plus bas, montrent justement qu’on ne peut pas 
situer le théâtre dadaïste en dehors de son langage.  
 Sorte de magma ou matière incongrue, ce langage dadaïste associe pêle-mêle des 
faits, des situations, des sentiments, des notions abstraites ou des objets concrets 
susceptibles de suggérer les contenus les plus divers. Les personnages eux-mêmes sont soit 
de simples fantaisies, soit les signes des métamorphoses poétiques  dans tous les sens du 
terme.  
 L’espace entier de la pièce dadaïste de Tristan Tzara est, avant tout, le miroir d’un 
langage paralogique existant lui-même dans une logique de l’illogique, qui laisse une totale 
liberté au mot. Le contenu même du théâtre de Tzara se retrouve dans la « littéralité » de 
son langage. Des mots-images, des mots-situations, des mots-sentiments,  jetés au  hasard 
dans le texte, se veulent des dissociations de l’esprit de provocation et de protestation 
dadaïste. Leur contenu reflète la désintégration de l’imagination poétique ; et ce qui paraît 
curieux, c’est que celle-ci se focalise sur la thématique de l’amour. Pourtant, au-delà de 
quelque passion que ce soit, l’amour-sentiment et l’amour-notion intègrent les jeux des 
métamorphoses les plus étranges.  
 Il faudrait comprendre ainsi que l’identification de telles métamorphoses doit se 
faire en fonction des deux visions vers lesquelles aspire le dramaturge-poète  Tristan Tzara. 
Ces deux visions portent, à notre avis,  sur deux significations essentielles de l’amour : 
 

a) pour la première on pourrait dire que dans le sens d’une vitalité primitive, tout 
comme le mot est libre, l’amour doit être total ; il est non dissimulé et 
polymorphe ; 

b)  liée à la modernité, la seconde voudrait réduire l’amour au couple homme-
femme qui devient  l’amour-détresse ; il est dissimulé et monomorphe. 

 Vitalité primitive, l’amour total et polymorphe 
 Concernant la première signification, il faut rappeler l’orientation du poète Tzara 
vers les périodes révolues de l’humanité quand l’homme n’était pas à l’image d’un être 
achevé, définitivement séparé du règne animal ou minéral.  De la même façon que les 
principes fondamentaux du dadaïsme, cette orientation va dans le sens d’un désaccord total 
avec les valeurs pré-établies de la civilisation.  A ce titre, la phrase célèbre de 1920 : « la 
pensée se  fait dans la bouche »(O.C. t. V, p. 18),  n’avait-elle pas aussi pour but « de 
dégager la poésie de ses contingences littéraires [et ] de mettre l’accent sur son caractère 
inventif et spontané [ …] » (O.C. t. I, pp. 364 - 366 et O.C. t. V, pp. 16 - 19), c’est-à-dire 
plutôt sur le caractère instinctif et non contrôlé de l’expression ?  
 

 La poursuite d’un tel parcours fait que le poète-dramaturge  est  en permanence 
tenté de confondre le matériel et l’abstrait. Dans l’étrange couple qu’elle forme avec l’œil, 
la bouche se présente en ces termes : « Tout le monde ne me connaît pas. Je suis seul dans 
mon armoire et la glace est vide lorsque je me regarde. J’aime aussi les oiseaux aux bouts 
des cigarettes allumés. Les chats, tous les animaux et tous les végétaux qui sont la 
projection de Clitemnestre dans la cour, les draps du  lit, les vases et les prairies. J’aime le 
foin. J’aime le jeune homme qui me fait de si tendres déclarations et dont la méninge est 
déchirée au soleil » (O.C., t. I, p. 174). Mais la transformation de la femme amoureuse, 
suite à la « projection de Clitemnestre dans la cour », ne s’arrête pas là… Les yeux de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

286

celle-ci sont « des cailloux  car ils ne voient que la pluie  et le froid » ( Idem, p. 166), elle 
est "tendre et calme comme 2 mètres de soie blanche" (Idem, p. 159).  

Autrement dit, l’espace de l’amour qui s’érige à l’intérieur de l’un des éléments du 
couple amoureux s’ouvre, en bien ou en mal,  sur l’intégralité naturelle, sur une spatialité 
où les mélanges de toutes sortes sont possibles.  Il n’y a rien de dissimulé, le tout est 
comme dans l’existence explicable, mais aussi inexplicable. Les sentiments sont criés eux 
aussi en toute liberté. Selon le principe de la diversité naturelle,  l’élément féminin devient, 
tour à tour, organe anatomique, personnage antique ou cheval de course qui attire une 
réplique malicieuse du personnage COU : « Tout le monde te connaît, formule de chanson, 
marche-pied d’algèbre, numéro d’insomnie, mécanique à triple peau » (O.C.t. I, p.173). 
 L’admirable force de provocation, l’ambiguïté dadaïste ne se démentent pas. La 
représentation de la femme dans l’ensemble de la pièce, tente la réorganisation du discours 
pour servir l’idée mieux structurée de l’amour total, c’est-à-dire d’une passion dévorante a 
l’intérieur d’un espace vu dans son intégralité – l’espace dans sa globalité dont on parlait ci-
dessus.  Sans nul doute, ce symbole de la féminité « incarné » par cette représentation 
scénique particulière qui porte le nom de l’organe anatomique – BOUCHE – ne peut être 
finalement que l’émanation de la pensée panthéiste de Tristan Tzara. Aimant les draps, les 
vases, le jeune homme et sa méninge déchirée au soleil la femme amoureuse de Tzara n’est 
qu’une métamorphose paralogique du langage définie comme une manière d’aspirer à la 
globalité et à l’universel. C’est donc  la tonalité  dans laquelle le sentiment de l’amour est 
« crié », plus qu’exprimé, parfois de façon quasi hystérique, qui atteste du point de vue 
philosophique, l’aspiration du dramaturge-poète à la totalité et au  macrocosme. Par 
ailleurs, l’expansion de l’abstrait vers le biologique, vers le minéral et vice-versa est tout à 
fait évidente dans la période du chaos dadaïste. Et c’est pendant cette période que le 
langage joue, à plein,  son rôle de catalyseur dans l’alchimie de l’amour et de ses infinies 
associations et transformations d’où se veulent sortis les personnages de telles pièces de 
théâtre. On peut donc penser à juste titre qu’il s’agit là d’une diversité minérale et 
polymorphe de l’amour. Car, comme dans La Deuxième aventure céleste de Monsieur 
Antipyrine, l’idée de l’amour se retrouve suggérée partout, même dans la douleur 
déchirante d’un accouchement qui rappelle les mythes païens de la genèse des planètes et 
des galaxies. L’idée de naissance renvoie donc tout naturellement à l’amour, tout en 
s’élevant sur la répétition du mot « centre » qui suggère un tourbillon aux innombrables 
cercles d’où surgit la vie :  
 

        «  Retourne au plus intérieur centre 
  cherche le plus intérieur centre 
  sur le centre il y a un autre centre 
  et sur le centre il y a un autre centre  
  et sur chaque centre il y a un autre centre (bis) 
  et sur chaque centre il y a un centre 
  sur chaque centre il y a un centre » (O.C.t.1., p.149) 
 

 La métamorphose de l’amour est d’autant plus évidente quand on sait que cette 
réplique est prononcée par Monsieur Saturne, personnage qui porte le nom d’un dieu de la 
création. Ce dieu qui dévorait pourtant ses enfants, chez les Grecs, allait devenir le dieu de 
la fertilité, pendant l’âge d’or, chez les Romains. Naissance et fertilité, sont donc 
indissociablement liées à la notion d’amour et à l’apparition de la vie – comme aspect 
fondamental de la thématique dadaïste conçue pourtant dans un contexte d’incohérence et 
de dérision. Dans ce sens, toujours de la Deuxième aventure…, il faudrait, peut-être, citer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

287

aussi, cette formule déclamatoire, où le personnage LE CERVEAU DESINTERESSE 
attribue à l’amour des dimensions « élastiques » :  
 

       «  dans le wagon-lit j’ai caressé vaseline la 
 les dimensions sont élastiques et l’amour a 4 mètres 
 notre notre amour pend en lambeau comme un glacier putride 
 prends bois tire mets-le knock-out  » (O.C.t.1., p..150) 
 

 La réplique de MONSIEUR Aa est « claire » ! : 
 

 « tzaca tzac tzaca tzac glisse tzaca tzac  tzacatzac » (ibid.) 
 

et l’autre personnage tout aussi « logique », l’OREILLE,  n’a qu’à ajouter : 
 

 « tire lentement  la barque fœtus rouge et criant [e] 
 et la femme saute du lit boumbarassassa 
 et la femme saute tout d’un coup du lit boumbarassassa 
 et la femme saute du lit boumbarassassa et court avec la lampe entre 
 les jambes » (ibid.) 
 

 En d’autres circonstances, mais avec la même intention de dérision par la 
transformation de l’abstrait en concret et finalement de détruire  quelque intention logique 
que ce soit de l’œuvre, Tristan Tzara accorde à l’amour des dimensions progressives. C’est 
dans  cette  pièce Le Cœur à gaz qu’il mesure entre 2 et 29 mètres. Par ailleurs, 
l’interférence de l’idée et du sentiment de l’amour avec des notions concrètes au niveau 
formel est très fréquente également dans les pièces écrites par Tzara avant 1921 et cela 
confirme sa vision d’un amour total et polymorphe qui s’appuie aussi sur sa conception 
moniste  du monde.  
 Cette conception moniste, dont Tzara n’a pas fait un secret, se retrouve dans le 
mot « parthénogenèse » (O.C.t.,1, p.77) qu’il emploie déjà depuis 1916 dans La Première 
aventure céleste de Monsieur Antipyrine. A partir de là, on pourrait considérer que  le  
monisme chez ce  dramaturge représente le point de départ pour la majeure partie de ses 
métamorphoses de l’amour, si insolites soient-elles. Selon cette conception, toute 
combinaison matérielle ou abstraite est possible car le monisme similaire au panthéisme 
précisent que le monde doit se comprendre comme un seul et unique domaine celui de la 
substance avec ses deux attributs : la matière (substance étendue) et l’énergie (la force 
efficiente ou le mouvement). Ainsi Tristan Tzara supprime volontairement les limites entre 
le concret et l’abstrait, pour retrouver, par le truchement du langage, le domaine unique de 
la substance ou l’idée de singularité dans la diversité, même si ce langage touche 
évidemment à l’illogique et au paroxysme.  
 Il n’y a de différence ni entre le minéral et le végétal, ni entre le féminin et le 
masculin. La diversité de l’existence forme le tout unitaire qui englobe l’amour en tant 
qu’élément dynamique de la régénération naturelle et universelle.  
 L’amour détresse, dissimulé et monomorphe 
 Une illustration pertinente d’un amour détresse, dissimulé et monomorphe est la 
pièce Mouchoir de nuages  de 1924 et, de la même façon, on pourrait juger la pièce Pile ou 
Face de 1946, les deux créations étant, de plus, fortement marquées par le surréalisme. La 
construction dramatique de cette première pièce, jouée pour la première fois le 17 mai 
1924, au Théâtre de la Cigale, à Paris,  se développe sur la base d’une idée qui met en 
évidence la complexité existentielle du couple homme-femme, projeté à l’époque moderne. 
Est significatif ainsi le fait  que Tzara ait fondé l’intrigue de cette pièce sur le thème de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

288

l’amour naissant et de la perte de l’amour : abandonnée par son mari, une jeune femme, en 
correspondance avec un poète s’éprend de celui-ci. Au terme de cette pièce, l’amour 
d’Andrée pour le poète naît après la perte de l’amour de son mari. A l’inverse, l’amour du 
Banquier pour sa femme renaît après la perte de l’amour de celle-ci. Le triangle POETE – 
ANDREE – BANQUIER représente le noyau dynamique sur lequel se brodent tous les 
autres faits d’existence apportés par le flash intérieur de la mémoire et de l’imagination de 
ces personnages. Ce miroir intérieur se mêle à une obsession ancienne de l’auteur 
dramatique lui-même : l’amour shakespearien qui opposait dans la pièce Hamlet deux types 
d’amour : l’amour violent, qui unit la reine au frère du roi, et l’amour innocent, qui relie 
Ophélie à Hamlet.  
 Le schéma thématique de cette pièce est banal, sinon souvent dérisoire, comme sa 
mise en scène toute entière : 15 actes ! Ce fait anodin d’existence – un mari qui 
recommence à aimer sa femme dès que celle-ci en aime un autre – peut facilement trouver 
une représentation graphique relevant d’un triangle ou d’un cercle fermé comme dans les 
schémas présentés dans le livre Théâtre des métamorphoses de Jean Ricardou1 . 
 Le problème de l’amour semble donc suivre des chemins qui pourraient laisser 
s’installer une certaine logique. Pourtant, ce n’est pas un bonheur facile et  habituel comme 
celui du théâtre de boulevard qu’on pourrait découvrir, mais plutôt une incompatibilité du 
sentiment de l’amour et de l’être aimé. La détresse et le désespoir succèdent à ce sentiment. 
L’intention du poète-dramaturge de « jouer » avec la banalité et le hasard de l’action, par 
l’intermédiaire du langage, cache en effet des  sentiments humains profonds.  
Paradoxalement, ceux-ci seront interprétés par les commentateurs d’une manière dérisoire 
et incohérente.  Mieux encore : les protagonistes eux-mêmes essayent vainement  d’effacer 
du quotidien leur « vécu » antérieur, mais cela est impossible car ils sont tour à tour 
victimes et bénéficiaires de leurs propres sentiments, en proie à une détresse incessante et 
sans objet sur le plan réel qui les rend incompris voire déraisonnables.  La source même 
d’une telle détresse c’est l’amour de l’individu moderne, amour mis à mal, semble-t-il, par 
sa propre raison et la voix de son être intérieur. La  bénéfique force vitale de l’amour 
« crié », « suggéré » ou  « confectionné » de toute pièce, sur le plan formel, jusqu'à la 
confusion totale des données existentielles, force qui était spécifique aux premières 
créations dadaïstes, est remplacée, cette fois-ci, par une réflexion balbutiante, voire 
aberrante, sur les cheminements de l’amour. Les deux dernières créations dramatiques de 
Tristan Tzara : Mouchoir de Nuages et Pile ou Face développent entre autres un tel débat 
sur une idée d’amour devenu  inconcevable  dans le contexte moderne, où  la morale et la 
raison, lui ôtent la force créatrice en le transformant dans une permanente source de 
détresse. Même les flashs de l’imagination et du rêve, sensés être libres, viennent d’être 
censurés par le rappel de certaines valeurs morales incontournables, mais qui sont 
introduites dans le texte d’une façon dérisoire et aboutissent  à une sorte de prétendue 
analyse psychologique, à vrai dire volontairement lamentable.  
 Les commentateurs A,B,C,D,E, analogues au cœur dans la tragédie antique, 
dissèquent  devant le public les ressorts sentimentaux les plus intimes d’Andrée envers son 
mari ou envers le Poète. Mais cette « analyse » des différents traits de l’amour, qui sont 
autant de dimensions d’une métamorphose interne de ce  sentiment chez les protagonistes, 
ne produit rien de valable et un nouveau chaos s’installe tant au niveau du contenu qu’au 
niveau de la forme de ces créations dramatiques. Leurs jugements se révèlent plutôt 

                                                
1 ) RICARDOU, Jean - Le Théâtre de métamorphoses; Seuil,  Paris,  1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

289

incohérents et ambigus. Leurs pensées sont stériles et contradictoires même quand on  traite 
- comme ils disent - d’un « très joli problème d’ordre général » : 

«  A quel point la vérité est vraie. 
A quel point le mensonge est faux. 
A quel point la vérité est fausse. 
A quel point le mensonge est vrai » (O.C., Tome 1., p.336) 
 Malgré toute prétention, la parole reste toute aussi incapable d’exprimer ou de 

donner une explication exacte sur ces mouvements intérieurs ou ces métamorphoses qui se 
produisent d’une façon discontinue dans l’âme des personnages.  
 Pourquoi ? Tout simplement parce que leurs sentiments mêmes sont incohérents, 
discontinus, incertains. Autrement dit, une autre remise en question de l’homme est en 
route. Car de plus, ce que ces personnages revivent à travers leurs multiples flashs 
intérieurs reste finalement bien caché, bien dissimulé dans un tout monomorphe, spécifique 
à chaque individu. Même si l’imagination peut amplifier à l’infini les hypostases de 
l’amour de tel ou tel personnage, cet amour  reste lui aussi monomorphe, c’est-à-dire, 
quelque chose de vécu uniquement sur le plan intérieur, car, de toute manière, ce vécu  ne 
peut pas être reconstitué que sur le plan individuel. S’y ajoute donc le fait que, dans le cas 
de l’homme moderne, la raison étouffe considérablement sa volonté d’aimer, vue la 
complexité de ces expériences et de ses connaissances. Immanquablement, l’amant 
moderne devient hésitant et illogique sous la pression de son vécu intérieur confronté à la 
raison, à la morale ou à la civilisation, données qu’il intègre, volontairement ou non, à sa 
personnalité.  
 Avec l’ironie qui lui était toujours propre,  Tristan Tzara « tourne » en une habile 
ritournelle le drame de cet homme civilisé, confronté à ses propres  limites, imposées par 
son corps, par son esprit et par son évolution. La pièce  Mouchoir de Nuages devient dans 
sa propre opinion, « une tragédie ironique ou une farce tragique » (O.C.t.1, p.689). Ce 
débat sur  l’homme moderne ne peut pas être cerné, car  la condition actuelle de celui-ci se 
superpose aux archétypes ou coexiste avec eux. Les idées préexistantes de Hamlet et 
Ophélie, Paris et Hélène (Pile ou Face), Roméo et Juliette, etc. « habitent » plus ou moins 
dans chaque couple moderne comme des projections ou des métamorphoses possibles de 
son propre univers ou écran intérieur. Ainsi, la vie affective de chaque individu et a fortiori  
de chaque personnage de la pièce, est directement liée à des « faits préexistants », à des 
« archétypes » enracinés dans sa culture et dans sa conscience, tel le thème de la 
« souricière » qui fait irruption dans le triangle POETE-ANDREE-BANQUIER et où « Le 
Poète est donc à la fois le fantôme et Hamlet  et joue les deux rôles »(O.C.t. 1., p. 345). 
 De la même manière, le « coquillage » de l’homme hésitant et en détresse 
d’amour, est rappelé, toujours par dérision, à travers les quelques personnages de résonance 
antique : HELENE-PARIS-ECUME, dans la pièce Pile ou Face.  Ici encore tout est 
possible comme dans un véritable état onirique. Sur l’écran intérieur de l’être individuel des 
trois personnages se développe à volonté  une suite d’images rationnelles ou irrationnelles. 
Le DIRECTEUR, ou le metteur en scène,  a l’air de lire l'écran intérieur de ses 
personnages, mais en fait il ne construit (au niveau de l’expression) qu’un véritable arsenal 
dadaïste qui représente le contenu même de son spectacle et donc de la pièce. Le temps  
unidimensionnel et l’espace pluridimensionnel s’associent sans rigueur, selon la seule règle 
du souvenir ou selon la force imaginative de chacun.  
 Comme le POETE ou ANDREE, les personnages de Pile ou face  sont des héros-
interprètes qui doivent se soumettre à la force de leur écran ou flash intérieur de leur 
métamorphoses imaginaires. Ceux-ci  sont, peut-être, les types de personnages nouveaux 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

290

créés par Tristan Tzara et qui pourraient correspondre, dans une certaine mesure,  à une 
réflexion de Georges Jamati, qui, parlant de l’espace scénique, écrivait :  
 «  Je vois des formes s’agiter. Les formes sont des êtres humains  comme 
moi, si bien que leurs gestes, leurs arrêts, leurs  expressions, ce qu’ils disent, ce qu’ils 
ne disent pas, le sens  littéral de leur portée au-delà de leur sens littéral, à l’encontre 
 parfois de celui-ci, tout cela me parle, trouve un écho en moi,  dans tous les 
éléments de mon être, dans tous les êtres dont je suis  tour à tour ou simultanément le lieu 
géométrique (c’est nous qui  soulignons). Je m’abandonne tout entier au dialogue et 
pourtant je brode sans cesse des variations sur ce que j’entends. J’approuve ou je blâme. »1  
 Or, le débat entrepris par les dadaïstes et en particulier par Tristan Tzara, même 
s’il  reste dans le même cadre de la dérision, est souvent plus compliqué encore.  Dans un 
premier temps ses personnages se veulent une expression globalisante du tout possible dans 
une totale liberté de transformation et donc implicitement de métamorphose. Ensuite, ils 
veulent non seulement remplacer et représenter leurs héros, mais aussi  analyser leurs 
propres vécus. Ils plongent dans un combat intérieur marqué par l’incohérence et 
l’aberration et laissent ouvert un débat sans issue logique, débat qui devient une source de 
mystère et de merveilleux.  
    * * * 
 En guise de conclusion, il nous reste à penser qu’un  tel combat, voire un tel débat 
intérieur, incohérent et discontinu, va mener le Poète au suicide  mais, en même temps,  va 
produire  son élévation vers le ciel sous la forme nouvelle d’une voile : celle de la poésie.  
Et dans cette métamorphose devenue, comme tant d’autres,  une  métaphore, on nous 
signale, peut-être, une renaissance à travers une destruction ou à travers une transformation. 
 
 
 
      
       

                                                
1 ) JAMATI, Georges - Théâtre et vie intérieure. Flammarion, Paris, 1952.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)
BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

