Diana-Adriana LEFTER
Universitatea din Pitesti

LA DECOUVERTE DU MOI A TRAVERS LE MYTHE DE NARCISSE
- ETUDE SUR LES CAHIERS D’ANDRE WALTER
ET LE TRAITE DU NARCISSE -

Résumé : On sait que le mythe de Narcisse est essentiellement le mythe du moi, un moi que
I’on essaie de trouver et d’expliquer. L’importance de ce mythe est primordiale dans I’ceuvre
gidienne, parce que I’auteur lui-méme en est marqué. D’ailleurs, ce mythe se manifeste chez Gide en
deux directions : L’une textuelle, par la présence de certains mythemes dans les ceuvres fictionnelles
et une autre qui tient du comportement auctorial de I’écrivain et qui aboutit a une écriture
narcissique. L’explication en est I’égotisme de Gide, un égotisme que nous entendons comme la
particularité qui fait le systéme de vie élaboré dans son Journal se trouver a I’arriere plan de son
ceuvre. En d’autres mots, nous considérons que dans beaucoup de cas I’écriture gidienne, qu’elle soit
fictionnelle ou auto-fictionnelle est le résultat d’un retour dans la mémoire.

Le but de notre travail est de montrer I’importance du mythe de Narcisse dans la
découverte du moi auctorial et, également dans la découverte du moi des personnages, I’analyse
portant sur deux de ses plus importantes ceuvres symbolistes, Les Cahiers d’André Walter et Le
Traité du Narcisse. Le regard dans le miroir, acte constitutif du mythe de Narcisse devient un geste a
travers lequel I’écrivain plonge dans son passé et dans son psychique. Ainsi, le mythe de Narcisse
devient un mythe fragmentaire et totalisant, qui a marqué dans une égale mesure la vie et I’ceuvre de
Gide.

Mots-clés :moi, mythe, Narcisse, égotisme, miroir, écriture

1. Avant (les) textes — le mythe classique de Narcisse

Il'y a, dans une grande partie des ceuvres gidiennes, des présences implicites du
mythe de Narcisse, qui se réalisent par la récurrence de certains mythémes® constitutifs du
mythe sus-mentionné. Méme si le mythe n’apparait pas dans sa totalité, I’introduction plus
ou moins volontaire de ces mythémes nous permet d’affirmer le caractére profondément
narcissique de Gide aussi bien que le caractére narcissique de bon nombre de ses
personnages emblématiques. De cette facon, le mythe de Narcisse devient un vrai mythe
totalisant de la création gidienne, parce que c’est le mythe le plus répandu et qui régit dans
une égale mesure la vie et la création de I’auteur.

Certains mythémes et faisceaux mythémiques® constitutifs du mythe de Narcisse
transparaissent assez tét dans la création fictionnelle de Gide. Lacunaires, transformés, avec
une succession brouillée, ces mythéemes témoignent d’un vrai penchant de I’écrivain pour
ce mythe qui ne cesse de le forger comme identité auctoriale et qui, dans une égale mesure,
contribue a la construction de ses personnages.

La découverte du moi, de I’ame, ou, en d’autres termes, de la spiritualité, est I’'un
des mythémes essentiels du mythe de Narcisse. Preuve en est la prophétie de Tirésias,
notamment le fait que Narcisse survivra seulement s’il ne connait son ame.

! Nous utilisons ce terme dans la définition de Gilbert Durand, notamment la plus petite unité de
discours & signification mythique, de nature structurelle, archétypale. cf., Durand G., Chipuri mitice si
figuri ale operei, Nemira, Bucuresti, 1998

2 Dans la tradition de Durand, qui introduit le terme de mythéme, nous construisons le syntagme
faisceau mythémique, par lequel nous comprenons I’occurrence, dans une unité textuelle, de plusieurs
mythémes qui appairassent de maniere consécutive dans le texte, se matérialisant dans un épisode
inséré dans le texte.

272

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)



Le processus de prise de conscience ou au moins le début de ce processus est
engendré par le toucher, par le contact corporel avec une autre matérialité — I’eau ou le
miroir — ou avec autrui.

Essentiellement, si nous prenons comme point de référence le mythe classique de
Narcisse et le résumons a ses principaux mythémes, nous obtenons le schéma suivant :

mythéme 1 mythéme 2 mythéme 3

la_prophétie de Tirésias: | le contact visuel : Narcisse se | le contact corporel : le toucher ;
Narcisse mourra s’il se connait | voit dans I’eau et tombe | Narcisse veut embrasse I’image

amoureux de son image aimée (Il touche I’eau et
I’image)
mythéme 4 mythéme 5 mythéme 6
la prise de conscience : I’image | la destruction : Narcisse meurt la_nouvelle vie: la fleur du
estirréelle narcisse apparait

Quelques remarques s’imposent a la suite de ce découpage mythémique. La
premiére, nous I’avons déja énoncée : la prise de conscience est toujours précédée par le
contact, tout d’abord visuel, ensuite tactile, avec I’image désirée et désirable. La deuxieme
remarque porte sur les conséquences de ce contact : dans la tradition classique, Narcisse ne
survit pas, parce que la prophétie de Tirésias doit s’accomplir. Gide applique une
modification essentielle & ce mythéme et propose —pour son Narcisse et pour André Walter
— une existence meilleure. En d’autres termes, Gide opére le passage du paraitre a I’étre,
paraitre désignant une période de la vie ol le moi ne s’est pas révélé et I’étre, I’étape
postérieure qui obéit a la vraie structure des personnages.

2. Le mythe de Narcisse, un mythe spéculaire

Dans le mythe de Narcisse et dans tout le symbolisme qui I’accompagne, I’eau est
I’élément central, en directe relation avec Narcisse, mais aussi avec un espace propice a la
découverte du moi. Par conséquent, I’eau n’est pas seulement un miroir naturel pour le
personnage, mais elle définit, délimite et sacralise I’espace de la découverte.

Le symbolisme de I’eau peut étre réduit a trois thémes dominants : origine de la
vie, élément de purification et centre de régénérescence.'Ces trois dimensions symboliques
sont repérables dans le mythe de Narcisse : comme origine de la vie, I’eau est un élément
qui engendre I’apparition d’une nouvelle vie — la fleur du narcisse ; comme élément de
purification, I’eau est un moyen par lequel Narcisse se purifie et expie son péché de
I’égoisme et, enfin, comme centre de régénérescence, I’eau permet a Narcisse de continuer
son existence sous la forme purifiée de la fleur du narcisse. Paradoxalement donc, le
symbolisme de I’eau dans le mythe de Narcisse va dans deux directions opposées : elle est
agent de la mort et protectrice d’une nouvelle vie.

2. 1. Le mythe de Narcisse et I’écriture gidienne

Le mythe de Narcisse n’est pas seulement un mythe qui pose son empreinte sur
bon nombre de personnages gidiens, mais aussi, comme le remarque Alain Goulet?, sur le
rapport écrivain-écriture. Ce type d’attachement a I’acte d’écrire peut étre interprété comme
une actualisation de ce que Lacan appelle le stade du miroir.

1 ¢f., Chevalier J., Gheerbrant A., Dictionnaire des symboles, Robert Laffont/Jupiter, Paris, 2000, p.
635

2 Goulet A., Fiction et vie sociale dans I’ceuvre d’André Gide, Lettres modernes Minard, Paris, 1985,
p. 410 et suiv.

273

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)




Jean Delay remarque lui-aussi le fait que le mythe de Narcisse marque toute
I’écriture gidienne, de méme que la personnalité de I’écrivain, son comportement auctorial :
[...] « celle (la mythologie n.a.) de Gide est toute personnelle ; il le déforme a son usage et
C’est sa propre personnalité que la fable I’aide & prendre conscience. »*

Drailleurs, Si le grain ne meurt, écrit avoué comme autobiographique, apporte le
témoignage d’un comportement narcissique du jeune André a partir de I’age de 13 ans:
«[...] pour pue que je demeurasse immobile, penché comme Narcisse au-dessus de la
surface des eaux, j’admirais lentement ressortir de mille trous, de mille anfractuosités du
roc, tout ce que mon approche avait fait fuir ».2

L attitude narcissique est dans la jeunesse de Gide une pratique qui forge sa
personnalité, mais aussi son « personnage ». C’est a travers ce type d’attitude que Gide se
construit une identité auctoriale. 1l « se mire » dans son texte et se construit dans et par son
texte. Cette relation n’est pas univoque : I’auteur se mire dans le texte, et le texte a son tour
pose son empreinte sur I’auteur.

Le mythe de Narcisse « hante » la création gidienne, agit sur I’écriture, qui devient
une écriture narcissique, et devient en cela un mythe totalisant. L’explication est dans le fait
que Gide trouve dans le mythe en général et plus particulierement dans le mythe de
Narcisse, « un désir affirmatif, parce qu’il y reconnait perpétuellement son propre désir »°.
L assentiment de Gide vient de ce que, partout dans le mythe, il voit le reflet de son propre
désir, de cette part de lui-méme qu’il tente de nier : « Narcisse lui-méme retrouvant dans
son réve Adam et le Paradis, I’origine absolue. Et dans ces jeux de miroirs ou le Poete se
superpose a Narcisse, lui-méme se superposant a Adam, c’est la réappropriation de
I’univers entier qui est virtuellement réalisée par le miracle de I’écriture. »*

Narcisse n’est pas seulement un mythe qui apparait explicitement (Le Traité du
Narcisse) ou implicitement (Les Cahiers d’André Walter), mais c’est un mythe qui régit
toute I’écriture gidienne, construite, comme le soulignait Alain Goulet, sur la trame secréte
du probleme de I’accés a la virilité et a I’age adulte. Ainsi, I’écriture gidienne multiplie le
long de son développement les « effets de miroir »° dans les différents alter-ego qui
apparaissent comme narrateur-écrivains le long de sa création et que nous emplifions par
André Walter : « C’est le piége de Narcisse et du narcissisme, qui démultiplie les possibles
et laisse I’écrivain face a ses reflets, tout en tendant & exclure I’altérité. »°

Nous rappelons que le narcissisme est un fait d’époque, pratiqué, par emple, dans
les mardis de Mallarmé. Dans ce contexte, il nous semble tout naturel que I’homme gidien
ait fait du narcissisme sa morale : « Le but est Soi, toujours a atteindre. En conséquence,
tout élan vers autrui ne peut, ne doit étre qu’élan vers une forme de soi-méme — volonté
d’étre I"autre. Tous les rapports humains sont donc de I’ordre du jeu de miroir. »’

! Delay J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 115

2Gide A, Si le grain ne meurt, Pléiade, Paris, 1964, p. 436

% Marty E., Considérations sur la mythologie. Croyance et assentiment, in BAAG 78-79/1988, p. 109

4 Goulet A., Fiction et vie sociale dans I’ceuvre d’André Gide, Lettres modernes Minard, Paris, 1985,
p. 412

> Goulet A., L’écriture du réve chez André Gide , in « Travaux de littérature » X111/2000, Klincksieck,
Paris, 2000, p. 306

6 Goulet A., L’écriture du réve chez André Gide, in « Travaux de littérature » X111/2000, Klincksieck,
Paris, 2000, p. 306

" Delorme C., Narcissisme et éducation dans I’ceuvre romanesque d’André Gide, in « Magazine
littéraire, André Gide le contemporain capital », janvier 1993, p. 13-14

274

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)



2. 2. Les Cahier d’André Walter

Les personnages gidiens influencés explicitement ou implicitement par le mythe
de Narcisse et par le narcissisme se trouvent devant un probléme réel de découvrir leur
virilité et d’atteindre ainsi leur maturité. Cette démarche les situe presque toujours dans une
relation directe avec le corps féminin : mere, sceur, épouse. Ainsi, dans les ceuvres de
début,, notamment dans Les Cahiers d’André Walter, la figure de la femme se confond
souvent avec la figure de la meére ou de la sceur, une vision qui témoigne des fantasmes
d’une sexualité infantile qui cumule leurs effets angoissants. A cause de cette confusion,
qui se produit surtout dans les moments de réverie, ou proches de la réverie, « la femme
désirée est non seulement interdite, mais porteuse d’interdiction. »*

André Walter est un Narcisse, le premier Narcisse de Gide, par son penchant vers
soi-méme et vers son intérieur. Sa lutte constante entre I’amour sensuel et I’amour
physique, entre les tentations de la chair et celles de I’ascétisme est un narcissisme
psychologique qui le fait préférer le réve a la réalité. Or, préférer son réve du monde et se
contempler plutdt que vivre, c’est le propre de Narcisse : « Narcisse est self-conscious, il
est conscient de soi, mais il n’est pas nécessairement consciencieux. [...] Ce n’est pas un
moraliste, c’est un analyste qui ne peut davantage échapper a I’obsédante réflexion dans le
miroir de sa conscience qu’au reflet dans I’onde dont il reste captif. Il vit penché sur lui-
méme et son inclination est le symbole du dédoublement du moi en acteur et spectateur,
I’attitude repliée propre a I’introversion et a I’introspection, pli plus ou moins naturel mais
qui peut devenir vicieuse plicature. »

L écrit fragmentaire Les Cahiers d’André Walter, montre un jeune André Walter a la
fois cultivé, curieux et sensible. Son éducation puritaine lui ayant inspiré un profond dégodt
du monde matériel, il s’occupe presque exclusivement de sa vie intérieure et combat les
sollicitations de la chair. Son amour de I’idée pure est si total que I’existence ontologique
de la réalité physique est réduite au maximum. C’est pourquoi I’union avec la femme est
entiérement spiritualisée et apparait comme un vague mysticisme.

Comme bon nombre d’autre écrits gidiens, Les Cahiers d’André Walter est construit
sur des doubles, sur une image reflétée, telle I'image de Narcisse dans I’eau de la riviére.
André Walter trouve deux doubles : Emmanuéle, son double idéal, sa « sceur », et Alain,
son double fictif, I’image qu’il veut se créer de soi-méme. Dans I’amour pour la figure
féminine d’Emmanuele, André Walter ne s’éloigne par du mythe classique de Narcisse qui
refusait I’amour des femmes, parce que cette Emmanuéle qu’il aime n’est pas du tout
féminisée dans le sens d’une femme désirable. Jean Delay voit dans I’amour de Walter pour
Emmanuéle un narcissisme moral, « I’amour d’Ego pour Echo »%, mais & différence de
Walter, Narcisse « pousse I’ostracisme jusqu’a ne plus vouloir se souvenir de I’amour
d’Echo. »*

L’une des pratiques qui reléve du narcissisme d’André Walter est son geste de se
regarder longuement dans la glace, pour s’étudier, pour fouiller les traits de son visage,
pour se reconnaitre et pour s’appréhender. Cela n’est pas sans rappeler une pratique de
Gide, mentionnée dans son Journal : Dans on cabinet de travail de la villa d’Auteuil, Gide

'Goulet A., L’écriture du réve chez André Gide, in « Travaux de littérature » X111/2000, Klincksieck,
Paris, 2000, p. 310

2 Delay A., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 540

3 Delay A., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 119

4 Delay A., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 120

275

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)



avait I’habitude de se regarder écrire ou bien de regarder tout simplement dans le miroir
qu’il avait sciemment placé au-dessus de son secrétaire :

« J'écris sur ce petit meuble d’Anna Shackleton qui, rue de Commailles, se
trouvait dans ma chambre. C’était 1a que je travaillais ; je I’aimais, parce que dans la double
glace du secrétaire, au-dessus de la tablette ol j’écrivais, je me voyais écrire ; entre chaque
phrase je me regardais; mon image me parlait, m’écoutait, me tenait compagnie, me
maintenait en état de ferveur. »*

2. 3. Le Traité du Narcisse

Le Traité du Narcisse surgit dans un contexte littéraire ou les écrivains étaient
préoccupés par la re-valorisation du mythe de Narcisse, le mythe préféré des symbolistes,
pour lesquels la notion pure procéde de la parole du poéte. L’intérét de Gide pour le
mouvement symboliste, aussi bien que ses discussions avec Paul Valéry et Oscar Wilde,
mais surtout I’expérience personnelle de ses lectures classiques, acheminent I’écrivain vers
une version personnelle du mythe : « Narcisse est expressément I’embléme de la solitude de
I”individu replié sur lui-méme. Dans le traité, I’imperfection de I’existence telle que nous la
connaissons a été provoquée par la faiblesse inconsciente de I’humanité. »?

Daniel Moutote considére que la période de Narcisse est une période marquée par
un mysticisme artistique de tonalité waltérienne.?

Il faut souligner nettement que I’originalité du Narcisse de Gide consiste dans la
maniére dont I’ceuvre est construite, « en abyme ». Cette écriture, incluant les mythes du
Paradis et de I’arbre Ygdrasil crée un nouveau symbolisme du mythe de Narcisse. De plus,
au dela du symbolisme, la maniére de construire le texte est trés importante, parce le
nouveau symbolisme découle de cette structure et ce n’est pas le symbolisme qui impose la
structure. Toute cette interprétation découle de la distinction, éminemment gidienne, entre
I’imagination et I’idée d’une ceuvre, dans la perspective de sa composition :

« L’imagination (chez moi) précede rarement I’idée ; c’est celle-ci, non point du
tout celle-1a qui m’échauffe ; mais celle-ci sans celle-la ne produit rien encore ; c’est une
fievre sans vertu. L’idée de I’ceuvre c’est sa composition. C’est pour imaginer trop vite, que
tant d’artistes d’aujourd’hui font des ceuvres caduques et de composition détestable. Pour
moi, I’idée d’une ceuvre précéde souvent de plusieurs années son imagination. »*

Chez Gide, le temps sacré se manifeste par une hiérofanie, qui est une révélation,
un surgissement du temps sacré des commencements dans le temps profane de la
contemporanéité. Normalement, la hiérophanie est représentée par un rite, un mythe ou un
culte, et le geste du Poéte de regarder devient ainsi un véritable rite, un rite d’écriture. La
réversibilité du temps sacré est due au fait qu’il est un temps mythique devenu présent, il
est donc récupérable en retrouvant le Paradis.

La dimension temporelle est une des principales innovations de Gide, d’autant
plus que chez Ovide, Narcisse apparait a jamais fixé dans son attitude traditionnelle : Par la
transformation de la source en une riviére, Gide introduit, dans I’écoulement de I’eau, la
fuite du temps, donc le profane.

L’espace sacré a une importance aussi grande que le temps sacré, car dans le
mythe, I’espace n’est pas homogene. Il y a des parties délimitées qui représentent la

! hote du 18 octobre 1907, Gide A., Journal, NRF, Paris, 1933, p. 384

2 pollard P., Le contenu du Narcisse, in « Cahiers d’André Gide — 1. Les Débuts littéraires d’André
Walter a L’ Immoraliste », NRF, Gallimard, Paris, 1969, p. 157

3 Moutote D., Le Journal de Gide et les problémes du moi, PUF, Paris, 1968, p. 10

* Gide A., Feuillets 1892-1893, Pléiade, Paris, 1964, p. 49

276

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)



sacralité et d’autres qui constituent I’étendue informe qui les entoure. Les deux espaces
qu’il faut prendre en considérations sont la clairiére ou Narcisse va pour regarder I’eau et le
Paradis.

Chez Gide, I’espace de la clairiére n’est pas délimité ou décrit, il est donc au début
homogene et neutre : « Un morne, un léthargique canal, un presque horizontal miroir ; et
rien ne distinguait de I’ambiance incolorée cette eau terne. »* Le Narcisse de Gide se trouve
dans un espace froid, qui peut étre défini comme « I’espace de celui qui regarde ». Cet
espace deviendra sacré pour le Poéte, par I’union avec le Paradis ou bien par I’extension du
Paradis dans I’espace profane, car le Paradis est partout’. Or, le Paradis, qui n’existe pas
chez Ovide, est pour Gide I’espace parfait et sacré par excellence, I’espace du parfait
équilibre.

La métamorphose de Narcisse en fleur, I’'un des éléments les plus connus dans
I’histoire d’Ovide et qui a transforme le narcisse dans le symbole éloigné de I’égotisme,
manque apparemment dans le récit de Gide, dans le sens qu’il n’y a aucune mention de la
chute de Narcisse et de I’apparition de la fleur. A notre avis, cet épisode s’est transformé
chez Gide : Narcisse est remplacé par le Poéte. La métamorphose s’accomplit donc, mais la
fleur est devenue le Poéte. Si, chez Ovide, le narcisse assure la survivance de Narcisse et en
garde le symbolisme, ne fut-ce que partiellement, chez Gide, c’est le Poéte qui doit étre le
continuateur de Narcisse, non pas dans son amour exagéré de sa personne, de sa beauté,
mais dans la recherche, dans la quéte de la perfection, du étre, qui est la fixité du temps.

Une autre différence se retrouve dans le symbolisme qui se réalise a travers
I’image du narcisse, respectivement du Poéte. Si le narcisse est plus pauvre en
significations — son symbolisme ne retient plus que le c6té vaniteux et égoiste de Narcisse -
, le symbole du Poéte est plus important chez Gide que celui de Narcisse : Narcisse ne peut
pas saisir la perfection, le Paradis, il ne peut qu’en réver, tandis que le Poete est celui qui se
rend compte que le Paradis est partout, qu’il est a refaire et qu’il ne tient qu’a lui de le
trouver ou de le reconstruire.

Comme Jean Delay le souligne®, Narcisse est né par génération spontanée, donc
il se situe hors du temps historique, qui s’écoule. Il est pur. Son refus de toute figure
féminine peut étre interprété non pas seulement comme un amour exagéré de soi, mais aussi
comme le refus de sortir de son état atemporel, presque androgyne, de briser pour ainsi dire
la frontiére du temps immeémorial et passer dans le temps historique. C’est en cela que la
figure du Narcisse gidien se rapproche de celle d’Adam dans le Paradis. Pour Narcisse, une
relation avec une femme signifie au-dela de I’amour, la promesse ou méme la certitude de
I’engendrement, de cette union, d’une nouvelle vie. Or, cet étre, né du péché, ne
représentera plus la perfection androgyne des commencements, il sera incomplet encore et
ne se suffira pas : « Or, il veut se suffire, trouver en soi sa propre fin, ne pas se diviser, se
donner, s’abandonner, se reproduire, parce qu’il est en lui-méme une forme intégrale, I’étre
religieux et insexué que Dieu fit a son image. Il est fait pour la création et non pas pour la
reproduction. 1l doit donner des fleurs et non des fruits. 1l doit demeurer I’lhomme initial,
hypostase d’Elohim, suppdt de la Divinité ! Pour lui, par lui, les formes apparaissent. »*

1 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 208

2 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 216

3 Delay J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 115 et suiv.
4 Delay J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 119

277

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)



Le Traité du Narcisse ne représente pas seulement I’actualisation et la
modification d’un mythe, mais on y trouve la nouvelle conception de Gide sur I’artiste et
sur I’ceuvre d’art :

« Tout représentant de I’ldée tend a se préférer a I'idée qu’il manifeste. SE
préférer — voila la faute. L’artiste, le savant, ne doit pas se préférer a la Vérité qu’il veut
dire : voila toute sa morale ; ni le mot, ni la phrase, a I’ldée qu’ils veulent montrer : je dirais
presque, que c’est la toute I’esthétique. [...]

La question morale pour I’artiste, n’est pas que I’idée qu’il manifeste soit plus ou
moins morale et utile au grand nombre ; la question est qu’il la manifeste bien. »*

Par le refus de I’amour des nymphes, et par I’amour pour sa propre image Narcisse
est le symbole de la solitude et de la sensualité, mais il devient pour Gide le mythe de
I’esthéte qui se définit dans et par son texte. Pour Narcisse-esthéte, le texte est le miroir
dans lequel il se reflete ; le texte — I’'idée qu’il manifeste — ne doit pas pourtant refléter
I’image idéale, égocentrique de I’artiste, mais c’est le créateur qui doit se plier a son texte.
Ce type de Narcisse est, dans notre vision, un Narcisse a I’inverse, parce qu’en tant que
créateur, il ne tombe pas amoureux de son image, mais de son texte. Le mouvement est
donc inverse : le Narcisse esthéte est un moraliste critique de soi, prét a acquérir I’image
idéale qui est rendue par son texte. Le Narcisse gidien renonce délibérément a s’éprendre de
son image et se contente, « penché sur I’apparence du Monde, de regarder toute une fuite de
rapides images qui n’attendaient que lui pour étre et qui sous son regard se colorent. »

3. Conclusion

Comme I’on a vu, le mythe de Narcisse est essentiellement le mythe du moi, un
moi que I’on essaie de trouver et d’expliquer. L’importance de ce mythe est primordiale
dans I’ceuvre gidienne, parce que I’auteur lui-méme en est marqué. Ce mythe se manifeste
chez Gide en deux directions : L’une textuelle, par la présence de certains mythémes dans
les ceuvres fictionnelles et une autre qui tient du comportement auctorial de I’écrivain et qui
aboutit & une écriture narcissique. L’explication en est I’égotisme de Gide, un égotisme que
nous entendons avec Daniel Moutote® comme la particularité qui fait le systétme de vie
élaboré dans son Journal se trouve a I’arriére plan de son ceuvre. En d’autres mots, nous
considérons que dans beaucoup de cas I’écriture gidienne, qu’elle soit fictionnelle ou auto-
fictionnelle est le résultat d’un retour dans la mémoire. L’écrivain se mire dans cette image
qui lui est offerte dans le miroir du temps comme Narcisse dans I’eau de la riviére.

CEuvres de référence

Gide A., Si le grain ne meurt, Pléiade, Paris, 1964
Gide A., Journal, NRF, Paris, 1933

Gide A, Feuillets 1892-1893, Pléiade, Paris, 1964
Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933

Bibliographie :

BACHELARD G., L’eau et les réves, Corti, Paris, 1987

CHEVALIER J., Gheerbrant A. Dictionnaire des symboles, Robert Laffont/Jupiter, Paris,
2000

DELAY J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956

1 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 215

2 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 218

3 ¢f. Moutote, D., Egotisme francais moderne. Stendhal, Barres, Valéry, Gide, Société d’Editions
d’Enseignement supérieur, Paris, 1980

278

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)



DELORME C., Narcissisme et éducation dans I’ceuvre romanesque d’André Gide, in
« Magazine littéraire, André Gide le contemporain capital », janvier 1993

DURAND G., Introduction a la mythodologie, mythes et sociétés, Albin Michel, Paris,
1996

GOULET A., Fiction et vie sociale dans I’ceuvre d’André Gide, Lettres modernes Minard,
Paris, 1985

GOULET A., L’écriture du réve chez André Gide, in « Travaux de littérature » XI11/2000,
Klincksieck, Paris, 2000

LAVELLE L., L’erreur de Narcisse, Grasset, Paris, 1939

MARTY E., Considérations sur la mythologie. Croyance et assentiment, BAAG 78-
79/1988

MOUTOTE D., Egotisme francais moderne. Stendhal, Barrés, Valéry, Gide, Société
d’Editions d’Enseignement supérieur, Paris, 1980

MOUTOTE, D. Le Journal de Gide et les problémes du moi, PUF, Paris, 1968

POLLARD P., Le contenu du Narcisse, in « Cahiers d’André Gide — 1. Les Débuts
littéraires d’André Walter a L’ Immoraliste », NRF, Gallimard, Paris, 1969

279

BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

