
 

 

153

Lavinia BĂNICĂ 
Universitatea din Piteşti 

 
BAROCUL ÎN SUD-ESTUL EUROPEI ŞI ÎN SPAŢIUL ROMÂNESC 

IDENTITĂŢI CULTURALE 
 

Abstract : The baroque literature, developed in the south-eastern European countries, is 
characterized by a spectacular feature, born out of the melt of external influences and traditional 
elements of the respective cultures. To the themes and motifs of the western European baroque 
literature, there is added, within this cultural aria, the tendency to moralization, the east-European 
scholars being interested in the psychological and social echoes of their discourse. Besides the moral 
aspects, the east-European baroque writers focus on the mirroring the history of their people. the 
integration of history in the literary discourse, the manifestation of patriotic feelings become specific 
traits of the humanism born (rather late compared with that of the western space) in eastern Europe. 

Key-words:  baroque literature, tendency to moralization, mirroring the history 
 

Literatura barocă dezvoltată în ţările din spaţiul sud-răsăritean al Europei prezintă o 
caracteristică spectaculoasă, născută din îngemănarea influenţelor exterioare cu elemente 
tradiţionale ale culturilor respective. Motivelor şi formelor literare baroce din Europa 
apuseană li se adaugă în această arie culturală tendinţa spre moralizare. Cărturarii baroci 
est–europeni urmăresc ecourile   psiho-sociale ale discursurilor lor. Dan Horia Mazilu 
amintea de Solomon Rysinski, Grzegorz Knapski, Andrzej Maksymilian Fredro–pentru 
literatura polonă,Dimitrij Tuptalo Rostovskyj în Ucraina sau Miron Costin–pentru 
literatura română, scriitori care cultivă literatura moralizatoare : ”Sensul moral, învăţătura, 
pilda cuprinzătoare de înţelepciune şi îndemnurile corijatoare sunt mereu solicitate faptelor 
incluse în naraţiune şi consecvent subliniate cititorului. Moraliştii nu rămân nici un 
moment străini de frământările cetăţii şi ale vieţii politice din ţară.”1 Pe lângă aspectul 
moralizator, în operele scriitorilor baroci est–europeni, primează oglindirea istoriei 
popoarelor respective (un aspect care nu este surprinzător dacă ne gândim la războaiele şi 
frământările interioare covârşitoare din această parte a Europei care nu a cunoscut liniştea 
prosperă din Apus). Integrarea istoriei în discursul literar, manifestarea patriotismului 
devin trăsături specifice ale Umanismului născut (cu întârziere faţă de aria occidentală) în 
Răsăritul Europei. 
Care au fost căile prin care formele baroce s-au răspândit şi în special, care au fost 
modalităţile prin care ele s-au infiltrate într-un spaţiu dominat de cultura bizantină , de cea 
slavă şi de ortodoxie? 
Mentalitatea barocă reflectată în artă.Înainte de a cerceta particularităţile mişcării literar 
baroce din aria sud-est europeană, trebuie evidenţiate (măcar o parte!) din trăsăturile artei 
baroce dezvoltate în acest spaţiu. Răzvan Theodorescu2 sublinia că vârsta barocă a artei 
poloneze (intrată în contacte certe cu arta Moldovei la începutul veacului al XVII-lea) a 
cunoscut momentul de maximă înflorire în aceeaşi perioadă de timp cu dezvoltarea 
barocului în Italia şi Franţa. Puterea tot mai mare a nobililor este marcată de o arhitectură 
rezidenţială, este cultivat portretul nobiliar (care respectă riguros canoanele occidentale) şi 
portretul funerar (este prezentată imaginea defunctului în timpul vieţii înconjurat de 
armurile, armele şi podoabele sale). Tot acum se observă gustul baroc pentru marmura 

                                                
1 Dan Horia Mazilu, Barocul în literatura română din secolul al XVII-lea, Bucureşti, Ed. Minerva, 
1976,     p. 89 
2 Răzvan Theodorescu, Civilizaţia românilor între medieval şi modern, vol.I, Bucureşti, Ed. 
Meridiane, 1987, p. 97 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

154

neagră şi cenuşie folosită la construcţii ce accentuează verticalitatea, cu forme alungite şi 
supraîncărcate decorativ. 
Existenţa românească în orizontul barocului se caracterizează  printr-o „estetică de 
compromis” între Orient şi Occident, căile prin care forme artistice baroce au ajuns la noi 
fiind identificate de R.Theodorescu în număr de cinci: sursa poloneză (influenţa 
mentalităţii nobliare leşeşti, rolul iezuiţilor, al misionarilor şi şcolilor lor); sursa 
ucraineano-rusă (Kievul era centrul baroc prin excelenţă al ortodoxiei în secolul al      
XVII-lea); sursa italiană (prin influenţa misionarilor de la Roma şi a Universităţii din 
Padova); sursa transilvană şi cea constantinopolitană (Constantinopolul devenea un 
receptacol de baroc oriental care-şi trimitea motivele ornamentale în arta românească şi cea 
balcanică). 
Amprenta barocă asupra culturii româneşti se dezvăluie cu putere atunci când vorbim 
despre gustul epocii pentru fast, pentru tot ce ţinea de sfera senzorialului. Această înclinaţie 
s-a tradus într-o bogăţie cromatică în care domina purpuriul şi auriul: „...valul de 
orientalizare resimţit în arta românească a secolelor XVII-XVIII a adus şi preferinţa pentru 
somptuoasele materiale ale Răsăritului folosite în broderie...Acest Orient îl găsim nu doar 
în decorul sculptat al faţadelor Trei Ierarhilor, nu doar în ciniile ce ornau, către 1640, 
încăperile curţii domneşti din iaşi, provenite din Asia Mică, nu doar în deocraţia broderiilor 
somptuoase cu caracter liturgic... ci chiar în portul, de o bogăţie nemaivăzută, al membrilor 
familiei domnitoare.”1 De altfel, perioada de domnie a lui Vasile Lupu este caracterizată 
print-o încercare de sinteză Orient-Occident din care triumfă tactilul (sugerarea volumelor 
în pictură, reliefurile accentuate ale lespezilor funerare sau ale chenarelor de broderii), 
fastul (am arătat, deja, preferinţa pentru culorile luminoase, somptuoase)şi o tehnică 
deosebită a sculpturii în piatră cu efecte de umbră şi lumină. „...prin vârstele baroce 
traversate spre mijlocul secolului al XVII-lea, arta moldovenească intra în adevăratele şi 
fireştile sale consonanţe cu marile stiluri post-renascentiste ale întregii Europe-apuseană şi 
răsăriteană, deopotrivă mişcându-se original şi liber pe drumuri diferite. Unul dintre 
acestea avea la capetele sale lumea postbizantină a Stambulului, cu amestecul de ortodoxie 
şi islamism, şi Polonia, catolică şi protestantă.”2  
Prima jumătate a veacului al XVIII-lea se distinge printr-o adevărată provocare vizuală, dar 
şi printr-un nivel de educaţie neatins până la acea dată, datorită şcolilor slavone şi greceşti 
de la Târgovişte şi Iaşi. Cartea tipărită ocupă locul de frunte al preocupărilor cărturarilor 
vremii (ornamentele gravate ale cărţilor se regăsesc în decorurile unor biserici din epoca 
brâncovenească). 
Monarhia brâncovenească, prin notabila adeziune la valorile europene a însemnat un 
moment de maximă înflorire a culturii româneşti, pe toate planurile sale, dar în special în 
artă şi literatură. „Meritele acestei ctitorii culturale (semn evident al unor prefaceri 
petrecute în mental) sunt insistent subliniate, sunt elogiate, sunt transformate în 
concretizări ale virtuţii.”3 Strădania lui Constantin Brâncoveanu s-a îndreptat către 
conturarea unei „personalităţi” a culturii române. Educaţia, lucrul cu cartea erau direcţii 
care se adresau sufletului, iar palatele şi bisericile  în care predominau artele figurative se 
impuneau privirii. Aceste construcţii aveau, în primul rând, un rol civilizator. Arhitectura 
rezidenţială, despre care am amintit mai sus, devine un fenomen ce se propagă cu o viteză 

                                                
1 R.Theodorescu, op. cit., p.154 
2 Ibidem, p.117 
3 Gabriela Gabor, Lumea brâncovenească. Eseu în istoria civilizaţiei româneşti, Bucureşti, Ed. 
Ars Docendi,  2002, p.96 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

155

uimitoare. Semne ale modernizării sunt şi foişoarele de formă pătrată şi apariţia scărilor 
exterioare. Străinii sunt impresionaţi de frumuseţea Curţii domneşti de la Târgovişte, iar 
biserica Sf. Gheorghe din Bucureşti putea fi comparată (hiperbolic, bineînţeles)cu Sf. 
Sofia. Mai presus de toate, în domeniul artelor se remarcă, aşadar, decorul (vădit nu numai 
în abundenţa ornamentală a stilului brâncovenesc, dar, mai ales, în modalitatea de abordare 
a imaginii ca pe un spectacol adresat simţurilor). Sensibilitatea artistică şi gusturile vremii 
sunt redate de galeriile de voievozi şi boieri din pronaosurile bisericilor, motivele 
ornamentale ale portalului sau ale frizelor pictate, îmbinate într-o sinteză de elemente 
venite din Orient sau din Occidentul baroc.  „Prestigiul picturilor realizate în marile 
ansambluri domneşti a avut ecou în numeroasele decoruri pictate la sfârşitul secolului al 
XVII-lea....realizarea ansamblului de la Hurez a făcut să se constituie echipe de meşteri a 
căror artă dovedeşte prin calitatea sa existenţa unei vechi şcoli de pictură în Ţara 
Românescă, şcoală aflată sub raport valoric în deplină concordanţă cu deschiderile 
moderne ale epocii, pe care le cunoştea întregul sud-est european.”1 
Relaţia dintre literatură şi pictură apărută în epoca brâncovenească mărturiseşte că sursa 
„literară” a imaginii nu mai este, exclusiv, textul biblic sau omiletic, ci o literatură în plină 
expansiune, cu aplecări înspre scrierile apocrife şi morale, ascetice şi „cavalereşti”, 
devenită, în scurt timp, literatură populară prin larga sa căutare şi accesibilitate. „ Sintaxa 
plastică se orientează spre a servi noului proces de receptare, acela al citirii sensului 
alegoric pe care îl au acum diferitele reprezentări...”.2 Din această relaţie benefică, se vor 
naşte ilustraţiile cărţilor populare şi iconografia pridvoarelor din veacul al XVII-lea. 
Metamorfoza raporturilor dintre realitate şi aparenţă, jocul cu planul imaginar, propagarea 
unor modele comportamentale şi conştiinţa labilităţii existenţei sunt idei care circulau în 
atmosfera europeană a secolului; viaţa de curte şi gusturile literare ale cărturarilor români 
vor fi, evident, influenţate de acestea. Însă, ecoul cel mai puternic se regăseşte în 
modalitatea de abordare a imaginii, transformată în proiecţia cea mai sensibilă a lumii. 
În Şcoala domnească de la Sf. Sava, pentru instruirea tinerilor erau folosite cărţi celebre în 
Europa apuseană, unele tipărite, altele traduse. Învăţătura se baza pe principiile aristotelice 
propagate de Theophil Corydaleu, iar de la profesorii şi elevii Academiei domneşti au 
rămas nenumărate texte de retorică, metafizică,prozodie şi epigrame, texte parenetice şi 
literare. La începutul domniei lui Brâncoveanu, cultura slavonă din Ţara Românească 
începea să apună (cu siguranţă, biserica păstra încă tradiţia în ceremonialul liturgic). 
Rafinata limbă grecească, pătrunsă în păturile avute şi instruite, ameninţa să înlocuiască 
limba slavonă în şcoli şi cancelarii, în fruntea acestei mişcări aflându-se arhierei greci de la 
curtea lui Brâncoveanu (nume notabile, precum Hrisant Nottara, Mitrofan de Nisa). 
Domnitorul va sprijini cu diplomaţie tipărirea cărţilor greceşti (act prin care Ţara 
Românească se prezenta în faţa lumii răsăritene şi apusene), dar a subvenţionat, din plin, şi 
traducerea şi imprimarea în limba română a cărţilor fundamentale necesare poporului. 
Brâncoveanu va reuşi să întemeieze o bibliotecă impresionantă la mănăstirea Hurezi 
(principala ctitorie a voievodului, proiectată ca viitoare necropolă), care avea gravată 
deasupra uşii de intrare următoarea inscripţie: „Biblioteca de hrană dorită sufletului, 
această casă a cărţilor îmbie spre înţeleaptă îmbelşugare.” Cartea reprezintă principalul 
vehicul cultural, dar şi un mic „obiect de artă” dacă avem în vedere paginile de titlu bogate 
în înflorituri decorative şi imagini sugestive.  

                                                
1 Anca Vasiliu, Iconografie şi stil în pictura murală a epocii Brâncoveneşti, în Constantin 
Basarab Brâncoveanu, Slatina, Ed. Universitatea Craiova, 2004, p. 422 
2 Anca Vasiliu, op. cit., p.441 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

156

„ ... domnia şi opera lui Constantin Brâncoveanu, minunat amestec de renaştere şi 
bizantinism, de baroc şi de orientalism.... ne apar, cu horbota lor artistică şi de binefaceri, 
ca o aluzie reconfortantă la ceea ce ar fi putut fi o epocă de adevărată istorie românească.”1 
Deşi s-a spus că nu se poate identifica stilul baroc cu mişcarea Contrareformei, trebuie 
recunoscut că ideile Conciliului din Trento şi-au făcut loc în şcolile iezuite din Polonia, 
astfel încât retorica a fost principala cale de pătrundere a manierei literare baroce în cultura 
polonă (să nu uităm aici rolul important pe care l-au jucat colegiile iezuite în promovarea 
spiritului umanist).  
Mai covârşitoare decât influenţa Contrareformei au fost contactele pe care cărturarii 
polonezi, eleni sau ucraineni le-au stabilit cu lumea romanică. În acest sens, Italia a devenit 
filiera prin care literatura barocă occidentală a pătruns în Europa de est şi sud-est. Cetatea 
Dubrovnikului constituie un caz aparte în procesul de răspândire al spiritului baroc. 
Datorită autonomiei câştigate (ceea ce a atras după sine o înflorire a economiei), 
Dubrovnikul a cunoscut în secolul al XVI-lea şi începutul secolului al XVII-lea o explozie 
a culturii şi a artelor. Din păcate, istoria nu a mai avut răbdare nici cu acest teritoriu şi în 
primele decenii ale veacului al XVII-lea apar semnele crizei sistemului feudal (dispar 
marile familii domnitoare, negustorii falimentează). Nu a mai fost decât un pas până la 
dărâmarea încrederii în stabilitatea lucrurilor şi până la meditaţia asupra nesiguranţei 
destinului uman (în felul acesta Dan Horia Mazilu, preluând punctul de vedere al istoricilor 
literari iugoslavi arată că Dubrovnikul nici nu avea nevoie de influenţa spiritului pesimist 
al Contrareformei). Soarta Dubrovnikului demonstrează că, cel puţin în spaţiul răsăritean, 
trebuie ţinut cont, în primul rand, de evenimentele interne, de evoluţiile care asigură marca 
individualităţii. Dacă în cazul literaturii polone se poate lua în consideraţie preexistenţa 
unei perioade renascentiste, în cultura ucraineană, datorită condiţiilor social-politice şi 
religioase, nu a existat o literatură de tip renascentist. Într-un spaţiu în care viaţa era 
construită după dogmele conservatoire ale Bisericii ortodo, elementele laice pătrund în 
literatura ucraineană în secolul al XVII-lea (fenomen ce coincide cu apariţia stilului baroc). 
Infiltrarea formelor şi motivlor baroce a fost la început lentă, însă persistentă, acoperind 
spaţiul a două secole. Cel mai important câştig al uniunii dintre Baroc şi literatura 
ucraineană l-a constituit recuperarea Antichităţii şi a motivelor şi figurilor din mitologia 
greco-latină (era însă o Antichitate pe care Conciliul din Trento o “împăcase” cu 
creştinismul: “…simbolul fundamental al creştinismului, crucea, poate fi acum asemuit în 
chip bizar… cu tridentul lui Neptun, Maica Precista poate deveni Diana, iar cupidonii şi 
amoraşii îşi fac loc în tratatele mistice, înlocuind simboluri aparent inamovibile “2). 
Evoluţia literaturii ucrainene (căreia i se alătură întreaga zonă culturală aflată de secole sub 
influenţa bizantină) infirmă teza potrivit căreia spiritul şi atmosfera barocă nu se puteau 
instala în culturi care nu aveau o tradiţie catolică. În Europa de est, într-un spaţiu profund 
ataşat patrimoniului bizantin, Barocul nu a putut deveni un curent dominant; structurile şi 
componentele baroce nu au putut crea (aşa cum s-a întâmplat in Occident) un cadru nou şi 
o expresie literară total modificată; dar dacă schema tradiţională a mentalităţii nu a fost 
transformată fundamental, o bună parte a culturii epocii s-a barochizat. Ţinând cont, în 
primul rând, de barocul literar, trebuie subliniat caracterul particular al Barocului din 
Europa de Est şi Sud-Est, care nu poate fi cercetat doar prin aplicarea aceleiaşi grile 
utilizată în spaţiul occidental. Literatura barocă din aceste ţări “… dezvăluie la o analiză 
mai atentă, elaborarea unor sinteze de tip particular, naţionale…născute…din îngemănarea 

                                                
1 Lucian Blaga, Spaţiul mioritic, în Trilogia culturii, ed. D. Ghişe, Bucureşti, 1969, p.236 
2 Dan Horia Mazilu, op.cit., p.72 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

157

elementelor exterioare, receptate o dată cu fluxul înrâuririlor, cu datele ce aparţineau 
tradiţiilor suficient de bine consolidate ale culturilor respective”.1 Cercetătorii Barocului 
sunt de acord că mişcarea literară din Polonia a avut  o importanţă covârşitoare pentru 
literatura ucraineană. De altfel, literatura polonă, sincronizată în mare parte cu 
spiritualitatea occidentală, a jucat un rol dublu : acela de filieră pentru influenţele şi 
modelele din Apus şi cel de propagare a unor sugestii originale, proprii. 
Pe de altă parte, literatura ucraineană, aşa cum am văzut, îşi va asuma, pentru o lungă 
perioadă, funcţia de placă turnantă, dirijând aceste influenţe înspre Răsărit (inclusive către 
Ţările Române). Literatura română a asimilat cel puţin trei influenţe distincte, care au 
purtat în spaţiul nostru cultural motive, teme şi forme literare baroce. Influenţa cea mai 
consistentă a venit din partea literaturii ucrainene, o dată cu interesul cărturarilor români 
(dezvoltat în prima jumătate a secolului al XVII-lea) pentru versurile heraldice şi pentru 
scrierile tipărite la Kiev în epoca lui Petru Movilă, lucrări care lărgeau sfera informaţională 
asupra unor genuri noi, precum proza, eseul emblematic sau literatura polemică. 
Către sfârşitul secolului al XVII-lea se conturează influenţa literaturii greceşti, care a avut 
un rol important în transferal de modele literare baroce în Europa de sud-est. Înrâurirea 
greacă a adus în mediul românesc o literatură ce renăscuse datorită culturii bizantine, 
filozofiei antice adaptate moralei creştine şi datorită operelor scriitorilor italieni 
(binecunoscute intelectualilor cretani).  “Importul” barocului italian în literatura grecească 
este evident. Lucrări celebre, precum De gli scherzi geniali a lui Gian Francesco Loredano 
sunt traduse în greceşte şi în această versiune ajung în Ţările Române. De asemenea, apar 
şi adaptări ale unor piese de teatru (Tasso este unul dintre scriitorii preferaţi). Oamenii de 
litere greci din secolele XVII-XVIII au îndeplinit munca dificilă de transportare în Europa 
ortodoxă a unor părţi din valorile artistice create de Occident. 
În afara receptărilor indirecte, au existat într-o măsură egală, contacte directe cu Barocul 
apusean, demonstrând facilitatea asimilării de către literatura română a motivelor baroce. 
Din punct de vedere cronologic, aceasta este ultima etapă a informării cărturarilor români 
din secolele XVII-XVIII asupra barocului literar european. Deşi încetul cu încetul îşi va 
face simţită prezenţa originalitatea creatoare, seria traducerilor va continua : în 1772 va fi 
tradusă cartea Les aventures de Télémaque de Fénelon şi apoi încă o dată de Petru Maior la 
începutul secolului al XIX-lea; în 1794 apare în română sub titlul Critil şi Androniu 
romanul lui Balthasar Gracián El Criticon. 
În lucrările noi, literaţii români îşi vor dovedi preferinţa pentru contemplarea universului 
sub semnul mobilităţii, al fragilităţii şi al efemerităţii. Evenimentele trecute, istoria, 
realitate contemporană sunt anaizate din unghiul unei instabilităţi terifiante, care atrage 
după sine sentimentul incertitudinii, o stare de spirit sensibilă şi tensionată  (justificată, de 
altfel, de condiţiile politice, economice şi sociale).  “Norocul trecător”,  “soarta 
lunecătoare” devin învăţăminte degajate din cercetarea faptelor trecute. Motivul  “fortuna 
labilis” se regăseşte în scrieri de diverse facturi (pentru sfera poeziei amintim celebrul 
poem filozofic Viiaţa lumii al lui Miron Costin, iar dintre romane, o scriere nu foarte mult 
comentată, Reporta din vis alcătuită de Vasile Aaron, care meditează asupra instabilităţii şi 
vanităţii naturii umane). 
Având ca punct de sprijin toate aceste acumulări, literaţii Barocului est-european încep (aşa 
cum am subliniat în treacăt la începutul capitolului) o acţiune de moralizare a lectorilor, 
fapt care se transformă într-o trăsătură predominantă a literaturilor de tip baroc din Europa 
de Est şi Sud-Est. Literatura moralizatoare (printre reprezentanţii de marcă Dan Horia 

                                                
1 Ibidem,  p.87 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

158

Mazilu îi enumeră pe Solomon Rysinski, Grzegorz Knapski, Andrzej Maksymilian Fredro 
în Polonia,  Dimitrij Tuptalo – Rostovskyj în Ucraina, Miron Costin şi Dimitrie Cantemir 
în spaţiul românesc ) pune în circulaţie un număr mare de proverbe şi sentenţii. 
Printre factorii care au condus la conturarea unor trăsături specifice zonale ale barocului 
literar est-european, un loc de seamă îl ocupă tradiţia literară bizantină. Ion Istrate notează 
rolul deosebit de important jucat de literatura bizantină în Occident în perioada imediat 
următoare Renaşterii, ea ercitând influenţe manifestate în special în scrierile epice, în 
roman şi nuvelă.1 Mai ales scrierile patristice se numărau printre “ instrumentele” de lucru 
nelipsite din bibliotecile cărturarilor. Retorica bizantină, continuatoare a celei dezvoltate în 
Antichitate va contribui la formarea intelectualilor  est-europeni, precum şi la desăvârşirea 
unei stilistici particulare. 
Barocul literar est-european s-a definit şi prin raportul deosebit pe care   l-a avut cu 
folclorul, interacţiune ce a beneficiat de un dublu sens : pe de o parte, s-a produs 
fenomenul de barochizare a unor texte literare  “non-baroce “, metamorfoză posibilă ca 
urmare a intervenţiilor operate în timpul lecturii unei scrieri; iar pe de altă parte, a apărut 
folclorizarea anumitor compoziţii care dezvoltau motive baroce. În felul acesta s-a născut 
un baroc popular, având predilecţie pentru comic, burlesc, jocuri de cuvinte, grotesc, farsă 
şi pantomimă. 
Desprinderea de medievalitate a culturilor est-europene s-a fondat în primul rând pe 
restructurarea tradiţiilor. Literatura română (aflată într-un context care nu permitea prea 
uşor pătrunderea inovaţiilor ideologice) a fost, într-un fel, obligată să-şi modernizeze 
structura printr-un compromise cu tradiţia :apariţia unui conţinut nou în forme literare 
preexistente. În cazul Ţărilor Române, transferul din Apus al principalelor genuri şi specii 
literare consacrate de Renaştere a fost realizat de cărturarii Barocului. Înnoirea consta într-
o profundă restructurare la nivelul poeziei (prin diversificarea formelor), prozei oratorice, 
romanului şi teatrului. Acesta din urmă provine din tradiţia teatrului şcolar, prin excelenţă 
baroc, pătruns în Transilvania prin intermediul spectacolelor din Colegiile iezuite. Cea mai 
veche compoziţie dramatică românească este Occisio Gregorii in Moldavia vodae tregedice 
expressa, jucată la Blaj pe la 1780, o scriere remarcabilă care utilizează “farsa, 
metamorfoza, masca, limbajul…câteodată licenţios,…spectaculosul, loviturile de teatru, 
expresiile în mai multe limbi.”2 
Una din sarcinile asumate de Baroc în spaţiul sud-est european a fost introducerea 
proceselor de dezvoltare socio-culturală şi spirituală inaugurate de Renaştere. Interpretând 
într-o manieră creatoare consecinţele crizei post-renascentiste, Barocul a tras concluzii 
pozitive privitoare la reprezentările realităţii şi a individualităţii umane. De asemenea, el a 
continuat şi a finalizat marile progrese ale Renaşterii, favorizând în această parte a Europei 
crearea unei culturi sensibile la valorile generoase ale umanismului. Ideile umanismului 
baroc şi noua stare de sensibilitate care s-a instalat în mediul cultural românesc au deschis 
calea pe care literatura română trebuia s-o urmeze în efortul necesar de modernizare. 
Barocul a marcat o deschidere spirituală reală, a facilitat depăşirea anumitor obstacole şi 
bariere impuse de tradiţiile bizantine şi de cele slave şi a susţinut cu putere încercările de 
integrare într-o arie culturală căreia poporul român îi aparţinea prin originea etnică şi prin 
poziţia geografică. 
Umanismul românesc pune în evidenţă înclinarea celor care îl propagă către demersul 
civic, patriotic. Cercetând vremurile de început ale existenţei poporului român şi elaborând 

                                                
1 Ion Istrate, Barocul literar românesc, Bucureşti, Ed. Minerva, 1982, p.105  
2 Mircea Popa, Tectonica genurilor literare, Bucureşti, Ed. Cartea Românească,1980, p.44 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

159

primele lucrări cu acest subiect, cărturarii Renaşterii aveau să descopere “patria ca istorie“. 
Istoricii Barocului lărgesc acest concept spre sensul de  “ lume ca istorie”, acordând istoriei 
naţionale locul care i se cuvine în desfăşurarea evenimentelor universale. Tendinţa către 
universalitate, particularitate  esenţial barocă, se manifestă în cele mai importante scrieri, 
precum cele ale stolnicului Constantin Cantacuzino, ale lui Dimitrie Cantemir, Grigore 
Ureche sau Nicolae Costin. Evenimentele contemporane sunt şi ele studiate sistematic şi 
redate într-un stil corespunzător intenţiei critice sau laudative. De acum încolo se vor 
întocmi cronografii în manieră barocă, aşadar foarte aproape de literatură, precum cele 
redactate în timpul “monarhiei culturale” brâncoveneşti. În aceeaşi sferă (emanând istorie) 
se înscriu cronicile şi povestirile versificate care prezintă evenimente spectaculoase, 
extraordinare, dramatice din viaţa domnitorilor (secvenţe demne de dezvoltări epice). Cel 
mai adesea subiectul acestor cronici este ales din categoria întâmplărilor tragice, 
sângeroase. Ele asigurau un efect de mare profunzime şi forţă tensionată şi ofereau cadrul 
necesar finalurilor cu tendinţe moralizatoare, de regulă în continuarea temei “sorţii 
lunecătoare” (două trăsături tipic baroce care nu pot fi trecute cu vederea ). 
Umaniştii Renaşterii s-au angajat într-un dialog interior cu concetăţenii lor, în scopul de a 
le transmite adevăruri fundamentale privitoare la unitatea de neam şi de limbă. Cărturarii 
barocului se vor adresa , în egală măsură, învăţaţilor din alte ţări, cărora doreau să le 
furnizeze date veridice asupra istoriei vechi a poporului român. Din această perspectivă 
trebuie analizate demersurile lui Udrişte Năsturel, Miron Costin, Nicolae Milescu, 
Constantin Cantacuzino sau Dimitrie Cantemir.  
Descoperirile fundamentale în materie de istorie, făcute de umaniştii români din secolele 
XVII-XVIII, alături de preocuparea lor pentru răspândirea şi cunoaşterea noilor informaţii 
constituie sursa patriotismului care animă scrierile istorice. În această perioadă grija pentru 
patrimonial cultural devine o prioritate, numeroase opere ale literaturii medievale, scrise în 
slavonă sunt repuse în circulaţie în versiunea română. Aceeaşi convingere patriotică 
mobilizează eforturile de cultivare şi de impunere a limbii naţionale (de altfel, un element 
caracteristic tuturor mişcărilor de factură barocă produse în Europa de Est şi Sud-Est). 
Afirmarea limbii naţionale devine principiul director al politicii culturale adoptate de 
umaniştii secolului al XVII-lea şi continuate de succesorii lor. 
 

Bibliografie : 
GABOR Gabriela, Lumea brâncovenească. Eseu în istoria civilizaţiei româneşti, Bucureşti, 
Ed. Ars Docendi,  2002 
ISTRATE Ion, Barocul literar românesc, Bucureşti, Ed. Minerva, 1982 
MAZILU Dan Horia, Barocul în literatura română din secolul al XVII-lea, Bucureşti, Ed. 
Minerva, 1976 
POPA Mircea, Tectonica genurilor literare, Bucureşti, Ed. Cartea Românească,1980 
THEODORESCU Răzvan, Civilizaţia românilor între medieval şi modern, vol.I, Bucureşti, 
Ed. Meridiane, 1987 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:03:09 UTC)
BDD-A5339 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

