
 

 

117

Adrian SĂMĂRESCU 
Universitatea din Piteşti 

 
 

ALCHIMIA EMINESCIANĂ :  
DE LA FORMELE MENTALULUI POPULAR LA LITERATURĂ 

 
 

Résumé : L ‘article propose une perspective comparative de quelques textes-contes de 
Mihai Eminescu (Făt-Frumos din lacrimă, Povestea magului călător în stele, Călin Nebunul, Fata în 
grădina de aur, Miron şi frumoasa fără corp) avec leurs prototypes folkloriques en partant de la forme 
simple et en arrivant à la forme savante. Les métamorphoses produites dans son laboratoire poétique 
génèrent des restructurations pas seulement au niveau formel mais aussi dans la structure profonde. 

Mots-clés : perspective comparative, prototypes folkloriques et contes littéraire, niveau 
formel, structure profonde 

 
Eminescu e printre primii oameni de cultură de la noi care proiectează un univers 

mitic autohton. Reîntoarcerea la origini, mitul vârstei de aur a umanităţii, sunt constante ale 
operei sale şi constituie o dovadă în plus că formele mentalului popular au alimentat 
permanent geniul eminescian. Plonjăm într-o lume de imagini şi simboluri, o lume pe care 
Eminescu a cunoscut-o şi la care a încercat să ne facă părtaşi. Abordarea propusă va fi una 
în cercuri concentrice, plecând de la exterior către interior, de la arhetip către etnotip. 
Alchimia eminesciană devine relevantă prin plasarea în paralel a prototipului folcloric şi a 
variantei "prelucrate" (Perpessicius îl numea pe Eminescu un atât de vrăjitoresc alchimist 
în a strămuta plumbul în aur – 1964, I, pag. LI). Prin analiza comparativă, vom urmări 
transmutarea producţiilor populare în laboratorul său poetic, devenire, înţeleasă ca 
împlinire, a textului sub toate aspectele sale, de la prozodie până la fond imagistic şi idee 
poetică.  Modificările nu sunt doar formale, ele afectând însăşi structura de adâncime.   

În terminologia lui Andre Jolles avem de urmărit traiectul transformării unei forme 
simple actualizate într-o formă savantă. Cordonul ombilical ce leagă cele două entităţi nu 
va fi niciodată tăiat, căci Eminescu nu rămâne la stadiul de imitator al versului popular, 
materialul folcloric e ridicat pe o treaptă calitativ superioară: Marele merit al lui Eminescu 
constă în asimilarea organică, creatoare, a concepţiei poporului despre viaţă, în cernerea 
acestei concepţii prin propria sa personalitate şi în exprimarea ei artistică într-un chip 
fermecător. (I.D. Bălan, 1956, pag. 13-14). 

Ovidiu Bârlea urmăreşte procesul “rotunjirii” creaţiilor folclorice de către Mihai 
Eminescu, remarcând scopul diferit al acestuia faţă de cel al “îndreptărilor” lui Vasile 
Alecsandri. Poetul de la Ipoteşti nu a intenţionat să lase posterităţii o antologie de poezie 
populară, drept pentru care textele culese de Eminescu alcătuiau un soi de manual de 
inspiraţie poetică. (Ov. Bârlea, 1974, pag. 222). 

Şi Mihai Pop se opreşte asupra folclorului ca materie primă în creaţia eminesciană. 
Pornind de la deosebirea funcţională dintre variantele folclorice şi variantele poeziei culte, 
marele etnolog remarca: fiecare variantă folclorică este un moment dintr-o lungă serie de 
transformări creatoare, dar totodată, pentru momentul dat, o realizare definitivă, de sine 
stătătoare. În poezia cultă, variantele nu sunt decât forme premergătoare redacţiei 
definitive. Când introducea poezia populară în laboratorul său, Eminescu încerca să o 
prefacă pentru a ajunge la o formă proprie. (M. Pop, 1965, pag. 205). 

Pe aceleaşi coordonate se situează Ion Rotaru când afirmă că poezia lui Eminescu 
caută a ridica elementul folcloric la o potenţă artistică mai cuprinzătoare şi mai adâncă, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

118

creaţii care tind să sintetizeze o concepţie istorică bazată pe tradiţie, pe modul de a gândi 
şi a simţi al poporului. (I. Rotaru, 1965, pag. 237). Împletirea măiastră a geniului popular 
cu geniul lui Eminescu e remarcată şi de alţi cercetători. Astfel, aserţiunea lui I.D. Bălan 
este justificată: Oglindind cu o rară profunzime şi forţă artistică bogata şi zbuciumata lume 
de gânduri şi simţăminte a poporului, el a realizat prin versurile sale o adevărată 
enciclopedie lirică, în care trăieşte intens istoria, psihologia şi năzuinţele poporului nostru. 
Poezia lui, uimitor de personală şi originală, are totodată o deosebită valoare de 
generalizare. (I.D. Bălan, 1956, pag 5). 

Eugen Todoran propune o altă perspectivă care vizează deopotrivă literatura cultă 
şi folclorul; e vorba de doi factori ordonatori: fantasticul şi miraculosul. (E. Todoran, 1972, 
pag. 88). În literatura cultă există o deosebire netă între fantastic şi miraculos (v. R. 
Caillois); în folclor, fantasticul se suprapune miraculosului, la care se adaugă şi fabulosul 
specific basmelor şi legendelor. Todoran identifică în opera eminesciană un fantastic de tip 
romantic şi altul de tip folcloric. Fantasticul e structurat dual şi în funcţie de atitudinea în 
faţa imaginarului; se vorbeşte astfel despre un fantastic macabru (generat de teama în faţa 
imaginarului) şi de un fantastic comic (ca eliberare în faţa imaginarului, din care rezultă 
convenţionalismul ficţiunii). Fie că e tratat în registru ironic, prin alegorizarea vechilor 
mituri (a se vedea ceva mai jos formulele iniţiale şi finale din basmele lui Eminescu), fie în 
registru umoristic, când mitul trece în “mitologicale”, fantasticul se întâlneşte cu 
miraculosul într-un tot unitar, popular şi cult în acelaşi timp. 

Materialele luate în discuţie provin din domeniul basmologic, deşi extrem de 
relevante pentru tema noastră ar fi şi textele lirice şi paremiologice. Acolo unde prototipul 
folcloric lipseşte sau nu există suficiente “dovezi” pentru deducerea lui, vom considera că 
textele eminesciene se înscriu în sfera mai largă a ceea ce Perpessicius numea divertisment 
folcloric.      

Basmul a fost pentru Eminescu mai mult decât un obiect estetic cu legi de 
funcţionare bine definite şi nu neapărat contextul romantic a generat această pornire 
organică spre coborârea in illo tempore. Gândirea eminesciană a fost una mitopeică, iar cea 
mai la îndemână modalitate de conseravare a mitului o oferea basmul. Patima pentru basm 
a transmis-o Eminescu şi prietenilor săi, Creangă şi Slavici, care debutează tocmai cu 
prelucrări de basme. Eminescu însuşi apare pe scena prozei cu Făt-Frumos din lacrimă 
(1870), cap de serie pentru ceea ce se va numi basmul cult. Compus în perioada studenţiei 
vieneze şi tipărit în revista “Convorbiri literare” din 1 şi 15 noiembrie 1870, are ca presupus 
prototip folcloric un basm transilvan, Sfăt-Frumos crescut din lacrimă, cules din Şteiu, 
valea Crişului Negru şi publicat de Teofil Teaha în Graiul din valea Crişului Negru, 
Editura Academiei, 1961, pag. 187-190. 

Deşi majoritatea cercetătorilor opinează că basmul transilvan ar sta la baza textului 
eminescian, comparaţia atentă dezvăluie însă că lucrurile stau invers (cf. Ov Bârlea, 1974, 
pag. 224-225). Argumentele pe care le aduce Bârlea ni se par pertinente, motiv pentru care 
le redăm – in extenso – în cele ce urmează: Schema basmului bihorean e aproape identică 
cu cea a lui Eminescu, diferenţele fiind minime şi mai cu seamă nesemnificative. Dar 
dovada cea mare stă în faptul că povestitoarea bihoreană pune pe baba posesoare a 
calului năzdrăvan în lună: se vede că ea n-a înţeles pasajul cu luna ce se apropie de 
pământ ca să se întoarcă în ea fata babei şi a reţinut că aceasta ar fi originară de pe acest 
astru. Devierea constituie un unicat, fiindcă întotdeauna în basmul popular baba stăpână a 
iepei năzdrăvane locuieşte pe pământ, de obicei într-un ostrov. În afară de aceasta, ori de 
câte ori eroul se deplasează la mari distanţe, mai cu seamă pe alte tărâmuri, se arată şi 
mijlocul – de obicei miraculos – cu care face această călătorie neobişnuită. Se observă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

119

apoi că în nici un alt basm popular acţiunea nu se petrece decât pe pământ, apoi pe 
tărâmul de jos (lumea neagră) sau în copacul înalt până la cer, niciodată în lună sau în 
alte planete din cauză că luna, ca şi soarele, sunt concepute a fi fiinţe animate de aceleaşi 
resorturi ca şi oamenii, prefigurate ca nişte călători care dau ocol pământului, întorcându-
se la sfârşit la casele lor unde îi aşteaptă mama, obosiţi şi adesea scârbiţi de cele ce văd pe 
pământ. În mentalitatea mai veche, luna şi soarele erau considerate fiinţe sfinte, ca atare 
temute şi adorate, la depărtare enormă de concepţia modernă care le înfăţişează a fi 
întinderi planetare sferoide. (ibidem). Am avea de-a face aşadar cu un proces de 
folclorizare, manifestat de data aceasta la nivelul structurilor narative. 

Osatura basmului eminescian este aceeaşi cu a basmului popular, numai că se 
resimt influenţe ale romantismului, ale literaturii germane, dar şi unele “stângăcii” în ceea 
ce priveşte asimilarea simbolurilor. Pare a fi mai degrabă o înseriere de două basme; o dată 
nunta dintre Făt-Frumos şi Ileana Cosânzeana săvârşită, ne-am aştepta ca acesta să fie 
happy-end-ul, numai că de aici începe marea căutare a fetei Genarului. 

Caracterul formular, stereotip e recognoscibil şi în basmul lui Eminescu. Formula 
iniţială şi cea finală au darul de a izola basmul ca obiect estetic, de a face ruptura de timpul 
cotidian, apoi de reintegrare în acesta, de a ne atenţiona asupra raportului dintre narator şi 
nonveridicitatea celor povestite. Prelucrarea cultă se simte de la primele rânduri: În vremea 
veche, pe când oamenii, cum sunt ei azi, nu erau decât în germenii viitorului, pe când 
Dumnezeu călca încă cu picioarele sale sfinte pietroasele pustii ale pământului – în vremea 
veche trăia un împărat întunecat şi gânditor ca miazănoaptea şi avea o împărăteasă tânără 
şi zâmbitoare ca miezul luminos al zilei, ca să regăsim în formula finală un parigmenon 
drag lui Eminescu: Ş-au trăit apoi în pace şi în linişte ani mulţi şi fericiţi, iar dac-a fi 
adevărat ce zice lumea, că pentru feţii-frumoşi vremea nu vremuieşte, apoi poate c-or fi 
trăind şi astăzi. 

Naşterea eroului este una miraculoasă, fundamentată pe credinţa magică în 
icoanele făcătoare de minuni. Înaintată în vârstă, împărăteasa va dobândi un moştenitor prin 
contactul cu supranaturalul: Sculată din patul ei, ea se aruncă pe treptele de piatră a unei 
bolte în zid, în care veghea, deasupra unei candele fumegânde, icoana îmbrăcată în argint 
a Maicei durerilor. Înduplecată de rugăciunile împărătesei îngenuncheate, pleoapele 
icoanei reci se umeziră şi o lacrimă curse din ochiul cel negru al mamei lui Dumnezeu. 
Împărăteasa se ridică în toată măreaţa ei statură, atinse cu buza ei seacă lacrima cea rece 
şi o supse în adâncul sufletului său. Din momentul acela ea purcese îngreunată. Geneza va 
amprenta şi denominaţia eroului, aşa cum se întâmplă adesea în straturile populare. 
Evoluţia lui este aceeaşi cu a oricărui erou de basm; Făt-Frumos din lacrimă creştea într-o 
lună cât alţii într-un an. 

Dacă am urmări funcţiile personajului aşa cum sunt ele definite de Propp în 
Morfologia basmului, am observa că plecarea de acasă nu e clar motivată de vreo 
prejudiciere; eroul pleacă într-o călătorie iniţiatică pentru că asta e soarta oricărui personaj 
de basm. Urmează întâlnirile cu opozanţii şi adjuvanţii, ajutoare năzdrăvane şi obiecte 
miraculoase, toate croite pe calapod folcloric. Mama pădurii, Genarul, metamorfozele, 
mutaţiile coordonatelor spaţio-temporale fac parte din recuzita basmologică tradiţională. 
Eminescu filtrează toate aceste forme de mental popular prin propria personalitate artistică 
şi realizează un adevărat poem în proză.  

Povestea magului călător în stele (Făt-Frumos fără de stea – în ediţia 
Murăraşu) e o încercare a lui Eminescu, nefinalizată, de a realiza un basm în versuri 
(manuscrisul cuprinde circa 700 de versuri). Faptul că proiectul nu a fost dus la bun sfârşit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

120

e întărit şi de lipsa titlului, denominaţiile prin care s-a făcut cunoscut fiind opera egeţilor 
marelui poet. 

Eroul, Făt-Frumos, reiterează funcţiile tipice personajului de basm; pleacă de 
acasă pentru a dobândi un nou statut ontologic, tatăl său îl supune unor probe iniţiatice, 
mijlocul de locomoţie este un cal ce mănâncă jeratic. În drumul spre bătrânul mag, ce 
sălăşluia în vârful unui munte, neofitul săvârşeşte o adevărată oribasia, ascensiunea sa 
putând fi interpretată ca simbol anabazic în terminologia lui Gilbert Durand (Structurile 
antropologice ale imaginarului). Magul îi dezvăluie tânărului prinţ câteva din tainele 
alcătuirii lumii. Motivul oracolului în care sunt înscrise destinele tuturor oamenilor 
reprezintă în contextul acesta unicitatea, caracterul excepţional al eroului, genialitatea. El 
nu figurează în cartea sorţii, deci destinul său nu este dinainte stabilit, căci el nu are o stea. 

Explicaţia magului pentru această lipsă se supune unui resort etiologic încetăţenit 
în mentalitatea populară, ce fundamentează legătura dintre uman şi sideral. Stelele 
firmamentului sunt de fapt oştile îngereşti, sufletele pure;  magul spune că aceste suflete 
cereşti coboară pe pământ şi se întrupează, astfel născându-se o fiinţă umană, urmând ca la 
moarte sufletul luminos să se desprindă de carapacea de lut şi să reurce la ceruri. 

Cele trei ipostaze ale basmului Călin Nebunul (varianta în proză, basmul 
versificat şi poemul Călin – file din poveste) ne oferă prilejul să observăm îndeaproape 
mutaţiile funcţionale şi ficţionale operate de Eminescu pe axa popular-cult. Varianta 
originală, culeasă de Eminescu şi notată “cu fidelitate de magnetofon”, e dominată de mărci 
ale oralităţii graiului moldovenesc (M. Pop, 1965, pag. 207): adverbul acu – ca mijloc de 
demarcare sintactică şi subliniere expresivă; comentariul povestitorului pe marginea celor 
povestite – Era basma de-a noastră, neagră, cu floricele p-împrejur; cadenţa dialogului şi 
eliziunile; frecvenţa locuţiunilor. Mihai Pop conchide că Eminescu avea cunoştinţe adânci 
de stilistică populară.  

Comparând formulele ce încadrează basmul popular şi pe cel versificat de 
Eminescu vom observa transformarea unor “prefabricate artistice” în adevărate structuri 
poetice. Era odat-un împărat ş-avea trei fete şi erau aşa de frumoase, de la soare te puteai 
uita, da la dânsele ba. Acu, cele două era cum era, da cea mijlocie nici se mai povesteşte 
frumuseţea ei(…) devine 

Fost-a Împărat odată şi trei fete el avea 
Cât puteai privi la soare, da la ele că mai ba. 
Una decât alta este mai frumoasă de poveste, 
Dar din ele-acuma două mai era cum mai era, 
Nu că doar ai putea spune, cum că-a fost aşa ş-aşa, 
Nici o vorbă de poveste, cer cu stele presărat 
Nu ajung la frumuseţea ăstor fete de-mpărat. 
Dar deşi nu-ţi poţi da sama despre ele cu cuvântul, 
Mintea tot le-atinge umbra, ochii lor i-ajunge gândul. 
Dar de cea mai mijlocie nici un gând să n-o măsoare, 
E o floare de pe mare, cine-i cată-n faţă moare. 

Asemănător stau lucrurile şi în ceea ce priveşte formula finală. Tradiţionala nuntă cu care se 
încheie basmul fantastic îl are ca participant şi pe narator: 

 Ş-o făcut un bal straşnic, şi eram şi eu acolo…şi ei au făcut o ulcicuţă de papară 
şi m-o dat pe uş-afară. Da mie mi-o fost ciudă, şi m-am dus în grajd şi mi-am ales un cal cu 
şeaua de aur, cu trupul de criţă, cu picioarele de ceară, cu coada de fuior, cu capul de 
curechi, cu ochii de neghină, ş-am pornit p-un deal de cremene: picioarele se topeau, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

121

coada-i pârâia, ochii pocnea. Ş-am încălicat pe-o prăjină şi ţi-am spus o minciună, ş-am 
încălicat pe-o poartă şi ţi-am spus-o toată. 
Versurile 715-727 păstrează datele esenţiale ale basmului popular, dar topite şi returnate de 
Eminescu într-o nouă matrice stilistică: 

Şi făcu o nuntă mare dup-opt ani de-nstrăinare, 
Multă lume se dusese ca să vad-aşa serbare. 
Fui şi eu…Dar cum făcură o ulcică cu papară, 
Mi-au bătut căciula-n creştet şi m-a dat pe uş-afară. 
Mă-nciudai urât. În grajduri pusei mâna pe-un cal graur, 
Cu picioarele de ceară şi cu şeaua numai aur, 
De fuior îi era coada, capul lui era curechi, 
Avea ochii de neghină şi gândaci avea-n urechi, 
Ş-am pornit pe-un deal de cremeni…picioarele se topeau, 
Coada pârâie-ndărătu-i, ochi-n capul lui pocneau. 
Cum văzui că nu-i de bine încălecai pe-o prăjină 
Şi mergând pe ea de-a vale v-am spus şi eu o minciună. 
Şi încălecând pe-o şea, v-am spus-o toată aşa. 
Statutul personajului principal conservă semele esenţiale ale basmului: Călin e al 

treilea dintre cei trei copii ai unui vornic, pare prost ca gardul de răchită, şui ca clanţa de 
la uşă, şade-n vatră şi se joacă în cenuşă (posibile interferenţe cu Cenuşotcă şi 
Cenuşăreasa), toate aceste elemente făcând din el purtătorul unui însemn victimar. Portretul 
moral al lui Călin se înscrie în tipologia caracterizării făcute din perspectiva celorlalte 
personaje participante la acţiune. Acceptarea punctului de vedere al acestora se face cu 
intenţia de a mări contrastul între ceea ce eroul pare a fi şi ceea ce ni se va dezvălui că este. 
Ca în orice basm, mezinul, prâslea, este – până la trecerea probelor – întruparea antieroului, 
elocventă find în acest sens seria epitetelor cu care-l gratulează “povestitorul”: prost, şui, 
tont, uituc. 

Odată ce răspund provocării împăratului de a le salva pe cele trei fete răpite, 
începe aventura eroică. Locul de popas este stabilit prin proba aruncării săgeţii şi, deja, 
decalajul "calitativ" dintre fraţii cei mari şi Călin se transformă în avantaj de partea acestuia 
din urmă. Păzirea focului e o altă probă valorizată intens de Eminescu. Gradarea ascendentă 
a puterii zmeilor este marcată prin diferite mijloace; fratele mai mare aude în văzduh un 
glas, cel mijlociu un chiu, pentru ca mezinul să audă un vuet mare. (Această gradare e 
absentă din textul popular cules). Lupta şi rezultatele ei sunt, de asemenea, sugestive: 
primul face din zmeul ucis trei căpiţi de carne, mijlociul patru clăi de carne. În basmul 
popular, lupta lui Călin cu cel de-al treilea zmeu nu diferă marcant de celelalte: Cât se 
luptă, se luptă, cât de cât să nu se dee smăul. I-o tăiet Călin-Nebunul o ureche, ş-o picat o 
picătură de sânge ş-o stins focul. Ş-aşa pin-ntuneric s-o-nceput ei a lupta şi-sfârşit l-o 
omorât Călin-Nebunul ş-o făcut opt căpiţi de carne. La Eminescu, descrierea ia proporţii, 
atât pe linia amănuntelor, cât şi pe cea a expresivităţii: 

Se luptă Călin Nebunul, mai ca sufletul să-i stee, 
Iară Smeul cel puternic, cât de cât să nu se deie (…) 
Şi în negrul întuneric într-o luptă oarbă, crudă, 
Mâini de fier în piept i-nfige – smeul ostenit asudă, 
Gâfâie pe cele-opt gâturi, sub genunchi Călin îl ţine 
Şi cu sabia-i retează a lui capete păgâne.  

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

122

Comentariul lui Ştefan Badea vizează expresivitatea eminesciană la nivelul non-stereotipiei 
lexicale. (Ştefan Badea, 1982, pag. 9). În acest sens sunt comparate locuţiunile a tăia capul 
(din textul cules) şi a pune capul în poale, apoi a răpune capul (din basmul versificat). 
 Întânirea eroului cu De-cu-seară, Miezu-nopţii, Zori-de-ziuă relevă o altă 
constantă basmologică şi anume comprimarea temporală. Pentru toate cele trei întâlniri, 
basmul în proză păstrează acelaşi dialog stereotip, în timp ce în varianta versificată dialogul 
se nuanţează; e suficient să urmărim variaţiile formulei de identificare: cum te cheamă?, 
cine eşti?, cum te strigă?, faţă de invarianta:   Da cine eşti d-ta? 
 Textul versificat propune  o serie de pasaje “inedite” în comparaţie cu basmul 
cules, cele mai multe de pronunţată factură romantică; de pildă, versurile: Luna ese dintre 
codri, noaptea toată stă s-o vadă,/ Zugrăveşte umbre negre peste giulgiuri de zăpadă/ Şi 
mereu ea le lungeşte şi suind pe cer le mută,/ Parcă faţa-i cuviasă e cu ceară învăscută vor 
intra în alcătuirea poeziei “Făt-Frumos din tei”. Eminescu e interesat mai ales de acele 
pasaje apte de a fi dezvoltate descriptiv. Pornind de la elementele de decor ale basmului 
popular, poetul va realiza un cadru tipic “eminescian”: 
 Scări bătute-n pietre scumpe, repede voinicul sue 

Intră-n casele frumoase din înnalta cetăţue, 
Pe covoare moi el calcă, intră în acea odae 
Care-i plină de a lunei blândă, tainică, bătae. 
Pe păreţi icoane mândre zugrăvite-n umbră par 
Cum că chipur΄le din ele dintre codri mari răsar. 
Revenirea lui Călin din călătoria iniţiatică nu mai urmează firul stereotip al 

basmului, Eminescu negăsind în această secvenţă efecte artistice relevante în economia 
firului epic; din acest motiv, asistăm la un fenomen de concentrare, chiar de reducţie a 
secvenţelor narative. Ilustrativă este scena dezlegării celor trei fii ai timpului - De-cu-seară, 
Miez-de-noapte, Miez-de-ziuă -, imagine surprinsă de Eminescu în numai două versuri, faţă 
de cele trei fraze ample din basmul popular. Tot ca inovaţie trebuie trecută şi schimbarea 
ordinii accederii eroului în cele trei spaţii silvestre; în basmul popular, Călin ajunge mai 
întâi la pădurea de aur, or Eminescu restabileşte gradaţia valorică ascendentă aşa cum, de 
altfel, ar fi trebuit s-o structureze şi mentalitatea populară. 

Deosebit de interesantă pentru discuţia noastră ni se pare inserarea cântecelor celor 
trei fete de împărat în osatura basmului versificat, cu atât mai mult cu cât ele însele sunt 
prelucrări eminesciene având ca prototip creaţii folclorice. Aceste pasaje eminamente lirice 
pot fi discutate şi din perspectiva modernă a intertextualităţii. Versurile Ca o pasăre 
măiastră/ La noi în fereastră îşi pot afla modelul în Fă-mă-o pasăre măiastră/ Să sbor la 
badea-n fereastră; Vai de picioarele mele/ Pe-unde îmblă ele? vs. Şi, vai, picioarele mele/ 
Pe unde-or să îmble ele; Lumea-ntreagă o colindă,/ Mergi la noi în grindă,/ Spune-i 
mamei! Ce-am făcut/ De m-a mai născut,/ Căci ar fi făcut mai bine/ Să mă ia de mâne,/ 
Prefăcută că mă scapă/ Să m-arunce-n apă,/ Căci de cer ar fi iertată/ Şi de lumea toată 
comparativ cu textul din ms. 2284 (M. Eminescu, Literatura populară, pag. 39): Când tu, 
maică, m-ai făcut/ Să mă fi luat de-o mână,/ Să mă fi dus la fântână,/ Să mă fi ţipat în apă. 
(…) Dumnezeu te-ar fi iertată/ Că n-aş îmbla lumea toată. 

La fel stau lucrurile şi cu al doilea cântec. Rama ce încadrează acest pasaj e una 
memorabilă în lirica eminesciană, metafora centrală fiind considerată de mai mulţi analişti 
drept cel mai frumos vers din literatura română: 

Şi prin albul întuneric al pădurei de argint, 
Vezi isvoare sdrumicate peste prund întunecând 
Şi sărind în bulgări fluizi pe pietrişul din răstoace 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

123

În cuibar rotit de ape peste care luna zace. 
Cântecul e “anunţat” prin trimitere la lirica populară, şi anume la doină: El aude-un cântec 
dulce, plin de lacrimi şi de noduri,/ Doină de simţire ruptă ca jelania-n prohoduri. Lui 
Călin îi pare că “din piept de fată cântă o privighetoare”: Aşa-mi vine când şi când/ Să mă 
iau pe drum plângând, structură preluată aidoma de poet din repertoriul folcloric. 
 Aşa cum s-a remarcat, al treilea cântec este cel mai apropiat de literatura populară 
pentru că aici Eminescu nu mai combină elemente disparate, ci redă cu mici prefaceri o 
parte dintr-o doină pe care-o aflăm în ms. 2284 (cf. D. Murăraşu, 1977, pag. XXXVIII). Şi 
acest pasaj cunoaşte ceea ce s-ar putea numi o formulă introductivă: Şi-nainte-i parcă vede 
satul lui şi i se pare/ C-auzea doinind o fată chiar la ei în şezătoare. Textul se încadrează în 
seria blestemelor, tipul Mândră, mândră, draga mea/ Ajungă-te jalea mea,/ Să te-ajungă-
un dor şi-un drag/ Să şezi toată ziua-n prag,/ Cu firuţ băgat în ac/ Şi tu să nu poţi împunge/ 
Pân΄ nu-i suspina şi plânge. 
 În ceea ce priveşte poemul Călin – file din poveste a fost remarcată tendinţa de 
defolclorizare a materialului poetic (v. Al. Niculescu, Între filologie şi poetică. Analiza 
textuală a variantelor pemului “Călin – file din poveste”, în L.R., nr.5/1975), tendinţă 
manifestată încă din prima variantă a poemului, la nivel prozodic, când poetul alege 
alexandrinul în locul versului popular de 7-8 silabe; troheii, specifici folclorului, sunt 
înlocuiţi progresiv cu peoni; rimele masculine sunt înlocuite cu cele feminine. La nivelul 
topicii se remarcă utilizarea unor procedee artistce culte, cum ar fi inversiunea genitivului 
ori antepunerea adjectivului: ale râurilor ape, a frumuseţii haruri, a ei buze respectiv, 
tânguiosul glas de copot, subţire pânză etc. La nivel sintactic, acumulările de atribute pe 
lângă acelaşi determinat constituie tot o dovadă a îndepărtării de modelul popular: luna 
moale, sfiicioasă şi smerită, adâncii, triştii ochi. Aceeaşi tendinţă se observă şi la nivel 
semantic, prin trecerea elementelor epice într-un plan secundar şi amplificarea descripţiilor, 
prin alternarea lirismului obiectiv cu cel subiectiv, prin preponderenţa imaginilor vizuale 
(Şt. Badea, 182, pag. XXXVI).  

În urma procesului "alchimic" de transformare a basmului versificat, asistăm la o 
adevărată revoluţie poetică ce nu afectează numai stratul de suprafaţă al texturii, ci însuşi 
stratul de adâncime. Nu Eminescu se lasă modelat de textul cules, ci basmul popular se 
modelează după lumea interioară a poetului şi-i serveşte doar ca schelet (D. Murăraşu). 

Cele două basme culese de germanul Richard Kunisch din Muntenia şi versificate 
de Eminescu pot fi comentate împreună. Fata-n grădina da aur (Das Mädchen im 
goldenen Garten) şi Miron şi frumoasa fără corp (Die Jungfrau ohne Kőrper) tratează 
aceeaşi temă – iubirea dintre o fiinţă pământeană şi una nemuritoare. Primul basm a fost 
semnalat întâia dată de M. Gaster drept sursă de inspiraţie a Luceafărului, raporturile dintre 
cele două texte fiind urmărite şi de Dimitrie Caracostea. Poate că cea mai radicală 
restructurare o constituie finalul basmului, care nu prezenta – în varianta Kunisch – 
rezonanţe cu proiecţiile basmologice din mentalul popular autohton. 

Cele 61 de strofe de câte 8 versuri dezvăluie o etapă importantă a laboratorului 
eminescian. Nu vom analiza basmul versificat ca element embrionar al capodoperei 
Luceafărul; ne va interesa aici textul în sine. Formula iniţială, tipică basmului, e modificată, 
coordonata temporală (A fost odată-un Împărat – el fu-ncă/ În vremi de aur, ce nu pot să-
ntorn) fiind dublată de cea spaţială (Când în păduri, în lacuri, lanuri, luncă,/ Vorbeai cu 
zeii, de sunai din corn), cu scopul de a autohtoniza evenimentele. (Să nu uităm că în lirica 
eminesciană cornul este o marcă identitară, un simbol naţional, semnificând chemarea la 
viaţă sau chemarea la luptă; se înscrie acest motivem în sfera mai largă a mitologiei dacice 
preconizate de Eminescu). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

124

Motivul claustrării fetei prea frumoase e şi el de sorginte basmologică, chiar dacă 
unii cercetători (de ex. Propp, în Rădăcinile istorice ale basmului fantastic) găsesc în 
această secvenţă remanenţe certe ale unor practici de la curţile împărăteşti. Numele 
feciorului de împărat plecat în căutarea fetei e şi el sugestiv pentru proiecţiile mentalului 
popular de care ne ocupăm; antroponimul Florin conţine semele +frumuseţe, +tinereţe, ceea 
ce-l scuteşte pe “povestitor” de a mai insista asupra portretului său. 

Întâlnirea eroului căutător cu adjuvanţii şi dobândirea uneltelor miraculoase sunt 
atent surprinse în basmul versificat: Pătruns de dorul neştiutei verguri/ S-a dus să ceară 
sfat la Sfânta Miercuri. Aceasta-i dăruieşte un cal alb, ce se avântă ca gândul şi totodată 
formulează interdicţia – să nu stea în valea aducerii aminte.(Acest topos reprezintă tărâmul 
interzis în basmul popular; reuşita unei acţiuni presupune pierderea amintirii şi asumarea 
unei noi condiţii, fantastice). Merge apoi la Sfânta Vineri de la care primeşte o floare şi 
sfatul de a nu sta în valea desperării. În sfârşit, ajunge la Sfânta Duminică, ce îndeplineşte 
aici dublu ror – sfătuitor şi donator. Eroul intră în posesia unei păsări-corabie cu ajutorul 
căreia o va elibera pe fată. 

Episodul “îndrăgostirii” zmeului e magistral construit de Eminescu; e un erotism 
cosmic ce va migra şi în alte creaţii ale poetului, inclusiv în Luceafărul: 

 Un zmău o vede, când s-a pus să steie 
N-a ei fereastră-n asfinţit de sări. 
Zburând la cer, din ochi-i o scânteie 
Cuprinse-a ei mândreţe, fermecări, 
Şi-n trecătoarea tânără femeie 
Se-namoră copilul sfintei mări. 
Născut din soare, din văzduh, din neauă, 
De-amorul ei se prefăcu în steauă. 

În textul eminescian, zmeul îşi pierde atributele cu care-l investise imaginaţia populară 
(reprezentant al maleficului, având interferenţe cu o altă făptură mitologică, zburătorul), 
devenind un tânăr de o frumuseţe arhetipală, apt de a se metamorfoza. O îmbie pe fată cu 
grădini aproape de soare, apoi cu palate de cristal din fundul mării, numai că pământeanca 
nu-i cere ca dar de nuntă “decât” să renunţe la nemurire. 
 Dialogul aspirantului la umanitate cu demiurgul depăşeşte cu mult sfera 
etnofilozofiei; cu toate acestea identificăm aici o veche credinţă  conform căreia omul a 
apărut din lut şi tot acolo se va întoarce: 

Ce-i omul de a cărui iubire 
Atârni lumina vieţii tale-eterne? 
O undă e, având a undei fire 
Şi în nimicuri zilele-şi dişterne. 
Pământul dă tărie nălucirii 
Şi umbra-i drumul gliei ce s-aşterne 
Sub pasul lui…Căci lutul în el creşte, 
Lutul îl naşte, lutul îl primeşte. 

În basmul versificat de Eminescu, entitatea superioară se resemnează; în varianta culeasă de 
Kunisch, zmeul se răzbuna prăvălind peste cei doi o stâncă. Din pornirea vindicativă a 
zmeului, poetul inventează pedeapsa blestemului şi el cu o carieră prodigioasă în straturile 
mentalului popular: Fiţi fericiţi – cu glasu-i stins a spus -/ Atât de fericiţi, cât viaţa toată/ 
Un chin s-aveţi: de-a nu muri de-odată! 
 Miron şi frumoasa fără corp cunoaşte primele versiuni în perioada studiilor 
berlineze, cca 1873-1874, fiind definitivat la Iaşi, prin 1875. În manuscrise el nu figurează 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

125

cu titlu, primindu-şi botezul de la întâiul editor, Ilarie Chendi, în 1902. Textul e structurat 
prozodic pe strofe de câte nouă versuri, cu ritm trohaic şi cu o simetrie particulară a 
rimelor, ceea ce-l plasează la confluenţa folclorului cu literatura cultă. 
 Perpessicius remarca subtilităţile psiholologice, rimele rare – din care nu lipsesc 
neologismele -, atmosfera de umor patriarhal, propriu datinilor nupţiale (1964, pag. LIV-
LV). Începutul nu este tipic basmului, lipsind coordonatele cronotopului. Se intră direct în 
etapa evenimenţială şi trebuie remarcată manifestarea puternică a funcţiei fatice. Suntem 
mai aproape de ceea ce se numeşte în literatura de specialitate basm nuvelistic. 
 Versurile 28-40 transpun în suport lingvistic ritualul botezului: 

L-a spălatu-l, pieptănatu-l,/ La botez l-a dus pe micul,/ La icoane l-a-nchinatu-l,/ Un 
diac citi tipicul;/ Când pe el veni botezul/ Îi trecu auzul, văzul,/ 
Nici că-i pasă lui săracul,/ Că nănaşa spune crezul/ Şi se leapădă de dracul. 

Momentul apariţiei ursitorilor e structurat tot pe coordonatele mentalului popular, iar 
motivul nemulţumirii mamei (care apare şi în Povestea Dochiei şi Ursitorile) constituie 
intriga basmului: 

Ca şi leii să fii tare/ Şi frumos ca primăvara,/ Să fii gingaş ca o floare,/ 
Luminos ca luna sara;/ Şi iubit să fii de lume,/ S-ai averi şi mare nume,/ 
Să te faci chiar Împărat/ Şi să-ţi meargă astfel cum e/ La feciori din basme dat. 

La intervenţia mamei, nou-născutului i se urseşte să simtă-adânc într-însul,/ Dorul după ce-
i mai mare/ N-astă lume trecătoare,/ După ce-i desăvârşit/ Şi să-şi vadă la picioare/ Acest 
dar nepreţuit. Va afla mai târziu, după ce se căsătoreşte cu fata unui împărat, că tainica 
podoabă/ Ăst odor fără de nume e frumoasa fără corp. Cel care-i face dezvăluirea e 
cântăreţul orb, simbol al rapsodului popular, motiv livresc ce aminteşte de Homer. 
 Nici finalul basmului nu este unul tipic; eroul nu poate dobândi valoarea pe care o 
caută şi moare. Făcând parte din categoria eroului însetat de absolut, el nu comite un hybris 
în adevăratul sens al cuvântului, ci evoluează sub pecetea destinului. Nu alta este soarta 
geniului eminescian. 
 
Bibliografie : 
 
Opere, ediţie critică îngrijită de Perpessicius, Fundaţia pentru literatură şi artă, vol. VI, 
Bucureşti, Editura Academiei, 1963; 
Opere alese, vol. I-III, ediţie îngrijită şi prefaţată de Perpessicius, Bucureşti, Editura pentru 
literatură, 1964; 
Literatura populară, ediţie critică îngrijită de D. Murăraşu, Bucureşti, Editura Minerva, 
1977; 
Literatură populară. Culegeri şi prelucrări, ediţie îngrijită şi prefaţă de I.D. Bălan, 
Bucureşti, Editura Tineretului, 1956; 
Mihai Eminescu. Poezia de inspiraţie folclorică, antologie, prefaţă şi comentarii de Ştefan 
BADEA, Bucureşti, Editura Albatros, 1982. 
BÂRLEA, Ovidiu – Istoria folcloristicii româneşti, Buc., Ed. Enciclopedică, 1974; 
DIMA, Alexandru – Motivul cosmic în opera eminesciană, în Studii eminesciene, Buc., 
EPL, 1965; 
DUMITRESCU-BUSULENGA, Zoe – Valori şi echivalenţe umanistice, Buc.,  Ed. 
Eminescu, 1973; 
ENE, Virgiliu – Folclorişti români, Timişoara, Ed. Facla, 1977; 
GORCEA, Petru Mihai – Mihai Eminescu. Texte literare comentate, Buc., Ed. Pro 
Humanitate, 1998 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

126

POP, Mihai – Eminescu şi folclorul, în Studii eminesciene, Buc., EPL, 1965; 
ROTARU, Ion – În căutarea unei mitologii româneşti, în Studii eminesciene, Buc., EPL, 
1965 
TODORAN, Eugen – Eminescu, Buc., Ed. Minerva, 1972 
VRABIE, Gheorghe – Folcloristica română (evoluţii, curente, metode), Buc., EPL,  1968 
*** Mihai Eminescu. Structurile operei, Buc., Ed. Eminescu, 1985. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:20 UTC)
BDD-A5334 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

