Identidad, sentimientos y lengua:
¢hos definimos por lo que sentimos
o por lo que hablamos?

Identity, feelings and language,
do we define by what we feel or by what we speak?

Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch
Universitat de Girona
santiago.perera@udg.edu.

pilarmonreal@udg.edu

Received: 1.1v.2013
Accepted: 6.1v.2013

Abstract

This paper aims to bring the social dimension into the analysis of the rela-
tionship between feelings and language, in order to try to see if the context
of social meanings offers us useful guidelines to begin to understand the
importance of this relationship and consider its implications. We would
transcend the meaning of concepts of language and feelings to begin bridg-
ing contact between the two, and we suggest that this bridge might be
constructed with social foundations, taking into account the need of the
«others», its existence to ensure our existence, the need to share meanings
in the world around us and the need to develop tools that allow us to
develop cultural practices and identification. This exposition will attempt
not only to focus on the concepts of language and feelings but also we,
although we believe necessary to strengthen the contact bridge, introduce
the concepts of social identity, social categorization and power relations.

Key words: Social identity, intergroup relations, feelings, language.

Resumen

Este articulo pretende poner de relevancia la dimensién social en el analisis
de la relacién entre sentimientos y lengua para intentar ver si el contexto de
los significados sociales nos ofrece pautas de reflexion ttiles para entender
la importancia de esta relacién y valorar sus implicaciones. Quisiéramos
trascender el significado de los conceptos de sentimiento y lengua para po-
der empezar a tender un puente de contacto entre ambos, y este puente
proponemos que esté construido con fundamentos sociales, es decir, tenien-
do en cuenta la necesidad que tenemos de los «otros», de su existencia para

23
lanua. Revista Philologica Romanica ISSN 1616-413X
Vol. 13, issue 1 (2013): 23-31 http://www.romaniaminor.net/ianua/

© Romania Minor

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



24 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

asegurar la nuestra, de la necesidad de compartir significados del mundo
que nos rodea y de la necesidad de elaborar instrumentos que nos permitan
desarrollar précticas culturales y de identificacién. En esta exposicion inten-
taremos no s6lo poner en escena los conceptos de lengua y sentimiento sino
también, puesto que también lo creemos necesario para fortalecer el puente
de contacto, presentar los conceptos de identidad social, de categorizacion
social y de relaciones de poder.

Palabras clave: Identidad social, relaciones intergrupales, sentimientos,
lengua.

A menudo la introduccién de la palabra sentimientos en un dmbito académico
genera un cierto grado de incertidumbre. Puede generarse por no saber cémo
van a ser tratados los sentimientos, o, quizés, porque hacen referencia a aspectos
que se consideran intimos, privados o personales, o la incertidumbre puede ser
por no estar relacionado con objetos susceptibles de ser tratados cientificamente.
Los sentimientos se vuelven escurridizos cuando tratamos de definirlos, no
podemos dar ninguna unidad de medida, o si la damos parece que no mida
nada, y por si fuera poco no sabemos si todos sentimos lo mismo cuando
decimos que sentimos algo. Es posible que el estudio de los sentimientos sea
un tanto maés légico o pertinente o genere menos incertidumbre cuando nos
situamos en un marco psicolégico, pero incluso en este marco hay un nivel
de confusién. Cuando hablamos de sentimientos ;estamos hablando también
de emociones?, json cosas distintas?, ;nos referimos a reacciones fisiolégicas o
estamos frente a un elemento que se sita en la frontera de los fisiolégico, lo
psicolégico y lo social? La lista de interrogantes podria ser més larga y, como
podemos ver, el grado de incertidumbre mencionado al principio no quedara
mas reducido.

Queremos sefalar que el estudio o el interés por las emociones no es nuevo,
y no solamente el interés por las emociones en si mismas sino por la relacién
de las emociones con otros elementos, como por ejemplo el arte. Vigotski ya
mostrd su interés por las emociones en su obra sobre la psicologia del arte
(Vigotski 1972) y establecié la naturaleza biolégica, social y cultural de las
emociones. Para Vigotski el desarrollo de las emociones es la transformacién de
lo social en individual, es decir, la interiorizacion de secuencias de interaccién en
procesos psicolégicos (Pdez & Adrian 1993, 31). Pero atin con esta definiciéon y
esta relacién las emociones, los sentimientos, han quedado y quedan alejados de
los intereses de estudio y de su relacién con otros elementos, siguen generando
este cierto grado de incertidumbre.

A pesar de todo la realidad se impone y, a pesar de incertidumbres e inde-
finiciones, podemos observar como los sentimientos aparecen no solamente en
relacién a cuestiones individuales o privadas, también aparecen en relacién a
situaciones sociales. La marginacién de determinados colectivos, el ninguneo
de pueblos indigenas o la injusticia social diaria hacen aflorar de forma muy
visible sentimientos y emociones y estos sentimientos no nos parecen extrafios o
indefinidos, en definitiva, se relacionan con situaciones en las que hay personas

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



Identidad, sentimientos y lengua 25

implicadas. Podemos poner rostros a la injusticia, podemos poner nombres a
la marginacién y podemos poner lugares, culturas y familias al ninguneo de
pueblos. Podemos «ver» a quien van dirigidos estos sentimientos. Lo que no
es tan evidente o quizds un poco maés extrafio es cuando los sentimientos se
relacionan con cuestiones sociales que no son tan féciles de «ver», cuando no es
tan facil poner rostros o lugares, cuando los sentimientos se relacionan con ele-
mentos que podemos pensar que se viven privadamente pero que en realidad
se comparten socialmente.

Uno de estos elementos a los que nos referimos es la lengua, podemos pen-
sar que su uso es una decisién individual y que en definitiva se trata de lo que
aparece en los diccionarios y que es lo que da nombre a las reales academias
de la lengua, pero hay maés. Su uso no es solamente una cuestién individual,
hace referencia al grupo con el que se comparte relaciones, hace referencia a lo
que se ha aprendido en la infancia, hace referencia a como hemos aprendido a
conocer el mundo. ;Podemos pensar que lalengua es capaz de hacer aflorar sen-
timientos intensos? ;Podemos pensar que estos sentimientos no son solamente
sentimientos privados sino que son también sentimientos sociales, sentimientos
compartidos? Si la respuesta es si, es lo que da sentido al titulo de este articulo.

El planteamiento de estos interrogantes no surge de forma aislada, surge de
compartir durante unos cuantos afios, con historiadores de lalengua, cuestiones
sobre el valor social de la lengua, la relacion entre dialectos y lenguas o el
papel de la lengua en las identidades nacionales. Esta relacién de diferentes
disciplinas nos ha exigido, no solamente compartir intereses, nos ha exigido
también abandonar prejuicios y a aprender del otro, nos ha exigido adaptar
conceptos y teorias y a pensar en términos interdisciplinares. Si no se tiene
en cuenta este contexto, alguien se podria preguntar ;qué tendrd que ver la
historia de la lengua con la relacién entre lengua y sentimientos? La respuesta a
esta pregunta depende del concepto que se tenga de historia. La aproximacién
histérica a cualquier concepto depende, ya no tanto de como se piense este
concepto, como de laidea de historia que se tenga (Kuhn 1975). La historia puede
ser solamente el paso del tiempo, sus efectos y sus constancias objetivas o puede
ser el trazo que dejan las relaciones e interacciones humanas y sus productos.
Estos productos a los que hacemos referencia son los que podemos denominar
productos sociales, alejados de la objetividad pero préximos al significado y a
su importancia vital para el desarrollo de la persona, no como individuo sino
como ser social.

Desde el momento en que a un historiador le interesa, no solamente la histo-
ria de los hechos, sino también la historia de los productos sociales, es cuando
entendemos que un historiador de la lengua se interrogue por los sentimientos
en relacién a las lenguas y es también cuando la mirada histérica se aleja del
«objeto» tipico y definido por la lingtiistica como lengua y se acerca a uno de los
productos sociales por excelencia, a uno de los objetos sociales méas definitorios
como lo es la lengua.

A lo que nos referimos es a la dimensién social de la lengua, esta dimensién
social no se ve y no depende de las gramaticas, los académicos no pueden
normativizar sobre su impacto y trascendencia social, la dimensién social de

lanua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



26 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

la lengua se relaciona mds con grupos, fronteras no empiricas, con categorias
de personas, con identidades y con la necesidad de trascender (Nadal 2005),
que con la evolucién de los fonemas, del primer texto escrito con ella o de la
publicacién de la primera gramatica normativa. Pero en definitiva hablamos de
la lengua como un producto del trazo de las interacciones humanas a lo largo
del tiempo (no sélo en pasado, también en futuro).

La mirada histérica tradicional de la lengua se interesa por la objetividad
de la lengua y sus evoluciones y modificaciones también objetivas. La mirada
histérico-social de la lengua, la de los trazos y productos sociales, se puede
permitir preguntarse si la lengua es inevitable, si a través de la lengua se cons-
truyen naciones y, por lo tanto, identidades, imprescindibles para la definicién
social de las personas, o bien si la lengua nos permite perpetuarnos y hacer
transmisible lo que nuestro grupo ha aprendido sobre el mundo y cémo lo ha
conocido (Nadal 2012).

En esta introduccién de conceptos y de contextos han ido apareciendo ya
las claves que pueden servir de base para la justificacién del titulo de esta
exposicién. El interrogante que nos planteamos era ;Se puede establecer alguna
relacién entre lengua y sentimientos? ;Es emocional la lengua? ;Entre lengua
y sentimientos cabe un tercer concepto como el de identidad? ;Qué nos define
mas: lo que sentimos o lo que hablamos?

En este contexto de diferentes miradas, de interdisciplinariedad, creemos
que no podemos tratar los conceptos de forma independiente, o uno por uno.
Esto serfa lo pertinente en la especialidad académica y no estamos en este
caso. Lo que creemos que es pertinente es poner de manifiesto la relaciéon de
los conceptos teniendo en cuenta siempre los puentes. Seguimos intentando
poner en relaciéon sentimientos y lengua. Y para esta relacién pensamos que es
importante introducir el concepto de identidad social.

La importancia de la identidad ya la puso de manifiesto Tajfel (Tajfel ef
al. 1971) con la teoria de la identidad social. La elaboraciéon de esta teoria
se sitia en la necesidad de comprender como se desarrollan las relaciones
intergrupales. Esta necesidad nace de la observacién de una constancia: las
relaciones entre grupos de una misma dimensién categorial (sexo, religion,
color de la piel, nacionalidad, etc.) acaban en relaciones de discriminacién
de mayor o menor intensidad entre los grupos en relacién, es decir, acaban
generando estereotipos, prejuicios o relaciones de desigualdad. Si fuésemos
capaces de hacer un rdpido recorrido histérico en la relacién entre diferen-
tes grupos (hombres—mujeres; blancos—negros; blancos—amarillos; cristianos—
judios; judios—-musulmanes; derechas—izquierdas; catalanes—esparioles, etc.) se-
guramente podriamos constatar que estas relaciones nunca han sido de igual-
dad, siempre han sido o son relaciones de discriminacién en las que uno de los
grupos es negativizado, infravalorado o ninguneado. ;Qué procesos orientan a
este fin?

Tajfel propuso que tenemos una necesidad social «vital» que consiste en ela-
borar una identidad social positiva, es decir, de sentir que nuestras pertenencias
grupales nos positivizan como individuos, que somos valorados de forma po-
sitiva por pertenecer, por ser de este grupo. ;Como se consigue una identidad

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



Identidad, sentimientos y lengua 27

social positiva? ; Cémo conseguimos que nuestro grupo sea valorado socialmen-
te de manera positiva? La respuesta es simple: negativizando (discriminando)
al otro grupo.

Eso significa que las caracteristicas de nuestro grupo, aquello que nos define
no es suficiente para proporcionarnos una buena identidad social y en conse-
cuencia necesitamos un contraste, necesitamos a otro grupo para compararnos
con él, para lograr que el resultado sea que nuestro grupo es mejor. Pero pa-
ra ello necesitamos que el otro sea peor y la mejor forma de conseguirlo es
discrimindndolo, negativizando sus caracteristicas. Es nuestra forma de existir.

Esta dindmica de contrastes no es exclusiva de las relaciones intergrupales,
el proceso de conceptualizacién también la utiliza. Pensemos en los colores y
en concreto pensemos en el color blanco: ;podriamos pensar o podriamos ver
el color blanco si no viésemos el color negro? La respuesta es no, y a la inversa
igual: ;podriamos ver o pensar el color negro sin el color blanco? La respuesta
es no. Si todo fuese blanco no distinguiriamos nada o si todo fuese negro no
distinguiriamos nada. Para el blanco hace falta el negro y para el negro hace
falta el blanco.

En términos de relaciones intergrupales el resultado es que «los otros» son un
elemento imprescindible para construir un «nosotros», lo necesitamos para afir-
mar de forma positiva nuestra identidad. Sin los «otros» no hay un «nosotros».
Esto confirma, una vez mds, nuestra naturaleza social.

La pregunta que surge inmediatamente es, quienes son los «otros» y quienes
son «nosotros». Aqui entra en juego un proceso bdsico, simple y perceptivo,
pero con unas implicaciones socio cognitivas y conductuales impresionantes:
el proceso de la categorizacién social (Tajfel 1972). Este proceso se basa en
la percepcién de determinados criterios para establecer diferenciaciones entre
grupos con significacién social, por ejemplo el color de la piel, rasgos sexuales,
como vestimos, practicas religiosas o como hablamos. Este proceso permite
tener una percepcion clasificada de nuestro entorno y nos permite conocer
al otro solamente mirdndolo o escuchdndolo. La importancia de este proceso
estd en que es un proceso de percepciéon social, es decir, no percibimos con la
mirada, percibimos con la realidad social. Esta realidad social implica afiadir
los estereotipos a este sistema de categorizacién.

Este proceso, junto con la identidad social, puede tener sus implicaciones
para los estudiosos de la historia de la lengua, ya que se puede entender que «si
una lengua ha de servir de base de la identidad de una nacién, ha de satisfacer
como ésta, dos necesidades, la primera, crear cohesion interna y, la segunda,
crear diferenciacion externa» (Nadal 2005, 24), es decir, las bases de la teoria de
la identidad social de Tajfel, sin la diferenciacién no hay cohesién, sin el «otro»
no hay un «nosotros». No deja de ser curioso que lleguemos a los mismos sitios.

Pero hemos dicho que intentariamos poner de manifiesto relaciones. En esta
descripcion ;qué papel juega la lengua? y, especialmente, ;qué papel juegan los
sentimientos o las emociones?. Tajfel defini6 la identidad social como «aquella
parte del auto concepto de un individuo que deriva del conocimiento de su per-
tenencia a un grupo social juntamente con el significado valorativo y emocional
asociado a esta pertenencia» (Tajfel 1984, 292). En esta definicién, de la que Taj-

lanua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



28 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

fel ya admitié que tenia sus limitaciones, vemos una relacién entre identidad y
emociones, pero... aqui se quedo.

Tajfel apunta que estamos «motivados» a conseguir una identidad social
positiva y en esta motivacion deja entrever la presencia de las emociones, pero
nada mds. No describe, explica ni hace entrar en juego en sus investigaciones
empiricas a las emociones. Pero podemos destacar algunos elementos que nos
pueden ayudar a entender el papel de estas emociones.

La identidad social necesita objetivarse, necesita hacerse visible tanto para
los «otros» como para los «nosotros» y esto no siempre es facil. No lo es para la
ideologia por ejemplo y no lo es para la lengua. La categorizacién es un proceso
socio-perceptivo, es decir, se tiene que «ver» pero se puede ver no solo con los
0jos, también se puede ver con la percepcion social. La ideologia no se ve pero la
podemos deducir (aunque no sea cierta) por el vestir. Con la identidad religiosa,
a veces, es lo mismo, no la podemos ver pero la podemos deducir con la forma
de vestir, con el comportamiento etc. ;Qué pasa con lalengua? La lengua puede
ser un marcador categorial de identidad nacional. Mirando a la gente por la
calle no siempre sabemos si es catalana, castellana, italiana, francesa o alemana,
necesitamos escuchar para saber quiénes son y necesitamos hablar para mostrar
quienes somos. La lengua se convierte de esta forma en un marcador social para
situar a los demds en un d&mbito identitario nacional y para situarnos nosotros
respecto de los demads en el mismo dmbito, es decir, el habla, la lengua nos define
como grupo y nos hace reconocibles a los miembros de nuestro grupo.

En este punto tenemos que poner de manifiesto dos visiones un tanto opues-
tas. Doise en su estudio de las relaciones intergrupales (Doise 1979, 228) apunt6
que «si hay un comportamiento que haga referencia a la articulacién de lo
psicolégico y de lo sociolégico es el comportamiento lingtiistico». Nétese que
al habla, al hecho de hablar, se le denominaba comportamiento lingiiistico. Doi-
se alude a este comportamiento, como ejemplo de diferenciacion categorial y
apunta que en funcién del contexto un individuo puede aumentar su acento
para indicar una similitud con alguien o bien una diferenciacién con otro. Esta
diferenciacion, segtin Doise, depende de la relacién entre los grupos de hablan-
tes, es decir, entre identidades. Otro autor, Moscovici, define la diferenciacién
lingtiistica como «un instrumento que sirve para cooperar, para comunicarse
pero, simultdneamente, sirve para no cooperar, para disociar [...] quizas los
hombres han empezado a hablar para engafar a los animales, y han escrito
para engafar a los que hablar» (Moscovici 1972, 331). Podriamos afiadir que
la lengua puede servir para unificar (lenguas latinas, mediterraneas) o puede
servir para diferenciar (cataldn—castellano; catalan-valenciano). El contexto de
relacién es el que puede marcar la diferencia (recuperaremos posteriormente
esta afirmacion).

Tajfel (1984, 379) plantea que la lengua puede ser un instrumento diferen-
ciador y al mismo tiempo de autodefinicioén positiva con una fuerte carga emo-
cional. Como ejemplo de esta dualidad podemos hacer referencia al modelo de
inmersion lingtiistica catalana y a la «necesidad» de espafiolizar a los escolares
catalanes expresada por «nuestro» ministro de educacion, cultura y deporte.

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



Identidad, sentimientos y lengua 29

Como podemos ver, al poner en relacién los conceptos acabamos poniendo
de manifiesto lo que nos interesa, esto es, relaciones entre lengua, identidad y
sentimientos.

En este punto podemos recuperar la interrogaciéon de nuestra exposicion:
;qué nos define, lo que hablamos o lo que sentimos? Si tenemos en cuenta los
criterios de categorizacion y de identidad nacional, hemos de responder que no
hay diferencia; el hablar y el sentir, en el &mbito de la identidad nacional, son
practicamente indisociables. La lengua nos presenta a los demaés y la reaccién
de los demds a nuestra lengua es lo que nos posiciona individualmente y so-
cialmente frente a determinados conflictos o situaciones. Si bien es cierto que la
lengua no es el tinico marcador de identidad nacional, es uno de los marcadores
maés importantes. Pensemos en la siguiente pregunta: ;cémo podemos decir,
mostrar o hacer saber a los deméas que somos catalanes? La vinculacién entre el
hablar y el ser depende, en buena medida, de la respuesta a esta pregunta. ;Qué
pasa si cuando vamos por Europa y hablamos cataldn entre nosotros, los que
nos escuchan dicen: mira son italianos? La reaccién seguramente serd inevita-
ble, nos sentiremos molestos por no ser reconocidos y por ser confundidos. Los
sentimientos estan servidos.

Aqui podemos recuperar o plantear mds interrogantes: ;qué vincula las
emociones con la identidad y la lengua?, ;no son las relaciones entre grupos (y
por tanto la identidad) el factor que determina el juego entre estos conceptos?
Sila respuesta a esta tiltima pregunta es afirmativa, nos permite poner en juego
otro concepto, que siempre ha estado de forma latente en esta exposicién y que
no hemos explicitado hasta el momento: las relaciones de poder. Es imposible
entender las relaciones entre grupos sin tener en cuenta las relaciones de poder
que se establecen. Pensemos en las relaciones entre hombres y mujeres, entre
blancos y negros, entre judios y catélicos... el poder forma parte de estas re-
laciones, es més, el poder define estas relaciones (Foucault 1978; 1988). Hemos
puesto como ejemplos relaciones de identidades sexuales, de identidades étni-
cas, de identidades religiosas. ;Podemos pensar que las identidades nacionales
o las identidades lingtiisticas estdn en el mismo marco de relacién? La respuesta
es afirmativa: la lengua, ademds de ser un elemento de categorizacion, es un
elemento de relacién de poder.

La situacién social y politica actual en Catalunya (o si se prefiere en Espa-
fia) nos da muestras de esta relacién. A partir de la tltima manifestaciéon de
la «Diada» de Catalunya (11 de setiembre de 2012), la necesidad de manifes-
tacion externa de la catalanidad se ha puesto de manifiesto de forma amplia.
A nivel social nuestra manifestacién lingiifstica se limita a nuestras relaciones
directas, ;podemos ampliar esta manifestacion externa de catalanidad ademas
de la utilizacién de la lengua? Si... la utilizaciéon de otros marcadores catego-
riales identitarios, como por ejemplo las banderas colgadas de los balcones o
de las ventanas. Estas manifestaciones no dejan de ser elementos del juego de
las relaciones de poder y, por lo tanto, de pertenencia identitaria. Nos podemos
preguntar si sentimos lo mismo (en nuestro contexto catalan/espafiol) cuando
vemos al vecino de enfrente colgar una bandera espafiola o una bandera cata-

lanua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



30 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

lana o una bandera independentista catalana. Si la respuesta es no, es que las
emociones o sentimientos estdn implicados.

Este contexto de interaccién que hemos usado como ejemplo puede ser
valido por la situacién de conflicto politico pero también lo puede ser por la
situacién de contexto de frontera, de contexto de limite, de un contexto de tltimo
bastiéon de la vida conocida, entendida, compartida, de la vida familiar, de la
vida de los ancestros, de los antiguos «nosotros».

Seguramente hemos puesto en juego conceptos que necesitarfan una mejor
definicién o explicacion, pero si hemos logrado que se «intuya» que la relacién
entre ellos es posible, interesante o pertinente, el puente estd construido.

Quizds en este punto podamos entender el denominado dolor de lengua, es
decir, el dolor del que pierde, del que no puede positivar a su grupo con el
habla o el del que desea que la lengua sirva simplemente para interactuar,
para crear realidades nuevas con otros, del que acepta el cambio a cambio de
progresar y poder recordar lo que habia sido pero no le dejan, del que siente que
pierde quizés una forma de entender el mundo, del que deja atrds una realidad
compartida.

(Es esta forma de entender la que hemos de adoptar? Es decir, ;cémo pode-
mos contrastar la implicacién y la importancia de las emociones o sentimientos
en la lengua, su uso, su valoracién y su significacién social? El dolor de lengua
no se puede observar directamente. La importancia o significacién del uso de
una lengua en un territorio en el que este uso no estd asegurado por defini-
cién, es decir, por el estado y sus hablantes, no se puede medir directamente.
En esta terra ignota nos queda la gente, las personas, sus comunidades y sus
relaciones sociales y familiares. Nos queda también el andlisis de la actuacién
de las instituciones (el estado, la escuela, las asociaciones. ..). Nos quedan los
productos sociales y culturales (los trazos) que dan muestra de la vitalidad de
lo conseguido y de lo que se puede perder. Nos queda acceder a lo vitalmente
personal, a lo compartido socialmente y a lo logrado culturalmente.

Referencias
Dorsk, Willem (1979): Psicologia social y relaciones entre grupos (estudio experimen-
tal). Vol. II (la diferenciacion categorial y el intergrupo). Barcelona: Rol.

Foucautr, Michel (1978): Historia de la sexualidad. Vol. 1: La voluntad de saber.
Madrid: Siglo XXL

Foucautr, Michel (1988): Un didlogo sobre el poder. Madrid: Alianza Editorial.

Kunn, Thomas S. (1975): La estructura de las revoluciones cientificas. Madrid:
Fondo de Cultura Econémica.

Moscovicl, Serge (1972): La societé contre nature. Paris: Union Génerale
d’Editions.

Napat, Josep Maria (2005): La llengua sobre el paper. Girona: CCG Edicions.

© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)



Identidad, sentimientos y lengua 31

Napat, Josep Maria (2012): «I si escric llengua, veus?, el dolor em trenca I'anima.»
Per queé vivim les llengiies amb tanta passié?: Discurs llegit en la sessié inaugural
del curs 2012-2013. Barcelona: Institut d’Estudis Catalans. URL: <http:
//www.iec.cat/activitats/documents/11i%C3%A70_inaugural.pdf>.

PAEz, Dario D.; ApRrIAN, José A. (1993): Arte, lenguaje y emocién: La funcion de la
experiencia estética desde una perspectiva vigotskiana. Madrid: Fundamentos.

Tajrer, Henri (1972): «La catégorisation sociale.» In: Serge Mosocvicr [ed.]:
Introduction a la psychologie sociale. Paris: Larousse.

TayrerL, Henri (1984): Grupos humanos y categorias sociales. Barcelona: Herder.

Tajrer, Henri; Biiric, M.G.; Bunpy, R.P; FLamenT, Claude (1971): «Social cate-
gorization and intergroup behaviour.» European Journal of Social Psychology
1(2): 149-178. DOI: 10.1002/ejsp.2420010202.

Vicortski, Lev S. (1972): Psicologia del arte. Barcelona: Barral.

Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch
Universitat de Girona

Departament de Psicologia

Grup de recerca Envelliment, Cultura i Salut
Plaga de Sant Domenec, 9

E-17071 Girona

Catalunya, Espanya

lanua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

BDD-A5307 © 2013 Romania Minor
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)


http://www.tcpdf.org

