
Identidad, sentimientos y lengua:
¿nos definimos por lo que sentimos

o por lo que hablamos?

Identity, feelings and language,
do we define by what we feel or by what we speak?

Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch
Universitat de Girona
santiago.perera@udg.edu.

pilar.monreal@udg.edu

Received: 1.iv.2013
Accepted: 6.iv.2013

Abstract

This paper aims to bring the social dimension into the analysis of the rela-
tionship between feelings and language, in order to try to see if the context
of social meanings offers us useful guidelines to begin to understand the
importance of this relationship and consider its implications. We would
transcend the meaning of concepts of language and feelings to begin bridg-
ing contact between the two, and we suggest that this bridge might be
constructed with social foundations, taking into account the need of the
«others», its existence to ensure our existence, the need to share meanings
in the world around us and the need to develop tools that allow us to
develop cultural practices and identification. This exposition will attempt
not only to focus on the concepts of language and feelings but also we,
although we believe necessary to strengthen the contact bridge, introduce
the concepts of social identity, social categorization and power relations.

Key words: Social identity, intergroup relations, feelings, language.

Resumen

Este artículo pretende poner de relevancia la dimensión social en el análisis
de la relación entre sentimientos y lengua para intentar ver si el contexto de
los significados sociales nos ofrece pautas de reflexión útiles para entender
la importancia de esta relación y valorar sus implicaciones. Quisiéramos
trascender el significado de los conceptos de sentimiento y lengua para po-
der empezar a tender un puente de contacto entre ambos, y este puente
proponemos que esté construido con fundamentos sociales, es decir, tenien-
do en cuenta la necesidad que tenemos de los «otros», de su existencia para

Ianua. Revista Philologica Romanica
Vol. 13, issue 1 (2013): 23–31

c© Romania Minor

23
ISSN 1616-413X

http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



24 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

asegurar la nuestra, de la necesidad de compartir significados del mundo
que nos rodea y de la necesidad de elaborar instrumentos que nos permitan
desarrollar prácticas culturales y de identificación. En esta exposición inten-
taremos no sólo poner en escena los conceptos de lengua y sentimiento sino
también, puesto que también lo creemos necesario para fortalecer el puente
de contacto, presentar los conceptos de identidad social, de categorización
social y de relaciones de poder.

Palabras clave: Identidad social, relaciones intergrupales, sentimientos,
lengua.

A menudo la introducción de la palabra sentimientos en un ámbito académico
genera un cierto grado de incertidumbre. Puede generarse por no saber cómo
van a ser tratados los sentimientos, o, quizás, porque hacen referencia a aspectos
que se consideran íntimos, privados o personales, o la incertidumbre puede ser
por no estar relacionado con objetos susceptibles de ser tratados científicamente.
Los sentimientos se vuelven escurridizos cuando tratamos de definirlos, no
podemos dar ninguna unidad de medida, o si la damos parece que no mida
nada, y por si fuera poco no sabemos si todos sentimos lo mismo cuando
decimos que sentimos algo. Es posible que el estudio de los sentimientos sea
un tanto más lógico o pertinente o genere menos incertidumbre cuando nos
situamos en un marco psicológico, pero incluso en este marco hay un nivel
de confusión. Cuando hablamos de sentimientos ¿estamos hablando también
de emociones?, ¿son cosas distintas?, ¿nos referimos a reacciones fisiológicas o
estamos frente a un elemento que se sitúa en la frontera de los fisiológico, lo
psicológico y lo social? La lista de interrogantes podría ser más larga y, como
podemos ver, el grado de incertidumbre mencionado al principio no quedará
más reducido.

Queremos señalar que el estudio o el interés por las emociones no es nuevo,
y no solamente el interés por las emociones en si mismas sino por la relación
de las emociones con otros elementos, como por ejemplo el arte. Vigotski ya
mostró su interés por las emociones en su obra sobre la psicología del arte
(Vigotski 1972) y estableció la naturaleza biológica, social y cultural de las
emociones. Para Vigotski el desarrollo de las emociones es la transformación de
lo social en individual, es decir, la interiorización de secuencias de interacción en
procesos psicológicos (Páez & Adrián 1993, 31). Pero aún con esta definición y
esta relación las emociones, los sentimientos, han quedado y quedan alejados de
los intereses de estudio y de su relación con otros elementos, siguen generando
este cierto grado de incertidumbre.

A pesar de todo la realidad se impone y, a pesar de incertidumbres e inde-
finiciones, podemos observar como los sentimientos aparecen no solamente en
relación a cuestiones individuales o privadas, también aparecen en relación a
situaciones sociales. La marginación de determinados colectivos, el ninguneo
de pueblos indígenas o la injusticia social diaria hacen aflorar de forma muy
visible sentimientos y emociones y estos sentimientos no nos parecen extraños o
indefinidos, en definitiva, se relacionan con situaciones en las que hay personas

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



Identidad, sentimientos y lengua 25

implicadas. Podemos poner rostros a la injusticia, podemos poner nombres a
la marginación y podemos poner lugares, culturas y familias al ninguneo de
pueblos. Podemos «ver» a quien van dirigidos estos sentimientos. Lo que no
es tan evidente o quizás un poco más extraño es cuando los sentimientos se
relacionan con cuestiones sociales que no son tan fáciles de «ver», cuando no es
tan fácil poner rostros o lugares, cuando los sentimientos se relacionan con ele-
mentos que podemos pensar que se viven privadamente pero que en realidad
se comparten socialmente.

Uno de estos elementos a los que nos referimos es la lengua, podemos pen-
sar que su uso es una decisión individual y que en definitiva se trata de lo que
aparece en los diccionarios y que es lo que da nombre a las reales academias
de la lengua, pero hay más. Su uso no es solamente una cuestión individual,
hace referencia al grupo con el que se comparte relaciones, hace referencia a lo
que se ha aprendido en la infancia, hace referencia a como hemos aprendido a
conocer el mundo. ¿Podemos pensar que la lengua es capaz de hacer aflorar sen-
timientos intensos? ¿Podemos pensar que estos sentimientos no son solamente
sentimientos privados sino que son también sentimientos sociales, sentimientos
compartidos? Si la respuesta es sí, es lo que da sentido al título de este artículo.

El planteamiento de estos interrogantes no surge de forma aislada, surge de
compartir durante unos cuantos años, con historiadores de la lengua, cuestiones
sobre el valor social de la lengua, la relación entre dialectos y lenguas o el
papel de la lengua en las identidades nacionales. Esta relación de diferentes
disciplinas nos ha exigido, no solamente compartir intereses, nos ha exigido
también abandonar prejuicios y a aprender del otro, nos ha exigido adaptar
conceptos y teorías y a pensar en términos interdisciplinares. Si no se tiene
en cuenta este contexto, alguien se podría preguntar ¿qué tendrá que ver la
historia de la lengua con la relación entre lengua y sentimientos? La respuesta a
esta pregunta depende del concepto que se tenga de historia. La aproximación
histórica a cualquier concepto depende, ya no tanto de cómo se piense este
concepto, como de la idea de historia que se tenga (Kuhn 1975). La historia puede
ser solamente el paso del tiempo, sus efectos y sus constancias objetivas o puede
ser el trazo que dejan las relaciones e interacciones humanas y sus productos.
Estos productos a los que hacemos referencia son los que podemos denominar
productos sociales, alejados de la objetividad pero próximos al significado y a
su importancia vital para el desarrollo de la persona, no como individuo sino
como ser social.

Desde el momento en que a un historiador le interesa, no solamente la histo-
ria de los hechos, sino también la historia de los productos sociales, es cuando
entendemos que un historiador de la lengua se interrogue por los sentimientos
en relación a las lenguas y es también cuando la mirada histórica se aleja del
«objeto» típico y definido por la lingüística como lengua y se acerca a uno de los
productos sociales por excelencia, a uno de los objetos sociales más definitorios
como lo es la lengua.

A lo que nos referimos es a la dimensión social de la lengua, esta dimensión
social no se ve y no depende de las gramáticas, los académicos no pueden
normativizar sobre su impacto y trascendencia social, la dimensión social de

Ianua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



26 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

la lengua se relaciona más con grupos, fronteras no empíricas, con categorías
de personas, con identidades y con la necesidad de trascender (Nadal 2005),
que con la evolución de los fonemas, del primer texto escrito con ella o de la
publicación de la primera gramática normativa. Pero en definitiva hablamos de
la lengua como un producto del trazo de las interacciones humanas a lo largo
del tiempo (no sólo en pasado, también en futuro).

La mirada histórica tradicional de la lengua se interesa por la objetividad
de la lengua y sus evoluciones y modificaciones también objetivas. La mirada
histórico-social de la lengua, la de los trazos y productos sociales, se puede
permitir preguntarse si la lengua es inevitable, si a través de la lengua se cons-
truyen naciones y, por lo tanto, identidades, imprescindibles para la definición
social de las personas, o bien si la lengua nos permite perpetuarnos y hacer
transmisible lo que nuestro grupo ha aprendido sobre el mundo y cómo lo ha
conocido (Nadal 2012).

En esta introducción de conceptos y de contextos han ido apareciendo ya
las claves que pueden servir de base para la justificación del título de esta
exposición. El interrogante que nos planteamos era ¿Se puede establecer alguna
relación entre lengua y sentimientos? ¿Es emocional la lengua? ¿Entre lengua
y sentimientos cabe un tercer concepto como el de identidad? ¿Qué nos define
más: lo que sentimos o lo que hablamos?

En este contexto de diferentes miradas, de interdisciplinariedad, creemos
que no podemos tratar los conceptos de forma independiente, o uno por uno.
Esto sería lo pertinente en la especialidad académica y no estamos en este
caso. Lo que creemos que es pertinente es poner de manifiesto la relación de
los conceptos teniendo en cuenta siempre los puentes. Seguimos intentando
poner en relación sentimientos y lengua. Y para esta relación pensamos que es
importante introducir el concepto de identidad social.

La importancia de la identidad ya la puso de manifiesto Tajfel (Tajfel et
al. 1971) con la teoría de la identidad social. La elaboración de esta teoría
se sitúa en la necesidad de comprender como se desarrollan las relaciones
intergrupales. Esta necesidad nace de la observación de una constancia: las
relaciones entre grupos de una misma dimensión categorial (sexo, religión,
color de la piel, nacionalidad, etc.) acaban en relaciones de discriminación
de mayor o menor intensidad entre los grupos en relación, es decir, acaban
generando estereotipos, prejuicios o relaciones de desigualdad. Si fuésemos
capaces de hacer un rápido recorrido histórico en la relación entre diferen-
tes grupos (hombres–mujeres; blancos–negros; blancos–amarillos; cristianos–
judíos; judíos–musulmanes; derechas–izquierdas; catalanes–españoles, etc.) se-
guramente podríamos constatar que estas relaciones nunca han sido de igual-
dad, siempre han sido o son relaciones de discriminación en las que uno de los
grupos es negativizado, infravalorado o ninguneado. ¿Qué procesos orientan a
este fin?

Tajfel propuso que tenemos una necesidad social «vital» que consiste en ela-
borar una identidad social positiva, es decir, de sentir que nuestras pertenencias
grupales nos positivizan como individuos, que somos valorados de forma po-
sitiva por pertenecer, por ser de este grupo. ¿Cómo se consigue una identidad

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



Identidad, sentimientos y lengua 27

social positiva? ¿Cómo conseguimos que nuestro grupo sea valorado socialmen-
te de manera positiva? La respuesta es simple: negativizando (discriminando)
al otro grupo.

Eso significa que las características de nuestro grupo, aquello que nos define
no es suficiente para proporcionarnos una buena identidad social y en conse-
cuencia necesitamos un contraste, necesitamos a otro grupo para compararnos
con él, para lograr que el resultado sea que nuestro grupo es mejor. Pero pa-
ra ello necesitamos que el otro sea peor y la mejor forma de conseguirlo es
discriminándolo, negativizando sus características. Es nuestra forma de existir.

Esta dinámica de contrastes no es exclusiva de las relaciones intergrupales,
el proceso de conceptualización también la utiliza. Pensemos en los colores y
en concreto pensemos en el color blanco: ¿podríamos pensar o podríamos ver
el color blanco si no viésemos el color negro? La respuesta es no, y a la inversa
igual: ¿podríamos ver o pensar el color negro sin el color blanco? La respuesta
es no. Si todo fuese blanco no distinguiríamos nada o si todo fuese negro no
distinguiríamos nada. Para el blanco hace falta el negro y para el negro hace
falta el blanco.

En términos de relaciones intergrupales el resultado es que «los otros» son un
elemento imprescindible para construir un «nosotros», lo necesitamos para afir-
mar de forma positiva nuestra identidad. Sin los «otros» no hay un «nosotros».
Esto confirma, una vez más, nuestra naturaleza social.

La pregunta que surge inmediatamente es, quienes son los «otros» y quienes
son «nosotros». Aquí entra en juego un proceso básico, simple y perceptivo,
pero con unas implicaciones socio cognitivas y conductuales impresionantes:
el proceso de la categorización social (Tajfel 1972). Este proceso se basa en
la percepción de determinados criterios para establecer diferenciaciones entre
grupos con significación social, por ejemplo el color de la piel, rasgos sexuales,
como vestimos, prácticas religiosas o como hablamos. Este proceso permite
tener una percepción clasificada de nuestro entorno y nos permite conocer
al otro solamente mirándolo o escuchándolo. La importancia de este proceso
está en que es un proceso de percepción social, es decir, no percibimos con la
mirada, percibimos con la realidad social. Esta realidad social implica añadir
los estereotipos a este sistema de categorización.

Este proceso, junto con la identidad social, puede tener sus implicaciones
para los estudiosos de la historia de la lengua, ya que se puede entender que «si
una lengua ha de servir de base de la identidad de una nación, ha de satisfacer
como ésta, dos necesidades, la primera, crear cohesión interna y, la segunda,
crear diferenciación externa» (Nadal 2005, 24), es decir, las bases de la teoría de
la identidad social de Tajfel, sin la diferenciación no hay cohesión, sin el «otro»
no hay un «nosotros». No deja de ser curioso que lleguemos a los mismos sitios.

Pero hemos dicho que intentaríamos poner de manifiesto relaciones. En esta
descripción ¿qué papel juega la lengua? y, especialmente, ¿qué papel juegan los
sentimientos o las emociones?. Tajfel definió la identidad social como «aquella
parte del auto concepto de un individuo que deriva del conocimiento de su per-
tenencia a un grupo social juntamente con el significado valorativo y emocional
asociado a esta pertenencia» (Tajfel 1984, 292). En esta definición, de la que Taj-

Ianua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



28 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

fel ya admitió que tenía sus limitaciones, vemos una relación entre identidad y
emociones, pero. . . aquí se quedó.

Tajfel apunta que estamos «motivados» a conseguir una identidad social
positiva y en esta motivación deja entrever la presencia de las emociones, pero
nada más. No describe, explica ni hace entrar en juego en sus investigaciones
empíricas a las emociones. Pero podemos destacar algunos elementos que nos
pueden ayudar a entender el papel de estas emociones.

La identidad social necesita objetivarse, necesita hacerse visible tanto para
los «otros» como para los «nosotros» y esto no siempre es fácil. No lo es para la
ideología por ejemplo y no lo es para la lengua. La categorización es un proceso
socio-perceptivo, es decir, se tiene que «ver» pero se puede ver no solo con los
ojos, también se puede ver con la percepción social. La ideología no se ve pero la
podemos deducir (aunque no sea cierta) por el vestir. Con la identidad religiosa,
a veces, es lo mismo, no la podemos ver pero la podemos deducir con la forma
de vestir, con el comportamiento etc. ¿Qué pasa con la lengua? La lengua puede
ser un marcador categorial de identidad nacional. Mirando a la gente por la
calle no siempre sabemos si es catalana, castellana, italiana, francesa o alemana,
necesitamos escuchar para saber quiénes son y necesitamos hablar para mostrar
quienes somos. La lengua se convierte de esta forma en un marcador social para
situar a los demás en un ámbito identitario nacional y para situarnos nosotros
respecto de los demás en el mismo ámbito, es decir, el habla, la lengua nos define
como grupo y nos hace reconocibles a los miembros de nuestro grupo.

En este punto tenemos que poner de manifiesto dos visiones un tanto opues-
tas. Doise en su estudio de las relaciones intergrupales (Doise 1979, 228) apuntó
que «si hay un comportamiento que haga referencia a la articulación de lo
psicológico y de lo sociológico es el comportamiento lingüístico». Nótese que
al habla, al hecho de hablar, se le denominaba comportamiento lingüístico. Doi-
se alude a este comportamiento, como ejemplo de diferenciación categorial y
apunta que en función del contexto un individuo puede aumentar su acento
para indicar una similitud con alguien o bien una diferenciación con otro. Esta
diferenciación, según Doise, depende de la relación entre los grupos de hablan-
tes, es decir, entre identidades. Otro autor, Moscovici, define la diferenciación
lingüística como «un instrumento que sirve para cooperar, para comunicarse
pero, simultáneamente, sirve para no cooperar, para disociar [. . . ] quizás los
hombres han empezado a hablar para engañar a los animales, y han escrito
para engañar a los que hablar» (Moscovici 1972, 331). Podríamos añadir que
la lengua puede servir para unificar (lenguas latinas, mediterráneas) o puede
servir para diferenciar (catalán–castellano; catalán–valenciano). El contexto de
relación es el que puede marcar la diferencia (recuperaremos posteriormente
esta afirmación).

Tajfel (1984, 379) plantea que la lengua puede ser un instrumento diferen-
ciador y al mismo tiempo de autodefinición positiva con una fuerte carga emo-
cional. Como ejemplo de esta dualidad podemos hacer referencia al modelo de
inmersión lingüística catalana y a la «necesidad» de españolizar a los escolares
catalanes expresada por «nuestro» ministro de educación, cultura y deporte.

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



Identidad, sentimientos y lengua 29

Como podemos ver, al poner en relación los conceptos acabamos poniendo
de manifiesto lo que nos interesa, esto es, relaciones entre lengua, identidad y
sentimientos.

En este punto podemos recuperar la interrogación de nuestra exposición:
¿qué nos define, lo que hablamos o lo que sentimos? Si tenemos en cuenta los
criterios de categorización y de identidad nacional, hemos de responder que no
hay diferencia; el hablar y el sentir, en el ámbito de la identidad nacional, son
prácticamente indisociables. La lengua nos presenta a los demás y la reacción
de los demás a nuestra lengua es lo que nos posiciona individualmente y so-
cialmente frente a determinados conflictos o situaciones. Si bien es cierto que la
lengua no es el único marcador de identidad nacional, es uno de los marcadores
más importantes. Pensemos en la siguiente pregunta: ¿cómo podemos decir,
mostrar o hacer saber a los demás que somos catalanes? La vinculación entre el
hablar y el ser depende, en buena medida, de la respuesta a esta pregunta. ¿Qué
pasa si cuando vamos por Europa y hablamos catalán entre nosotros, los que
nos escuchan dicen: mira son italianos? La reacción seguramente será inevita-
ble, nos sentiremos molestos por no ser reconocidos y por ser confundidos. Los
sentimientos están servidos.

Aquí podemos recuperar o plantear más interrogantes: ¿qué vincula las
emociones con la identidad y la lengua?, ¿no son las relaciones entre grupos (y
por tanto la identidad) el factor que determina el juego entre estos conceptos?
Si la respuesta a esta última pregunta es afirmativa, nos permite poner en juego
otro concepto, que siempre ha estado de forma latente en esta exposición y que
no hemos explicitado hasta el momento: las relaciones de poder. Es imposible
entender las relaciones entre grupos sin tener en cuenta las relaciones de poder
que se establecen. Pensemos en las relaciones entre hombres y mujeres, entre
blancos y negros, entre judíos y católicos. . . el poder forma parte de estas re-
laciones, es más, el poder define estas relaciones (Foucault 1978; 1988). Hemos
puesto como ejemplos relaciones de identidades sexuales, de identidades étni-
cas, de identidades religiosas. ¿Podemos pensar que las identidades nacionales
o las identidades lingüísticas están en el mismo marco de relación? La respuesta
es afirmativa: la lengua, además de ser un elemento de categorización, es un
elemento de relación de poder.

La situación social y política actual en Catalunya (o si se prefiere en Espa-
ña) nos da muestras de esta relación. A partir de la última manifestación de
la «Diada» de Catalunya (11 de setiembre de 2012), la necesidad de manifes-
tación externa de la catalanidad se ha puesto de manifiesto de forma amplia.
A nivel social nuestra manifestación lingüística se limita a nuestras relaciones
directas, ¿podemos ampliar esta manifestación externa de catalanidad además
de la utilización de la lengua? Sí. . . la utilización de otros marcadores catego-
riales identitarios, como por ejemplo las banderas colgadas de los balcones o
de las ventanas. Estas manifestaciones no dejan de ser elementos del juego de
las relaciones de poder y, por lo tanto, de pertenencia identitaria. Nos podemos
preguntar si sentimos lo mismo (en nuestro contexto catalán/español) cuando
vemos al vecino de enfrente colgar una bandera española o una bandera cata-

Ianua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



30 Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch

lana o una bandera independentista catalana. Si la respuesta es no, es que las
emociones o sentimientos están implicados.

Este contexto de interacción que hemos usado como ejemplo puede ser
válido por la situación de conflicto político pero también lo puede ser por la
situación de contexto de frontera, de contexto de límite, de un contexto de último
bastión de la vida conocida, entendida, compartida, de la vida familiar, de la
vida de los ancestros, de los antiguos «nosotros».

Seguramente hemos puesto en juego conceptos que necesitarían una mejor
definición o explicación, pero si hemos logrado que se «intuya» que la relación
entre ellos es posible, interesante o pertinente, el puente está construido.

Quizás en este punto podamos entender el denominado dolor de lengua, es
decir, el dolor del que pierde, del que no puede positivar a su grupo con el
habla o el del que desea que la lengua sirva simplemente para interactuar,
para crear realidades nuevas con otros, del que acepta el cambio a cambio de
progresar y poder recordar lo que había sido pero no le dejan, del que siente que
pierde quizás una forma de entender el mundo, del que deja atrás una realidad
compartida.

¿Es esta forma de entender la que hemos de adoptar? Es decir, ¿cómo pode-
mos contrastar la implicación y la importancia de las emociones o sentimientos
en la lengua, su uso, su valoración y su significación social? El dolor de lengua
no se puede observar directamente. La importancia o significación del uso de
una lengua en un territorio en el que este uso no está asegurado por defini-
ción, es decir, por el estado y sus hablantes, no se puede medir directamente.
En esta terra ignota nos queda la gente, las personas, sus comunidades y sus
relaciones sociales y familiares. Nos queda también el análisis de la actuación
de las instituciones (el estado, la escuela, las asociaciones. . . ). Nos quedan los
productos sociales y culturales (los trazos) que dan muestra de la vitalidad de
lo conseguido y de lo que se puede perder. Nos queda acceder a lo vitalmente
personal, a lo compartido socialmente y a lo logrado culturalmente.

Referencias

Doise, Willem (1979): Psicología social y relaciones entre grupos (estudio experimen-
tal). Vol. II (la diferenciación categorial y el intergrupo). Barcelona: Rol.

Foucault, Michel (1978): Historia de la sexualidad. Vol. 1: La voluntad de saber.
Madrid: Siglo XXI.

Foucault, Michel (1988): Un diálogo sobre el poder. Madrid: Alianza Editorial.

Kuhn, Thomas S. (1975): La estructura de las revoluciones científicas. Madrid:
Fondo de Cultura Económica.

Moscovici, Serge (1972): La societé contre nature. Paris: Union Génerale
d’Éditions.

Nadal, Josep Maria (2005): La llengua sobre el paper. Girona: CCG Edicions.

c© Romania Minor
http://www.romaniaminor.net/ianua/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor



Identidad, sentimientos y lengua 31

Nadal, Josep Maria (2012): «I si escric llengua, veus?, el dolor em trenca l’ànima.»
Per què vivim les llengües amb tanta passió?: Discurs llegit en la sessió inaugural
del curs 2012–2013. Barcelona: Institut d’Estudis Catalans. URL: <http:
//www.iec.cat/activitats/documents/lli%C3%A7o_inaugural.pdf>.

Páez, Darío D.; Adrián, José A. (1993): Arte, lenguaje y emoción: La función de la
experiencia estética desde una perspectiva vigotskiana. Madrid: Fundamentos.

Tajfel, Henri (1972): «La catégorisation sociale.» In: Serge Mosocvici [ed.]:
Introduction à la psychologie sociale. Paris: Larousse.

Tajfel, Henri (1984): Grupos humanos y categorías sociales. Barcelona: Herder.

Tajfel, Henri; Billig, M.G.; Bundy, R.P.; Flament, Claude (1971): «Social cate-
gorization and intergroup behaviour.» European Journal of Social Psychology
1(2): 149–178. DOI: 10.1002/ejsp.2420010202.

Vigotski, Lev S. (1972): Psicología del arte. Barcelona: Barral.

Santiago Perera Izquierdo & Pilar Monreal Bosch
Universitat de Girona
Departament de Psicologia
Grup de recerca Envelliment, Cultura i Salut
Plaça de Sant Domènec, 9
E-17071 Girona
Catalunya, Espanya

Ianua 13, issue 1 (2013)
ISSN 1616-413X

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:57 UTC)
BDD-A5307 © 2013 Romania Minor

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

