
ISSN 1616-413X 135

SISTEMA LITERARIO CRISTIANO Y TRADICIÓN CLÁSICA:
EL GÉNERO HISTORIOGRÁFICO

JOSÉ ANTONIO LÓPEZ SILVA
Universdidade de Santiago de Compostela

Es lejanamente censurable la afirmación de que cualquier estudio sobre la tradición clá-
sica en el periodo tardoantiguo y medieval presupone su realización sobre bases muy
diferentes de las que el estudioso tendría que trazar para el abordaje de la misma a partir
del Renacimiento y la época moderna en general. Como bien han señalado diferentes
autores, la concepción medieval de la Antigüedad (López Estrada 1970) supone la inser-
ción de la misma en su cronología, de un modo vivo y caracterizado fundamentalmente
por la presentización, frente a la ruptura y el deseo consciente de volver atrás superando
una época por medio, que se dará en el Renacimiento1:

Non si debe dimenticare che l´antichitá classica non rappresenta per il
Medioevo una civiltá diversa o un paradiso perduto. Nonostante la differenza
di religione, gli uomini del Medioevo non avvertirono, fino al Petrarca,
l´esistenza di una frattura tra l´età classica e il proprio tempo.

(Weiss 1989: 3. Cf. Kristeller 1979; y para aspectos más concretos rela-
cionados precisamente con la influencia de la literatura cristiana, Garin
1938).

Si vamos a proceder al estudio de fenómenos de influencia literaria en ciertos periodos,
—y sobre todo para el Bajo Imperio y la Antigüedad Tardía—, tal vez convenga colocar
a un nivel menos destacado la perspectiva teórica que de una u otra forma ha predomi-
nado en la  Filología Clásica, hasta hace muy pocos años en nuestro país, que suponía
ceñir el marco disciplinar de la investigación del texto al exclusivismo de la historia
literaria, dejando de lado, salvo excepciones, los avances de la Teoría de la Literatura y
de la Crítica del texto. Puesto que dicha teoría presupone la clasificación y el análisis
                                               
1 Cf.

...Poterunt discussis forte tenebris
ad purum priscumque iubar remeare nepotes.

Tunc Elicona nova revirentern stirpe videbis,
tunc lauros frondere sacras; tunc alta resurgent
ingenia atque anirni dociles, quibus ardor honesti
Pyeridum studii veterem geminabit amorem...
Tum iuvenesce, precor, curn iarn lux alma poetis
commodiorque bonis cum primum affulserit aetas.

 Africa, IX, 456-461, 475-476, ed.  N. Festa, Florencia, 1926, y V. Fera, La revisione petrarchesca
dell’«Africa», Messina, 1984, págs. 458-459.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 136

textual y autorial a través de la distinción cronológica de diferentes periodos, según de-
terminadas características, convendría tener en cuenta además las nuevas perspectivas
interdisciplinares basadas fundamentalmente en la noción de pluralidad (Feyerabend
1986) para el estudio sincrónico o diacrónico de un sistema literario. Por supuesto, tal
afirmación tiene una conexión evidente e intrínseca con la necesidad de poner en duda
cualquier intento, revelado inevitablemente como artificioso, de delimitación de épocas
y sobre todo, de la Edad Media, que aquí nos atañe directamente. No es este trabajo el
lugar para realizar un estado de la cuestión sobre cronología alto y bajomedieval, pero sí
debe interesar destacar, desde la óptica de la historiografía, el hecho de que tales deli-
mitaciones no sólo tienen o deberían tener más bien un valor gnoseológico sino que
además son muchas veces el resultado de clasificaciones heredadas dificilmente admisi-
bles en el estatuto de las investigaciones actuales. Así, y para ceñirnos a la órbita del
mundo clásico, los numerosos intentos de delimitación a nivel histórico y literario de la
caída del Imperio Romano de Occidente y el inicio de la Edad Media han llevado desde
principios de siglo a asumir, en cambio, una esencial continuidad en todos los aspectos
desde el siglo III hasta al menos principios del VII. Pirenne (1935) fue uno de los prime-
ros en remarcar cómo la muralla que rompe los límites del mundo clásico ha sido colo-
cada más bien por los árabes que por los bárbaros, quienes en gran cantidad de ocasio-
nes mantuvieron un poder extemporáneo a la estructura interna del Bajo Imperio. Ma-
rrou (1977) y Brown (1971, 1978) la han ratificado a nivel manualístico.

En todos los acontecimientos, tanto de índole política como económica o de mentali-
dades, la continuidad en Occidente pese a las crisis de todo tipo fue la tónica evidente, y
en último caso, la sustentadora de la lengua y la cultura latinas gracias a una pervivencia
malgre tout del sistema educativo romano y su entidad cultural, amparado por el mante-
nimiento de las estructuras socioeconómicas básicas del Imperio de Occidente hasta la
evoluciónde las mismas hacia el feudalismo.

Consideramos, pues, que cualquier estudio respecto a la tradición literaria del mundo
clásico en la Edad Media debería de enfocarse más bien como las relaciones no tanto
entre dos ámbitos cronológicos como entre dos sistemas literarios2: el pagano, domi-
nante hasta el siglo III, y desde ahí en adelante, el cristiano. Considero además que de-
bemos estudiar la literatura cristiana como un sistema propio y no como perteneciente al

                                               
2 Entiendo por sistema literario, no sólo

 “The complex of activities or any section thereof, for which systemic relations can be hypothsized to
support the option of considering tem “literary” (Even-Zohar 1990: 28.)

sino que la definición debe verse como opuesta a la dicotomía saussuriana, en el sentido de que aún en-
tendiendo por el mismo un conjunto de elementos que mantienen relaciones entre sí, dicha estructura
poseerá más bien un carácter abierto y heterogéneo, en el que diversas opciones y estratos, sistemas den-
tro del sistema, pueden coexistir al mismo tiempo. El sistema, o mejor dicho, el polisistema —ambas
formas son correctas, pero la segunda tiene la ventaja de señalar la heterogeneidad interna— (Even-Zohar
1990: 14), se organizará en uno o más centros con una periferia, y con una estratificación interna clara.
Entre sus elementos conformadores destacan, puesto que hay que entender que dicha noción se basa en su
carácter de funcionalidad dinámica, como un fenómeno de naturaleza semiótica organizado socialmente
en un marco cultural: el productor, el consumidor, el producto, el mercado e institución, y el repertorio,
entendiendo por este (Even -Zohar 1990: 41) el conjunto de reglas y materiales que regulan la creación y
el uso de un producto dado, así como a otro nivel, pero para algunos autores elemento igualmente con-
formador y definitorio del sistema al lado del repertorio sería el concepto de tradición (Toury 1991).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 137

sistema grecolatino ofreciendo éste dos tipos de producto distintos, el pagano y el cris-
tiano, ya que el sistema literario cristiano reune suficientes rasgos individualizadores
que subrayarán la esencial novedad del mismo frente a los paganos griego y latín. Por
supuesto, no pretendo aquí partir de las mismas bases que aportó la Escuela de Nimega
(Shrijnen 1932; Mohrmann 1950) para hablar de una literatura cristiana asociada a un
latín cristiano. Hoy sabemos que la situación es demasiado compleja como para poder
reducirse a términos simples, pero hay diversos puntos de partida que exponer para jus-
tificar esta afirmación. En primer lugar, cuando he mencionado la oposición sistema
literario cristiano versus sistema literario pagano estaba siendo conscientemente sim-
plista, ya que pretendía destacar la oposición nuclear por la cual se regirá el sistema
cristiano: los conceptos de paganismo y cristianismo son lo suficientemente importantes
y definitorios como para que obliguen a considerar que no sólo no afectan a una parte
del sistema literario clásico, sino que además motivarán la diferenciación a todos los
órdenes que hará que podamos considerar el cristianismo como uno de los rasgos defi-
nitorios del Spätantikes Geist, como bien propuso Jonas (Jonas 1934).

De hecho el sistema literario cristiano se organizará precisamente desde el estatuto de
un sistema literario periférico, con las características propias de estos (Even-Zohar
1990: 16; Lambert 1987a: 61). Comienza siendo la literatura de una comunidad defini-
da, con formas específicas de organización socioeconómica y de pensamiento que moti-
van en un determinado momento la necesidad comunicativa de creación de una literatu-
ra, en un principio de tipo protéptico. Si primeramente las conexiones literarias e ideo-
lógicas se dan fundamentalmente con el contexto cultural judaico (Rowland 1987),
pronto se abren a través del mismo a la comunidad judaizante de la diáspora, educada en
los patrones helenísticos (Hechos, 21, 4; Cf. Sandmel 1969; Sanders 1985, 1993b,
1994a, 1994b; Tcherikover 1961). No es banal precisamente que la literatura cristiana,
escrita en ese sentido en las lenguas del Imperio, el griego, y más tarde el latín, debe
englobarse en el polisistema del Imperio Romano, esto es, en el polisistema griego o
latino, según la lengua en que se halle escrita, y no en el polisistema literario judaico, sin
que ello mismo vaya en menoscabo de su consideración como sistema literario propio,
pero englobado marginalmente en un polisistema mayor. Del mismo modo, habrá que
englobar en el polisistema literario egipcio la literatura cristiana en copto, o en el  siste-
ma siríaco o el armenio respectivamente la escrita en esas lenguas. En todos esos casos,
la ya señalada consideración de sistema literario propio nos permite dar cuenta  ade-
másde las conexiones entre estos sistemas a raíz de compartir los rasgos básicos y de
existir diferentes conexiones entre las mismas por fenómenos como traducciones, co-
mentarios, añadidos… que no se dan en modo alguno en los sistemas literarios paganos
en griego y latín.

Poco a poco la literatura cristiana, como sistema literario que es, se va afianzando
con un temprano modelo de textos canonizados estáticos de uso interno (Even-Zohar
1990: 19; Lambert 1987; Sheffy 1990), heredero del repertorio textual del mismo tipo
que suponían los  libros de la Biblia judía, pero al tiempo, importando (Lambert 1987a)
y organizando el repertorio genérico y sus características internas y externas según las
bases del central, el griego y el latino. Precisamente, la individualización creciente del
sistema literario deja ver los roces socioculturales que empezaban a aflorar con la difu-
sión por el mundo mediterráneo del kerigma cristiano, al comenzar a escribirse una serie
de obras cuya difusión no sólo tenía en cuenta al habitual receptor cristiano, sino tam-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 138

bién al pagano, con las apologías y la polémica con el paganismo, que será clave en la
historia del cristianismo.

Hay que tener en mente para esa influencia de los modelos canonizados del repertorio
y de la tradición literaria del sistema literario griego y latino las propias relaciones esta-
blecidas entre los mismos, que en muchos casos clarifican las que poseerán con el cris-
tiano. De hecho, el latino comienza también siendo un sistema periférico respecto al
griego, pero la historia de la literatura latina es la historia de la modificación del reperto-
rio de base griego y de la novedad de planteamientos formales y de contenido que va
realizando dicho sistema hasta poseer un repertorio y una organización del mismo dis-
tinta, pese a que otros componentes del sistema literario fuesen esencialmente iguales,
como las formas de mercado, la institucionalización del sistema o los formatos de es-
critura. El sistema educativo helenístico, basado en la canonización del griego como
lengua de cultura y por tanto, de su literatura, unificará productores y receptores. Pero
sistema griego y latino son sistemas literarios supranacionales en el sentido que poco
dependerá la nacionalidad del escritor, que decide escribir en la lengua del Imperio para
los receptores del Imperio. Un ejemplo paralelo podrá ser el del sistema educativo britá-
nico y el cultivo de su literatura, con los mismos patrones de referencia a lo largo de los
diferentes países de su imperio, sean la India, Canadá, Suráfrica o Chipre (Poovey
1994). De ahí que tal vez no esté de más la unificación que antes trazamos de literatura
pagana, si asumimos que dichos sistemas pertenecen a un polisistema mayor, del que a
mayor o menor nivel, ambos serían sus centros hasta que con la distinción mayor entre
Oriente y Occidente y la desaparición progresiva del bilingüismo entre las clases cultas,
que eran las productoras y consumidoras, se conduce a la separación de ambos sistemas
por la lengua en que estaba escrito el producto. Pero cuando eso ocurre la literatura cris-
tiana ya estaba establecida con un papel cada vez más destacado, hacia la ocupación del
nivel central de ambos sistemas, con el consiguiente relegamiento, a medida que se ex-
pandía, de la literatura pagana al nivel de periferia primero, hasta su completa desapari-
ción posteriormente. De hecho, el papel de la literatura cristiana como nuevo sistema
central hará que sufrán cambios de enorme importancia elementos inherentes al polisis-
tema grecolatino pagano que hasta ese momento no habían sufrido variación de ningún
tipo. Así, el nuevo sistema ofrecerá un nuevo repertorio de géneros partiendo de una
organización similar a la pagana, pero modificará de modo clave el formato externo
(Pfeiffer 1965; Cavallo 1995), adoptando el pergamino y el códice en sustitución de los
rollos de papiro, la lectura silente en lugar de la en alta voz, así como el mercado, dada
la reducción del número de receptores al haber mayores dificultades educativas y con-
centrarse las nuevas estructuras culturales en manos de una parte de la estructura ecle-
sial, las escuelas obispales y algo más tarde, los monasterios.

Los modelos textuales del repertorio clásico siguieron poseyendo la consideración de
dinámicamente canonizados porque ocupaban una posición  aún importante en el siste-
ma educativo y cultural de la Antigüedad Tardía, incluso cuando la literatura cristiana
era la única existente (Riché 1979). De ahí que su influencia nunca desapareciese, aun-
que como tal, podía influir en los textos (Lotman 1988: 69 y ss. sobre la noción de texto
a la que me refiero) del repertorio de un modo muy complejo, tanto indirecta como di-
rectamente, como veremos. Continuó, pues, siendo un elemento conformador clave del
sistema cristiano pasando a ocupar dicho estatuto de canonicidad dinámica que aún hoy
mantiene, aun cuando conviviese con otros estratos canonizados también dinámica-
mente que procedían del propio sistema cristiano. En cierto modo, podríamos definir la

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 139

canonicidad dinámica de la tradición y de los modelos del repertorio clásico como una
canonicidad aneja a los estratos de cada sistema en la cultura occidental. La interrela-
ción entre dichos repertorios textuales, sea cual sea el sistema, será un campo de trabajo
fundamental para una adecuada comprensión de la literatura occidental al menos hasta
el Romanticismo y obligará a enfocar la taxonomía de las influencias de la literatura
clásica desde puntos de vista más complejos que la mera relación a>b, como hasta ahora
ha venido realizando la Quellenforschuung tradicional.

Así pues, los contactos entre la literatura pagana y la cristiana, partiendo de esta se-
ñalada influencia, serán en una determinada época —tempranamente, para el desarrollo
del sistema cristiano— recíprocas, y en cualquier caso a menudo en liza, pese a que
compartan determinadas premisas generales que son las que en último caso sustentan
precisamente las relaciones entre ambas. Determinados conceptos tipológicos y estéticos
comunes como las nociones de imitatio y aemulatio, por señalar dos de los más destaca-
dos ejemplos, muestran este esencial paralelismo. Dichos conceptos están en la base de
los presupuestos, métodos de creación y recepción de la literatura pagana en griego y en
latín y de hecho, así pasará a ser en el sistema literario cristiano. La pervivencia de la
cultura escolar letrada, como hemos señalado, hizo que los clásicos latinos en Occidente
continuasen siendo leídos y comentados junto con los cristianos, pero nunca hubo una
sustitución total, como había sido preconizada por ciertos círculos cristianos y la litera-
tura tanto pagana como cristiana continuó considerándose  pedagógicamente con el es-
tatuto definitorio primordial de mímesis, de imagen, de espejo de la realidad y así se
transmitía pedagógica y preceptivamente.

De hecho, hay un momento intelectual clave para la continuidad y evolución subsi-
guientes entre ambos sistemas literarios. Ese salto intelectual de envergadura que aquí
queremos destacar vendrá de la mano de ciertos escritores apologetas como Justino, (Pri-
mera Apología, cap. 1) que procederán a trazar un artificioso paralelismo de consecuen-
cias enormes entre cristianismo, entre doctrina cristiana, y paideia griega, esto es, las pro-
fundizaciones teológicas paganas (Jaeger 1965: 20.) y que conducirá de forma directa a la
compleja elaboración teológica alejandrina de Clemente y Orígenes, que bebe de las
fuentes griegas, sobre todo, del neoplatonismo y no sólo en el uso del método alegórico de
interpretación hermenéutica de la Biblia.

El lazo de unión entre ambos sistemas literarios quedaba fundado, pues, en la identi-
dad intelectual y estética de base, motivada evidentemente por una esencial continuidad
dentro de los factores definitorios del sistema, de índole tanto sociológica como cultural.
Sólo posteriormente, a partir del siglo IV, se producirá el reajuste cultural definitivo que
lleva a un cambio en los modos de mercado, institución y consumo, fruto del cambio de
las circunstancias socioeconómicas europeas y a que, como hemos visto, el sistema
cristiano pase a ocupar el lugar central y los paganos, la periferia y marginación.

Entonces, es por ello, que interesa ver la literatura cristiana no tanto como la conti-
nuación de una línea trazada desde la literatura latina y griega cuanto como una especie
de paralela de trazado irregular en el que se pueden apreciar acercamientos, cruces y
alejamientos de diferente tipo y circunstancia, tanto a nivel concreto, en el caso de cada
texto, como a nivel genérico y de pervivencia de tópicos formales y de contenido. En
ese caso, y si se acepta mi propuesta metodológica acerca de la esencial unidad de la
literatura cristiana y en esa circunstancia, la conformación de la misma como un sistema
literario, es cuando podemos estudiar el concepto de tradición, y de tradición de los clá-
sicos paganos y luego posteriormente, de los cristianos, como un elemento conformador,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 140

un repertorio canonizado que regulará tanto la producción como la recepción de los
textos.

Hemos dicho, pues, que la literatura pagana griega y latina será una base de referen-
cia  clave para la literatura cristiana pero no debemos olvidar lo que ya hemos señalado
anteriormente: la influencia de cada una dependerá cada vez más del área lingüística
donde se hallen los escritores, Oriente u Occidente. Esta dicotomía será cada vez un
hecho más destacado, y tal vez uno de los que más subrayen la diferencia cultural entre
la Antigüedad Tardía y el mundo clásico (Courcelle 19482), que llevará directamente, al
nacimiento de los sistemas literarios nacionales europeos en lenguas romances a partir
de las nuevas bases culturales implantadas por la reforma carolingia (Wright 1982). El
propio discurrir del sistema bizantino muestra, en pura lógica, un fenómeno similar. Las
líneas de las literaturas occidental y oriental apenas confluirán en la Edad Media salvo
casos aislados pero por eso mismo sumamente importantes como el de Scoto Eriugena y
su traducción de Máximo Confesor hasta el éxodo de intelectuales a raíz de la toma de
Bizancio. En cualquier caso, tales hechos son un tema anexo que no debe afectar al tra-
tamiento que aquí hagamos de las influencias del repertorio clásico en la conformación
y desarrollo del sistema literario cristiano en Occidente.

Pero en ese discurrir de paralelas de sistema pagano y sistema cristiano que hemos
venido comentando hay que ver que la línea se desarrolla tanto del sistema literario ju-
daico como del griego, aunque acabe formando parte del polisistema pagano, primero
del sistema griego, y luego del latino. Eso va unido directamente al fenómeno sociocul-
tural que supone la expansión del cristianismo entre el mundo helenístico a través del
fenómeno de la conversión (Nock 1933) y la escisión como religión propia de lo que
empezó siendo una secta judaica una vez que se abrió a los judíos helenizantes en pri-
mer lugar, y luego a los gentiles. Tales dificultades se plasmarán en las tempranas discu-
siones sobre la naturaleza de la Ley y obediencia a la misma, hasta el paso de expansión
y apertura que supone precisamente Pablo De Tarso (Sanders 1991). Fundamentalmen-
te, los ataques vendrán ahora no tanto del lado judío como del pagano, y cada vez más
serán respondidos no por judíos sino por conversos formados precisamente en el sistema
intelectual pagano, lo que explica además que juntamente con el fenómeno de parale-
lismo intelectual con el pensamiento y la filosofía helenística que hemos señalado líneas
antes, se comiencen a dar ahora los primeros tratados antijudaicos (Cf. la obra de Aris-
tón de Pella o el Diálogo con Trifón de Justino, por ejemplo, que encuentra paralelismos
en la consideración de los judíos por parte de la intelectualidad del Imperio, Cf. Tácito,
Historiae, V, 5).

Pero como tal, el fenómeno de la conversión no sólo tendrá importancia a nivel teo-
lógico sino también como tema básico de la literatura cristiana a todos los aspectos, no
sólo porque explicita las esenciales y peculiares relaciones con la teología y literatura
paganas, sino también por el hecho de que es un tema de reflexión básico en los propios
contenidos intragenéricos y extragenéricos de dicho sistema.

Parafraseando a Calderone (1989: 4), podemos decir que la historia de la literatura
cristiana es la historia de la conversión al cristianismo, y por ello mismo, tal tema nos
permite apreciar de un modo particular la esencial complejidad de las relaciones a nivel
literario entre paganismo y cristianismo que estamos tratando en este trabajo. Si dicho
tema ha recibido tratamiento detallado en multitud de géneros aquí vamos a ceñirnos
fundamentalmente al historiográfico, puesto que permitirá una visión arquetípica de lo
que aquí estamos hablando.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 141

Es indudable que dentro de la jerarquización de los géneros prosísticos en la Anti-
güedad, la historiografía gozaba de un alto nivel en el repertorio de géneros y de una
gran importancia en la estética clásica. De hecho, no son banales las importantes rela-
ciones con la épica que podemos apreciar en la constitución genérica de la historiogra-
fía, como se puede apreciar ya en la continuidad respecto a Homero que supone el pre-
facio de Heródoto (I, 1), por lo que tiene de continuidad no ya temática, sino de conteni-
do ideológico: a partir de este momento, la historia será fundamentalmente historia de
batallas, historia de poleis en sus enfrentamientos militares (Griffin 1980: 57). No es
ilógico, por tanto, que la historia desemboque en el mundo helenístico en el tratamiento
y discusión sobre la noción de imperio y su estado y sucesión de los mismos, y como tal
recibirá su marbete definitivo por Polibio del que pasará a la naciente historiografía ro-
mana, a la luz precisamente del enfrentamiento con Cartago (Wiseman 1979).

Sin embargo, hay ciertas características del género historiográfico en Roma que po-
seen un especial interés en la conformación propia del sistema literario latino, sobre
todo, por las especiales conexiones con la religión y la cultura religiosa romana, que
motivarán, de hecho, un repertorio de géneros esencialmente diferente al griego, de mo-
do que tal vez haya que aceptar las opiniones de Cizek (1985) y hablar más de federa-
ción de géneros, considerando la historiografía latina de manera más amplia, más bien
como un modo literario (Aguiar e Silva 1994: 385-401). Pero en la propia literatura lati-
na se aprecia la evolución de la historiografía hasta que en época imperial había queda-
do establecido que en dicho modo, aparte de la inclusión de la biografía y la monografía,
Historiae y Annales habían quedado más bien para el tratamiento de hechos contempo-
ráneos y antiguos, de una manera que no había tenido parangón anteriormente (Wise-
man 1981: 375-393).

De hecho, al menos hasta Tácito, la historia de Roma había sido redactada a la luz
del elemento religioso. Su expansión era concebida como prueba de providencialismo, y
así era patente desde la conexión primitiva con el mito como manifestará de modo ca-
nónico Tito Livio (Jiménez Delgado 1960),  lo que motiva añadido el carácter ejempla-
rizante de la narración, que continuará patente en toda la historia de Roma, idealizando
su poder precisamente a través del contacto constante con la idea de fondo de que Roma
ha llegado a ser lo que era por voluntad divina, de un modo bastante paralelo a lo que
caracterizó la ideología convencional de la épica virgiliana (Castañe 1988: 135-138; Aly
1936; Luce 1977).

De hecho, será Livio el patrón de base para la naciente historiografía cristiana, puesto
que con diferencia, fue le historiador más leído y estudiado desde el siglo segundo en
adelante (Momigliano 1963: 79-99), como lo prueban las subscriptiones en la copia de
manuscritos aunque fuese a menudo a través de diferentes epítomes que fueron en últi-
mo caso, los causantes de la desaparición de gran parte del texto original (Bingham
1987; Pfeiffer 1965). De hecho, Livio quedará institucionalizado como el historiador
básico para la historia de Roma hasta Augusto, como Tácito y Amiano lo serán para el
Alto y el Bajo Imperio respectivamente. Pero será a todas luces Livio quien será consi-
derado el básico y principal exponente de los recursos que buscará una naciente histo-
riografía cristiana en lengua latina.

El paso más importante de la literatura cristiana respecto a esta modalización genéri-
ca fue no tanto el subvertirla cuanto el eclesializarla y dotarla de una filosofía, o mejor
dicho, de una orientación teológica de base completamente nueva para el paganismo. La
historia universal no tratará tanto de la sucesión de imperios hasta el culmen que supone

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 142

Roma, cuanto de que esta es una línea que conduce de la mano de la Providencia al Rei-
no de Dios. Momigliano ha señalado como estas concepciones escatológicas y apoca-
lípticas habían sido desarrolladas en la cultura judaica precisamente de los contactos con
la historiografía pagana helenística (Momigliano 1992: 56-98).

Pero la influencia de Livio en la redacción de vastos conjuntos narrativos historiográ-
ficos no se queda reducida sólo al terreno temático, sino que aborda también el aspecto
externo de los textos en cuanto herederos de los principios narrativos de la historiografía
helenística, en lo que destaca, en una obra de semejantes características, la composición
retórica en formas narrativas menores integradas en el conjunto general a través de dife-
rentes recursos. Esa técnica de Einzelerzälungen enlaza en cierto modo con la topografía
retórica de la épica en lo que consigue de episodios repetidos y por tanto, de unidad de
motivos a lo largo de la composición textual. De hecho, hay que ver en este aspecto una
relación general con la composición retórica genérica de los repertorios clásicos, puesto
que no se puede obviar el hecho de que cada género poseerá unas determinadas caracte-
rísticas dentro de su sistema precisamente por la existencia en su interior de unos ele-
mentos definitorios constantes que motivarán que la lectura del mismo sea juzgada co-
mo adecuada a la pertenencia o no a ese determinado género. Muchos de estos llamé-
mosles coeficientes genéricos, tendrán un reflejo textual en marcas formales diferentes,
y será precisamente la suma de los mismos, la que hará que un género determinado sea
individualizable frente a otros que pueden o no compartir alguno de los coeficientes
genéricos del mismo (Genette 1988).

Siendo como es esto verdad para cualquier sistema literario en sentido amplio, mere-
ce la pena destacar que dentro de la literatura clásica  y su sistematización de géneros
(Conte 1981: 147-57; Fowler 1987; Molino 1993: 3-28; Rossi 1981: 69 y ss) y precisa-
mente a la luz de las anotaciones que hemos hecho sobre Livio, existe un conjunto de
células textuales de mayor o menor independencia que si bien pueden conformarse en
ciertos casos como coeficientes genéricos, en la mayor parte de los casos funcionan con
independencia del repertorio genérico y proporcionan un abanico de enriquecimiento
textual a partir de la inventio y del repertorio de estos lugares textuales, los tópicos (Ge-
nette 1988: 183-334; García Berrio 1982: 135-136). Como tales funcionan algunos de
estos llamados episodios repetidos en la conformación del texto de Livio.

Precisamente, ha sido estudiado muy a fondo el componente de tradición y repertorio
alrededor de los tópicos y su evolución a lo largo del tiempo (Curtius 1954; Zumthor
1972: 82-83; vid Barthes 1970: 206-210 sobre las relaciones generales de los tópicos y
la retórica clásica), pero lo que aquí nos interesa destacar es cómo modalización genéri-
ca y tópica son dos caras, y no las únicas, de la moneda de la canonización dinámica
textual de base a la hora de jugar con la tradición y las influencias de un repertorio en un
sistema literario, en este caso, el cristiano, a varios niveles y en varias direcciones de
cruce.

Es por ello que más que las influencias generales podemos ver como una de dichas
células textuales funcionará posteriormente como patrones de influencia dentro del re-
pertorio del género historiográfico cristiano, y desde este pasarán  incluso a otros como
el hagiográfico.

Tal hecho puede verse de modo claro en la obra de Rufino de Aquilea, quien tradujo
al latín la obra historiográfica de Eusebio. La importancia de este último para la confor-
mación de géneros como el historiográfico y la biografía apologética ha sido suficiente-
mente subrayada, así como su nivel intelectual, heredero digno de las grandes mentes

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 143

teológicas alejandrinas. Sin embargo, interesa señalar aquí que la traducción que Rufino
traza conduce de modo directo a la necesidad justificada por él mismo en su prefacio de
añadir otros libros a la obra eusebiana en un clásico de continuidad de módulos de histo-
riografía3. Tal hecho en realidad, no sólo muestra un deseo de seguimiento con el género
inaugurado de la historia eclesiástica, sino que además ofrece una mayor continuidad
con los patrones de referencia clásicos que lo que en un principio daría a entender el
propio prólogo de Rufino y no es de extrañar porque en ese sentido, la continuidad con
una obra historiográfica anterior es una característica tanto del sistema literario griego
como del latino, como puede verse en la obra de Tucídides y Jenofonte, o la tríada que
suponen Livio, Tácito y Amiano Marcelino. En el sistema literario en griego observa-
mos lo mismo en escritores como Zósimo, que parte de Polibio explícitamente4.

En este sentido, la obra de Rufino y a través de él la de Eusebio, poseerán una gran
influencia en Occidente, aunque los tres libros de Rufino poseerán un marcado carácter
diferencial, por cuanto dejarán no de lado la historia de la Iglesia, pero la englobarán
dentro de los acontecimientos generales del Imperio. Aparte, Rufino sí abandona la téc-
nica de trabajo eusebiana por cuanto su historia en ese sentido tenía mucho que ver con
el propio vocablo griego de encuesta, de recopilación, lo que redunda en la organización
de la obra en muchos casos como conglomerado de datos y documentos a veces algo
inconexos, para primar en el caso de Rufino la narración de acontecimientos destaca-
bles: res gestae. Lo que ha cambiado, y se percibirá tanto en Rufino como en el resto de
las obras historiográficas del siglo V, y eso sí es herencia directa de Eusebio, es la línea
de filosofía de la historia que pasa a tener una directa interpretación providencialista
unida a la escatología cristiana respecto a la línea recta que conduce al reino de Dios y al
tiempo, deja ver las manifestaciones de Este en la tierra. Así podemos verlo precisa-
mente en la narración de la batalla del río Frígido, una de las más importantes del Bajo
Imperio, donde el emperador Teodosio alcanzó una victoria sin precedentes gracias a un
hecho milagroso, una tempestad de viento, tras el ruego en un momento decisivo de la
batalla:

Igitur praeparatur ad bellum non tam armorum telorumque quam
ieiuniorum orationumque subsidiis, nec tam excubiarum vigiliis quam
obsecrationum pernoctatione munitus circumibat cum sacerdotibus et populo
omnia orationum loca, ante martyrum et apostolorum thecas iacebat cilicio
prostratus et auxilia sibi fida sanctorum intercessione poscebat. At pagani,
qui errores suos novis semper erroribus animant, innovare sacrificia et
Romam funestis victimis cruentare, inspicere, exta pecudum et ex fibrarum
praescientia securam Eugenio victoriam nuntiare, superstitiosius haec agente

                                               
3 HE, Praefatio (pp. 463-464.) : «Peritorum dicunt esse medicorum, ubi inminere urbibus uel regionibus
generales uiderint morbos, prouidere aliquod medicamenti uel poculi genus, quo praemuniti homines ab
inminenti defendantur exitio.  Quod tu quoque, uenerande pater Chromati, medicinae exsequens genus
tempore, quo diruptis Italiae claustris Alarico duce Gothorum se pestifer morbus infudit et agros, armenta,
uiros longe lateque uastauit, populis tibi a deo commissis feralis exitii aliquod remedium quaerens, per
quod aegrae mentes ab ingruentis mali contagione subtractae, melioribus occupatae studiis tenerentur,
iniungis mihi ut ecclesiasticam historiam, quam uir eruditissimus Eusebius Caesariensis Graceo sermone
conscripserat, in Latinum uertam, cuius lectione animus audientium uinctus, dum notitiam rerum gestarum
auidius petit, obliuionem quodammodo malorum quae gererentur, acciperet».

4 Zósimo, I, 57, 1.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 144

et cum onmi animositate Flaviano tunc praefecto, cuius adsortionibus, magna
enim erat eius in sapientia prareogativa, Eugenium victorem fore pro certo
praesumpserunt.

Sed ubi verae religionis fretus auxilio Theodosius Alpium fauces coepit
urguere, primi illi, quibus nequiquam litatae tot victimae, sed fallaciae
conscientia trepidi daemones in fugam versi. Post etiam magistri horum et
doctores errorum, praecipue Flavianus plus pudoris quam sceleris reus, cum
potuisset evadere, eruditus admodum vir, mereri se mortem pro errore iustius
quam pro crimine indicavit.

Ceteri vero instruunt aciem et conlocatis in superiore iugo insiddiis
pugnam in descensu montis expectant. Verum ubi ad primos ventum est et
ilico se legitimo principi tradiderunt, cum ceteris imis vallibus deprehensis
conflictus acerrimus geritur. Stetit aliquamdiu anceps victoria, fundebantur
auxilia barbarorum e terga iam hostibus dabant. Sed fiebat hoc non ut
Theodosius vinceretur, sed ne per barbaros vincere videretur.

Tum ille ut conversas suorum acies vidit, stans in edita rupe, unde et
conscipere et conspici ab utroque posset exercitu, proiectis armis ad solita se
vertit auxilia et prostratus in conspectu dei: Omnipotens, inquit, Deus, tu
nosti, quia in nomine Christi filii tui ultionis iustae, tu puto, proelia ista
suscepi:si secus, in me vindica, si vero, cum causa probabili et in te confisus
huc veni, porrige dexteram tuis, ne forte dicant gentes, ubi est deus eorum?
(psalm, 113. 30).

Quam supplicationem pii principis, certi a Deo esse susceptam, hi qui
aderant duces, animantur ad caedem: et praecipue Bacurius, vir fide, pietate,
virtute et animi et corporis insignis, et qui comes esse socius Thodosio passim
sternit, agmnina hostium conferta et constipata perrumpit. Iter per millia
ruentium ad ipsum tyrannum, ruptis agminibus, et acervatim fusis stragibus,
agit. Vix fortasse ab impiis credantur quae gesta sunt. Etenim compertum est,
quod posst illam imperatoris precem, quam deo fuderat, ventus ita vehemens
exortus est, ut tela hostium in eos qui iecerant retorqueret. Cumque magna vi
persistente vento omne iaculum missum ab hostibus frustaretur, fracto
adversariorum animo seu potius divinitus repulso. Arbogasto duce
nequiquam, Deo adverso, fortiter faciente, Eugenius ante Theodosii pedes
vinctis post terga manibus adducitur, ibique vitae eius et certaminis fuit.

Tum vero religioso principi gloriosior victoria de frustratis opinionibus
paganorum quam de Tyranni interitu fuit, quibus spes vana et falsa divinatio
minus in interitu contulit poenae quam pudoris servavit in vita.

HE, II, 33, .539-540.PL, t.21.

Podemos distinguir en dicha narración tres momentos claramente diferenciados, como
son la batalla propiamente dicha en la que los enemigos paganos están a punto de hacer-
se con la victoria. En ese momento de clímax  se produce el ruego del general en jefe en
el que solicita la ayuda divina, para pasar despues a los momentos anticlimáticos más
expresivos donde el lector asiste a la recuperación del ejército merced a la intervención
milagrosa.

Rufino ha querido aquí poner de relieve ciertos aspectos como la oposición entre
cristianismo y paganismo, marcada muy a fondo por las antítesis del primer párrafo y
del último, para destacar varios aspectos y  en primer lugar, el papel de Teodosio como
Princeps christianus, de un modo que conectaba directamente con la imagen arquetípica
que de Constantino creó Lactancio y que consagró Eusebio en su Vita Constantini.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 145

El retrato de la lucha entre paganismo y cristianismo simbolizada en la Guerra civil
había quedado unido a la victoria del puente Milvio sobre Majencio5, que pasó a ser un
lugar común en la literatura cristiana de muerte de perseguidores y triunfo de la provi-
dencia divina. No es banal en ese sentido que tanto en De mortibus persecutorum como
en la Historia Ecclesiastica la narración termine con el culmen de la entronización de
Constantino por cuanto que supone el triunfo de la fe cristiana6 y por tanto, la prueba
viva de la actuación salvífica de Dios sobre la tierra: la imagen más tradicional del miles
Christi se ha enriquecido así con la del príncipe vencedor imagen a su vez de Cristo en
la tierra:

En ese sentido, es evidente que en Lactancio se puede percibir una influencia  com-
positiva en el episodio del enfrentamiento entre Licinio y Maximiano como paralela al
episodio del puente Milvio:

Iam mota inter eos fuerant arma civilia.  Et quamvis se Maxentius Romae
contineret, quod responsum acceperat periturum esse, si extra portas urbis
exisset, tamen bellum per idoneos duces gerebatur. Plus virium Maxentio
erat, quod et patris sui exercitum receperat a Severo et suum proprium de
Mauris aique Gaetulis nuper extraxerat. Vindicatum, et Maxentiani milites
praevalebant, donec postea confirmato animo Constantinus et ad utrumque
paratus copias omnes ad urbem propius admovit et e regione pontis Mulvii
consedit.  Imminebat dies quo Maxentius imperium ceperat, qui est
a.d.sextum kalendas novembres, et quinquennalia terminabantur.
Commonitus est in quiete Constantinus, uí caeleste signum dei notaret in
scutis atque ita proelium committeret. litiera, summo capite circumflexo,
Christo in scutis notat.  Quo signo armatus exercitus capit ferrum.  Procedit
hostis obviarn sine imperatore pontem transgreditur.  Acies pari fronte
concurrunt, summa vi utrimque pugnatur; neque his fuga nota neque illis. Fit
in urbe seditio et dux increpitatur velut desertor salutis publicae. Turnque
repente populus - circenses enim natali suo edebat - una voce subclamat
Constantinum vinci non posse.  Qua voce consternatus proripit se ac vocatis"
quibusdam senatoribus libros Sibyllinos inspici iubet, in quibus repertum est
illo die hostem Romanorum esse periturum.  Quo responso in silem victorias
inductus procedit, in aciem venit.  Pons a tergo eius scinditur.  Eo viso pugna
crudescitc et rnanus dei supererat aciei.  Maxentianus proterretur, ipse in
fugam versus properat ad pontem, qui interruptus erat, ac multitudine
fugientium pressus in Tiberirn deturbatur. Confecto tarnen acerbissimo bello

                                               
5 Y obsérvese que esta misma retórica del providencialismo de la victoria en una guerra civil de fuerzas
cristianas frente a las paganas ha sido más vivo de lo que parece. Pasará a la hagiografía, a engrosar como
milagros las apariciones de santos en liza contra hordas enemigas del cristianismo como los moros, como
queda arquetipizado en la batalla de Clavijo, con la milagrosa intervención del apóstol Santiago. En ese
sentido quedará reflejado en la iconografía del santo vencedor en batalla, que enlaza no sólo con laas
intervenciones ya comentadas de Constantino, sino sobre todo, con las conexiones hagiográficas del mis-
mo patrón aplicadas a otros santos, como San Jorge, por ejemplo.

Los últimos coletazos de esta manifestación retórica pueden verse incluso en la interpretación que la Igle-
sia católica y el bando franquista realizaron desde el principio de la rebelión militar, plasmada en multitud
de libros que buscaban conscientemente ese paralelismo como una forma de justificación del alzamiento.
Cf.  Ortiz Muñoz, Luis, Glorias imperiales, Madrid, 1940.

6  Cf. HE, X, 9, 9.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 146

cum magna senatus populusque irnperator Constantinusque erat, victus ut
inimicitias e profiteretur, con ratorem maxi diceret.

Lactancio,  De mortibus persecutorum, 46.

Sin embargo, donde sí podemos ver influencias concretas a nivel formal en la narración
de Rufino es precisamente una célula textual eusebiana perteneciente a la Vita Constan-
tini que nos ofrece un calco de la batalla del puente Milvio, como es la victoria sobre
Licinio, quien pasó a ser tras la persecución que ordenó tras un periodo de tranquilidad
la personificación del perseguidor malvado al servicio del diablo: un nuevo Juliano,
como Prisciliano era un nuevo Catilina7.

Lo que interesa, por tanto, es  el ver cómo la literatura cristiana ha consagrado como
motivo ideológico fundamental del género historiográfico el valor de la victoria en ba-
talla merced a la ayuda que Dios presta a sus siervos, a los emperadores que han sabido
ver la verdadera religión. El último paso para esta narración es que en la propia batalla
se produzca no ya un milagro debido a la fe y virtudes santas del emperador, sino la
conversión del propio emperador, no en preludio de la acción guerrera, como se inter-
pretó la visión de la cruz monogramática, sino en medio de la misma batalla, en el peli-
gro. En este sentido, el modelo constantiniano se refuerza con otro de honda importan-
cia teológica: el perseguidor convertido: Pablo de Tarso, como se percibe en una de las
más importantes narraciones de conversión de la historiografía cristiana: la conversión
de Clodoveo.

Regina vero non cessabat praedicare ut Deum verum cognosceret et idola
neglegerit.  Sed nullo modo ad haec credenda poterat commoveri. donec
tandem aliquando bellum contra Alamannos conmoveretur, in quo compulsus
est confiteri necessitate, quod prius voluntate negaverat.  Factum est autem,
ut confligente utroque exercitu vehementer caederentur, atque exercitus
Chlodovechi valde ad internitionem ruerel coepit. Quod ille videns, elevatis
ad caelum oculis, conpunctus corde, commotus in lacrimis, ait: 'Iesu Christi,
quem Chrotchildis praedicat esse filium Dei vivi, qui dare auxilium
laborantibus victuriamque in te sperantibus tribuere diceris, tuae opis
gloriam devotus efflagito, ut, si mihi victuriam super hos hostes indulseris et
expertus fuero illam virtutem, quam de te populus tuo nomine dicatua
probasse se praedicat, credam tibi et in nomine tuo baptizer.  Invocavi enim

                                               
7 Así lo percibimos precisamente en el hecho de que en Lactancio se haga un panegírico de dicho perso-
naje en una victoria paralela a la de Constantino en De mortibus 46, frente a la consideración de nuevo
Majencio que adquiere en la Vita de Eusebio y cf. en ese sentido  HE X, 9. En ese sentido, se produce una
elaboración narratológica paralelística heredera tal vez de la estructuración de Lactancio, en los dos pri-
meros libros, por cuanto Cosntantino debe enfrentarse primero a Majencio y luego a Licinio. Su victoria
es destacada por el hecho de que las siguientes victorias militares se dan a pueblos tan alejados y míticos
como los escitas. Vid. Vita, IV, 5. Sobre la consideración mítica del bárbaro escita y su conexión con los
godos, vid. Teillet, S., 1984: prefacio y cap. 1. Este hecho nos abriría nuevas posibilidades de interpreta-
ción de las victorias de Constantino, que suponen así no sólo la derrota del paganismo, sino la expansión
del cristianismo a los pueblos bárbaros, algo muy importante dentro de la temática de la conversión y la
consideración del cristianismo unido a la idea imperial. Precisamente sobre este hecho de la conversión de
los bárbaros profundizarán los libros de Rufino. Cristianizar supone unirse al Imperio, y de esa forma
pueden someterse a los bárbaros. Obsérvese la importancia del personaje del bárbaro en la conformación
del contenido de la Historia Ecclesiástica de Rufino ya desde el prólogo. Cf. Cromacio, Sermo 16, 4 (SC
154, p. 267), Máximo de Turín, sermo 85, 2, De tumultis bellicosis. (CCL 23, p. 348, 27)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 147

deos meos, sed, ut experior, elongati sunt ab auxilio meo; unde credo, eos
nullius esse potestatis praeditos, qui sibi oboedientibus non occurrunt. Te
nunc invoco, tibi credere desidero, tantum ut eruar ab adversariis meis.
Cumque haec dicerit, Alamanni terga vertentes, in fugam labi coeperunt.
Cumque regem suum cernirent interemptum, Chlodovechi se ditionibus
subdunt, dicentes: 'Ne amplius, quaesumus, pereat populus, iam tui sumus.
Ad, ille, prohibito bello, cohortato populo cum pace regressus, narravit
reginae qualiter per invocationem nominis Christi victuriam meruit obtenire.

Gregorio de Tours, Historia Francorum, II, 30 y ss.

Se ha estructurado así en variatio dentro del sistema literario un episodio, una escena
cerrada: la del general en el campo de batalla que en trance difícil pide la ayuda divina a
cambio de su conversión. En cualquier caso, la importancia de dicha célula se percibe en
el hecho de que en todos los conjuntos textuales en que se encuentra se halla ocupando
un lugar narratológico clave. Así, en Lactancio la muerte de Majencio, contada en el
último de los libros, supone la desaparición del último de los perseguidores. La historia
se convierte ahora en la historia de la expansión del imperio cristiano. Ha acabado un
periodo y Constantino supone una nueva visión tanto del Imperio como de la historia del
mismo. La historia en el Edicto de Milán supone a un tiempo la creación de teología.
Esto mismo, que aparece como una línea general del trabajo de Lactancio será llevado a
su extremo de complejidad, importancia e influencia en la obra de Eusebio, puesto que
con él toma forma una línea de interpretación teológica política fundamental hasta la
Edad Moderna, como hemos señalado (Barnes 1981, 1994). A través de la figura de
Constantino se dará para Eusebio la unión entre Imperio romano y cristianismo. El Im-
perio pasa a ser así cristiano, algo que en rigor podemos remontar ya a cierta apologética
que intentó que los cristianos fuesen considerados no como marginados o separados del
estado, sino integrados en el Imperio como súbditos del mismo8 frente a la tesis del
cristiano como forastero en su patria, tan querida a Taciano y a la Epístola a Diogneto.
Pero la novedad de Eusebio radica precisamente en que toda su obra histórica y biográ-
fica se basa conscientemente en este aserto: El emperador pasa a ser nuevo Moisés,
imitación del Logos e imagen del Padre. La dualidad entre mundo terrenal y celeste
queda superada en la figura de Constantino. El Imperio se ve ahora como imitación del
reino del Padre, y el emperador es su monarca como el Logos lo es de lo creado, media-
dor entre este y el Padre, siguiendo a la interpretación subordinacionista de Origenes.
Todo lo que se oponga al Imperio se opone directamente a Cristo. La Iglesia no sólo es
la imagen de la Ciudad Celeste como opinaba el platonizante Clemente, sino también el
poder civil y su cabeza visible, el emperador.

Desde aquí se percibe lejana pero directamente lo que será la teoría agustiniana de las
dos ciudades y toda la teología de la historia de Orosio, tan conocida, pero nos interesa
destacar que en estos aspectos Rufino ha sabido remitirlos no sólo a la dicha interpreta-
ción de teología política para el caso de Teodosio, sino que dicha narración ofrece una
riqueza intertextual mayor que en el caso Eusebiano. Si en éste Constantino es visto
como el nuevo Moisés, el Teodosio de Rufino tomará la referencia clave del Josué que
ruega a Dios que detenga el sol en Gabaón y la luna en Ayyalón. Los cristianos son vis-
tos como el pueblo elegido, y la derrota pagana indica la ayuda de la providencia divina.

                                               
8 Cf. las ideas de Melitón de Sardes, en Eusebio, HE, 4, 26, 7-8.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 148

Para un caso similar de este uso por parte de la historiografía judaica es interesante
comparar a Josué con la figura de Judas Macabeo9. Indudablemente el repertorio textual
de la historiografía bíblica ha servido aquí de elemento hipotextual muy importante,
pero en todo caso, parece claro que la narración de la batalla del río Frígido no puede
olvidar en ningún caso deudas más directas con las células textuales de la historiografía
latina clásica, como son precisamente las varias narraciones livianas donde el general en
jefe ruega a los dioses la victoria a cambio de su vida en la devotio, como ocurre con el
caso paradigmático de Publio Decio Mus

Quiero decir con esto que los patrones clásicos ofrecían ya unidades textuales tópicas
y productivas como se dará en la propia narración de Livio y donde se podía ofrecer un
modelo aparte de los textos bíblicos para la interpretación providencial y milagrosa de la
divinidad en una batalla. Ello era posible precisamente porque la historia de Livio po-
seía dentro del paganismo una estructura de contenido muy similar a la que desenvolve-
rá la historiografía cristiana, por cuanto que en la misma la historia de Roma se inter-
pretaba como guiada desde su nacimiento por la divinidad cara un destino fijo en lo uni-
versal como era la dirección del mundo conocido, y la religión, el factor religioso, de
protección de la divinidad incluso en los momentos de mayor apuro, unido a las virtudes
romanas, era un factor interpretativo clave para la interpretación de la grandeza del Im-
perio.

Qua uia ad Veserim ferebat.  Romani consules, priusquam educerent in
aciem, immolauerunt.  Decio caput iocineris a familiari parte caesum
haruspex dicitur ostendisse: alioqui acceptam dis hostiam esse; Manlium
egregie litasse.  'Atqui bene habet' inquit Decius, si ab collega litatum est.
Instructis, sicut ante dictum est, ordinibus processere in aciem; Manlius
dextro, Decius laeuo cornu praeerat.  Primo utrimque aequis uiribus, eodem
ardore animorum gerebatur res; deinde ab laeuo cornu hastati Romani, non
ferentes impressionem Latinorum, se ad principes recepere.  In hac
trepidatione Decius consul M. Valerium magna uoce inclamat.  'Deorum'
inquit ope, M. Valeri, opus est ; agedum, pontifex publicus populi Romani,
praei uerba quibus me pro legionibus deuoueam.' Pontifex eum togam
praetextam sumere iussit et uelato capite, manu subter togam ad mentum
exserta, super telum subiectum pedibus stantem sic dicere: Iane, Iuppiter,
Mars pater, Quirine, Bellona, Lares, Diui Nouensiles, Di Indigetes, Diui,
quorurn est potestas nostrorum hostiumque, Dique Manes, uos precor
ueneror, ueniam peto feroque, uti populo Romano Quiritium uim uictoriam
prosperetis hostesque populi Romani Quiritium terrore formidine morteque
adficiatis.  Sicut uerbis nuncupaui ita pro re publica (populí Romani)
Quiritiurn, exercitu, legionibus, auxiliis populi Romani Quiritium, legiones
auxilíaque hostíum mecum Deis Manibus Tellurique deuoueo.'

Haec ita precatus lictores ire ad T. Manlium iubet matureque collegae se
deuotum pro exercitu nuntiare; ipse íncinctus cinctu Gabino, armatus in
equum insiluit ac se in medios hostes immisit, conspectus ab utraque acie,
aliquanto augustior humano uisu, sicut caelo missus piaculum omnis deorum
irae qui pestem ab suis auersam in hostes ferret. Ita omnis terror pauorque

                                               
9 II Macabeos 10, 25-26.; 7, 40-42; 15, 21-24.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 149

curn illo latus signa primo Latinorum turbauit, deinde in totam penitus aciem
peruasit. Euidentissimum id fuit quod, quacumque equo inuectus est, ibi haud
secus quam pestífero sidere icti pauebant; ubi uero corruit obrutus telis, inde
iam haud dubie consternatae cohortes Latinorum fugam ac uastitatem late
fecerunt. Simul et Romani exsolutis religione animis, uelut tum primum signo
dato coorti pugnam integram ediderunt; nam et rorarii procurrerant inter
antepilanos addiderantque uires hastatis ac principibus et triarii genu dextro
innixi nutum consulis ad consurgendum exspectabant.

Ab urbe condita, VIII, 8, 19 y ss.

Obsérvese en primer lugar que la tripartición estructural de la narración es de similares
características a la de Rufino. La plegaria es el elemento vertebrador clave de la historia,
por cuanto que supone la conexión con la divinidad y la ulterior victoria. Pero además,
es curioso remarcar que como también ocurre en la narración de Eusebio y en la de
Lactancio, en la que dicho episodio funciona productivamente para creación de otros de
estructura similar, ese mismo fenomeno de paralelismo narrativo  se dará también en Ab
urbe condita en la figura de Mus hijo. Ello nos vale, como en los casos ya comentados,
para señalar precisamete la alta productividad de dicho esquema dentro de estructuras
narrativas mayores. La devotio de Mus hijo sigue precismanete los mismos cauces.

Romani apud Fabium arcebant magis quam inferebant pugnam
extrahebaturque in quam maxime serum diei certamen, quia ita persuasum
erat duci et Samnites et Gallos primo impetu feroces esse, quos sustinere satis
sit; longíore certamine sensim residere Samnitium animos, Gallorum quidem
etiam corpora intolerantissima laboris atque aestus fluere, primaque eorum
proelia plus quam uirorum, postrema minus quam feminarum esse. In id
tempus igitur, quo uinci solebat hostis, quam integerrimas uires militi
seruabat. Ferocior Decius et aetate et uigore animi, quantumcumque uirium
habuit certamine primo effudit. Et quia lentior uidebatur pedestris pugna,
equitatum in pugnam concitat et ipse fortissimae iuuenum turmae immixtus
orat proceres iuuentutis, in hostem ut secum impetum faciant. duplicem
illorum gloriam fore, si ab laeuo cornu et ab equite uictoria incipiat.  Bis
auertere Gallicum equitatum; iterum longius euectos et iam inter media
peditum agmina proelium cientes nouum pugnae conterruit genus; essedis
carrisque superstans armatus hostis ingenti sonitu equorum rotarumque
aduenit et insolitos eius tumultus Romanorum conterruit equos.  Ita uictorem
equitatum uelut lymphaticus pauor dissipat; sternit inde ruentes ír equos
uirosque improuida fuga. Turbata hinc etiam signa legionum multique impetu
equorum ac uehiculorum raptorum per agmen obtriti antesignani; et
insecuta, simul territos hostes uidit, Gallica acies nullum spatium respirandi
recipiendique se dedit.  Vociferari Decius quo fugerent quamue in fuga spem
haberent; obsistere cedentibus ac reuocare fusos; deinde, ut nulla ui
perculsos sustinere poterat, patrem P. Decium nomine compellans, quid ultra
moror' inquit familiare fatum? Datum hoc nostro generi est ut luendis
periculis publicis piacula simus.  Iam ego mecum hostium legiones mactandas
Telluri ac Dis Manibus dabo.' Haec locutus M. Liuium pontificem, quem
descendens in aciem digredi uetuerat ab se, praeire iussit uerba quibus se
legionesque hostium pro exercitu populi Romani Quiritium deuoueret.
Deuotus inde eadem precatione eodemque habitu quo pater P. Decius ad
Veserim bello Latino se iusserat deuoueri, cum secundum sollemnes

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 150

precationes adiecisset prae se agere sese formidinem ac fugam caedemque ac
cruorem, caelestium inferorum iras, contacturum funebribus diris signa tela
arma hostium, locumque eundem suae pestis ac Gallorum ac Samnitium fore,
haec exsecratus in se hostesque, qua confertissimam cernebat Gallorum
aciem, concitat equum inferensque se ipse infestis telis est interfectus.

Vix humanae inde opis uideri pugna potuit. Romani duce amisso, quae res
terror alias esse solet, sistere fugam ac nouam de integro uelle instaurare
pugnam; Galli et maxime globus circumstans consulis corpus uelut alienata
mente uana in cassum iactare tela; torpere quidam et nec pugnae meminisse
nec fugae. At ex parte altera pontifex Liuius, cui lictores Decius tradiderat
iusseratque pro praetore esse, Vociferari uicisse Romanos defunctos consulis
fato; Gallos Samnitesque Telluris Matris ac Deorum Manlium esse; rapere
ad se ac uocare Decium deuotam secum aciem furiarumque ac formidinis
plena omnia ad hostes esse. Superueniunt deinde his restituentibus pugnam L.
Cornelius Scipio et C. Marcius, cum subsidiis ex nouissima acie iussu Q. Fabi
consulis ad praesidium collegae missi. lbi auditur P. Deci euentus, ingens
hortamen ad omnia pro re publica audenda.

Itaque cum Galli structis ante se scutis conferti starent nec facilis pede
conlato uideretur pugna, iussu legatorum collecta humi pila, quac strata inter
duas acies iacebant, atque in testudinem hostium coniecta; quibus plerisque
in scuta uerutisque raris in corpora ipsa fixis sternitur cuneus ita ut magna
pars integris corporibus attoniti conciderent.  Haec in sinistro cornu
Romanorum fortuna uariauerat. Fabius in dextro primo, ut ante dictum est,
cunctando extraxerat diem; dein, postquam nec clamor hostium nec impetus
nec tela missa eandem uim habere uisa, praefectis equitum iussis ad latus
Samnitium circumducere alas, ut signo dato in transuersos quanto maximo
possent impetu incurrerent, sensim suos signa inferre íussit et commouere
hostem. Postquam non resisti uidit et haud dubiam lassitudinem esse, tum
collectis omnibus subsidiis, quae ad id tempus reseruauerat, et legiones
concitauit et signum ad inuadendos hostes equitibus dedit. Nec sustinuerunt
Samnites impetum praeterque aciem ipsam Gallorum relictis in dimicatione
sociis ad castra effuso cursu ferebantur: Galli testudine facta conferti
stabant. Tum Fabius audita morte collegae Campanorum alam, quingentos
fere equites, excedere acie iubet et circumuectos ab tergo Gallicam inuadere
aciem; tertiae deinde legionis subsequi príncipes et, qua turbatum agmen
hostium uiderent impetu equitum, instare ac territos caedere. Ipse aedem Ioui
Victori spoliaque hostium cum uouisset, ad castra Samnitium perrexit, quo
multitudo omnis consternata agebatur. Sub ipso uallo, quia tantam
multitudinem portae non recepere, temptata ab exclusis turba suorum pugna
est; ibi Gellius Egnatius, imperator Samnitium, cecidit; compulsi deinde intra
uallum Samnites paruoque certamine capta castra et Galli ab tergo
circumuenti. Caesa eo die hostium uiginti quinque milia, octo capta; nec
incruenta uictoria fuit; nam ex P. Deci exercitu caesa septem milia, ex Fabi
rnille septingenti. Fabius dimissis ad quaerendum collegae corpus spolia
hostium coniecta in aceruum loui Victori cremauit.  Consulis corpus eo die,
quia obrutum superstratis Gallorum cumulis erat, inueniri non potuit; postero
die inuentum relatumque est cum multis militum lacrimis. Intermissa inde
omnium aliarum rerum cura Fabius collegae funus omni honore laudibusque
meritis celebrat.

Ab urbe condita, X, 28, 1 y ss.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 151

Pero lo más interesante es que dicho esquema tópico de la devotio no sólo conecta en
contenido con la interpretación providencialista de la historia romana, sino que formal-
mente ofrece conexiones mayores con dicha estructura ideológica por cuanto que el pro-
pio Livio en el libro I compone una narración de similares características para Rómulo:

Ut Hostius cecidit, confestim romana inclinatur acies fusaque est ad
veterem portam Palati. Romulus et ipse turba fugientium actus, arma ad
caelum tollens, Iuppiter, tuis inquit iussus avibus hic in Palatio prima urbi
fundamenta ieci. Arcem iam scelere emptam Sabini habent; inde huc armati
superata media valle tendunt; at tu, pater deum hominumque, hinc saltem
arce hostes; deme terrorem Romanis fugamque foedam siste. Hic ego
templum Statori Iovi, quod monumentum sit posteris tua praesenti ope
servatam urbem esse, voveo. Haec precatus, veluti si sensisset auditas preces,
Hinc, inquit, Romani, Iuppiter Optimus Maximus resistere atque iterare
pugnam iubet. Restitere Romani tamquam caelesti voce iussi: ipse ad
primores Romulus provolat. Mettius Curtius ab sabinis princeps decurrerat et
effusos egerat Romanos toto quantum foro spatium est. Nec procul iam a
porta Palati erat, clamitans: Vicimus perfidos hospites, imbelles hostes; iam
sciunt longe aliud esse virgines rapere, aliud pugnare cum viris. In eum haec
gloriantem cum globo ferocissimorum iuvenum Romulus impetum facit. Ex
equo tum forte Mettius pugnabat; eo pelli facilius fuit. Pulsum Romani
persequuntur; et alia romana acies, audacia regis accensa, fundit sabinos.
Mettius in paludem sese strepitu sequentium trepidante equo coniecit;
averterat ea res etiam sabinos tanti periculo viri. Et ille quidem adnuentibus
ac vocantibus suis favore multorum addito animo evadit: Romani Sabinique
in media convalle duorum montium redingrerat proelium; sed res romana
erat superior.

Ab urbe condita, I, 12, 3 y ss.

Narración que por otra parte será imitada por el propio autor en la composición de ac-
tuaciones consulares en las guerras samnitas, como lo prueban las conexiones formales
y sobre todo la referencia inequívoca a Júpiter Stator.

Haec dicente consule equites infestis cuspidibus circumfuduntur ac
peditem in pugnam redire iubent. Non virtus solum consulis sed fors etiam
adiuvit, quod non institerunt samnites spatiumque circumagendi signa
vertendique aciem a castris in hostem fuit. Tum alii alios hortari ut repeterent
pugnam; centuriones ab signiferis rapta signa inferre et ostendere suis
paucos et ordinibus incompositis effuse venire hostes. Inter haec consul
manus ad caelum attollens voce clara, ita ut exaudiretur, templum Iovi
Statori vovet, si constitisset a fuga romana acies redintegratoque proelio
cecidisset vicisset legiones Samnitium. Omnes undique adnisi ad
restituendam pugnam, duces, milites, peditum equitumque vis. Numen etiam
deorum respexisse nomen romanorum visum; adeo facile inclinata res
repulsique a castris hostes, mox etiam redacti ad eum locum in quo commissa
pugna erat. Ibi obiacente sarcinarum cumulo, quas coniecerant in medium,
haesere impediti; deinde, ne diripentur res, orbem armatorum sarcinis
circumdant. Tum vero eos a fronte urgere pedites, ab tergo circumvecti
equites; ita in medio caesi captique. Captivorum numerus fuit septem milium
octigentorum, qui omnes nudi sub iugum missi; caesos rettulere ad quattuor

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 152

milia octingentos. Ne romanis quidem laeta victoria fuit. Recensente consule
biduo acceptam cladem amissorum militum numerus relatus septem milium
octigentorum.

Ab urbe condita, X, 36, 11 y ss.

Por tanto percibimos aquí la conexión de todas estas estructuras textuales con la prime-
ra, la de Rómulo. La historia de Roma muestra siempre un cúmulo de virtudes basadas
precisamente el reconocimiento de que el imperio ha sido tocado por la mano divina. La
estructuración paralelistica de dos a dos parece confirmarlo.

Por último, debemos destacar además que Rufino no sólo poseía un tópico literario
historiográfico de enorme productividad y de fácil uso en una historia cristianizada, sino
que además hay otro texto de Livio que le ofeció otras influencias más bien formales en
cuanto a la redacción del episodio del río Frígido, la batalla de Cannas, donde el viento
que se levantó jugó un papel fundamental en la derrota romana. Ello prueba, en todo
caso, que el uso de Livio por parte de Rufino fue importante y recurrente y una base
fundamental en la elaboración de tópicos narratológicos cristianos para el repertorio de
modelos textuales del sistema literario cristiano, como se ve precisamente en la narra-
ción de la conversión de Clodoveo.

Cum haec consilia atque hic habitus animorum esset in castris, mouere
inde statuit in calidiora atque eo maturiora messibus Apuliae Ioca, simul ut,
quo longius ab hoste recessisset, eo transfugia impeditiora cuius ingeniis
essent.  Profectus est nocte ignibus similiter factis tabernaculisque paucis in
speciem relictis, ut insidiarum par priori metus contineret Romanos.  Sed per
eundem Lucanum Statilium omnibus ultra castra transque montes exploratis,
cum relatum esset uisum procul hostium agmen, tum de insequendo eo consi-
lia agitari coepta.  Cum utriusque consulis eadem quae ante semper fuisset
sentencia, ceterum Varroni fere omnes, Paulo nemo praeter Seruilium, prio-
ris anni consulem, adsentiretur, ex maioris partis sententia ad nobilitandas
clade Romana Cannas urgente fato profecti sunt.  Prope cum uicum Hannibal
castra posuerat auersa a Volturno uento, qui campis torridis siccitate nubes
pulueris uehit.  Id cum ipsis castras percommodum fuit, tum salutare praeci-
pue futurum erat cum aciem dirigerent, ipsi auersi terga tantum adflante
uento in occaecatum puluere offuso hostem pugnaturi.

Ab urbe condita, XXII, 43, 10 y ss.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 153

Bibliografía

Primaria

LACTANCIO (1890-97): De mortibus persecutorum. Edición de S. Brandt y G.
Leubmann. Wien: CSEC, pp. 19 y 27.

LIVIO, Tito (1929): Ab urbe condita. Edición de R. S. Conway y C. F. Walters. Oxford:
Clarendon Press (Oxford Classical Texts), Libri VI-X, XXI-XXV.

LIVIO, Tito (1974): Ab urbe condita. Edición de R. M. Ogilvie. Oxford: Clarendon Press
(Oxford Classical Texts), Libri I-V.

Gregorii Episcopi Turonensis Libri Historiarum X. Edición de B. Krusch y W. Levison.
MGH SRM I, 1. Hannover, 1965.

TYRANNII RUFINI AQUILEINSIS PRESBYTERI OPERA OMNIA (1979):  Historia
Ecclesiastica. P. L. Tom. 21. Turnholt: Brepols.

Secundaria

AGUIAR E SILVA, V. M. (1994): Teoría da Literatura. Coimbra: Almedina.
ALY, W. (1936): Livius und Ennius, von römischer art. Leipzig; Berlin.
BARNES, T. D. (1981): Constantine and Eusebius. Cambridge, Massachuchetts: Harvard

U. P.
BARNES, T. D. (1994): From Eusebius to Agustin. Aldershot: Variorum.
BARTHES, R. (1970): «La ancienne rethorique». Communications 16: 206-210.
BINGHAM, W. J. (1987): A Study of the livian Periochae and their relation to Livy´s Ab

urbe condita. Ann Arbor, Master Thesis.
BROWN, P. (1971): The World of Late Antiquity. From Marcus Aurelius to Muhammad.

London.
BROWN, P. (1978): The making of Late Antiquity. Cambridge, Massachuchetts: Harvard

U. P.
CASTAÑE, J. (1988): «La épica y la historia en Tito Livio». Millars 9: 135-138.
CAVALLO, G. (1995): Libros, editores y público en el Mundo Antiguo. Madrid: Alianza.
CIZEK, E. (1985):  «Les genres de l´historiographie latine». Faventia 7/2: 16 y ss.
CONTE, G. B. (1981): «A proposito dei modelli in letteratura». MD 6: 147-157.
—— (1974):  Memoria dei poeti e sistema letterario. Torino.
COURCELLE, P. (1948): Les lettres grecques en Occident, de Macrobe à Cassiodore.

París.
EVEN ZOHAR, I. (1990): Polysystem Studies. Volumen monográfico de Poetics Today

11, 1.
FEYERABEND, P. K. (1986): Realism, Rationalism and Scientific Method. Philosophical

Papers. Vol. I. Cambridge: Cambridge U. P.
FIGUEROA, A. (1992): «Literatura nacional e sistema literario». A trabe de ouro 11: 399-

407.
FOWLER, A. (1987): Kinds of Literature. An introduction to the thery of genres and

modes. Oxford.
GARCÍA BERRIO, A. (1982): «Problemas de la determinación del tópico textual. El

soneto en el Siglo de Oro». Anales de la literatura española 1: 135-205.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) Sistema literario cristiano y tradición clásica

ISSN 1616-413X 154

GARIN, E. (1938): «La dignitas hominis e la letteratura patristica». Rinascita I: 112 y ss.
GENETTE, G. (1988): «Géneros, tipos, modos». In: GARRIDO, M. A.: Teoría de los

géneros literarios. Madrid, pp. 183-334.
GRIFFIN, J. (1980): Homero. Madrid: Alianza.
JAEGER, W. (1965): Literatura cristiana y paideia griega. México: FCE.
JIMÉNEZ DELGADO, J. (1960): «Lo religioso en Tito Livio». Helmántica 11: 461-484.
JONAS, H. (1934): Gnosis und Spätantiker Geist. Vol I. Götingen.
KRISTELLER, P. O. (1979): Renaissance Thought and its Sources. New York.
LAMBERT, J. (1983): «L´éternelle question des frontières: litteratures nationales et

systemes litteraires». In: ANGLET, C.; MELIS, L.; MERTENS, F. J.; MUSARRA, F.
[ed.]: Langue, dialecte, littérature. Etudes romanes á la memoire de Hugo
Plomteux. Lovain: Leuven University Press.

—— (1987a): «Un modele descriptif pur l´étude de la littérature. La littérature comme
polysistème». Contextos V/9: 47-67.

—— (1987b): «Les genres et l´evolution littéraire à l´époque romantique». In:
JACQUES, G.; LAMBERT, J.: Itinéraires et plaiseirs textuels. Université de
Louvain, pp. 87-101.

LÓPEZ ESTRADA, F. (1970): Introducción a la literatura medieval española. Madrid:
Gredos.

LOTMAN, Y. (1988): La estructura del texto artístico. Madrid: Istmo.
LUCE, T. J. (1977): Livy. The composition of his History. Princeton, New Jersey.
MARROU, H. I. (1977): Décadence romaine ou Antiquité Tardif? III-VI siècles. París.
MOHRMANN, C. (1950): «Quelques observations sur l´originalité de la littérature latine

chrétienne». RSCI 4: 153-163.
MOLINO, J. (1993): «Les genres litteraires». Poetique 32: 3-28.
MOMIGLIANO, A. (1963): «Pagan and Christian Historiography in the Fourth Century».

In: MOMIGLIANO, A. [ed.]: The conflict between paganism and Christianity in
the Fourth Century. Oxford, pp. 79-99.

—— (1992): De paganos, judíos y cristianos. México: FCE.
NOCK, A. D. (1933): Conversion. The old and the new in Religion fron Alexander the

Great to Augustine of Hippo. Oxford.
OGILVIE, R. M. (1978): The Library of Lactantius. Oxford: Clarendon Press.
OLDONI, M. (1972): «Gregorio de Tours e i Libri Historiarum. Letture, fonti, metodi, e

ragioni». Studi Medievali 13: 563-700.
PFEIFFER, R. (1965): Historia de la Filología Clásica. Madrid: Gredos.
PIRENNE, H. (1935): Mahomet et Charlomagne. París.
POOVEY, M. (1994): La construcción de un cuerpo social. La formación cultural

británica, 1830-1864. Valencia: Episteme.
RICHÉ, P. (1979): Les écoles et l´enseignement dans l´Occident chrétien de la fin du V.

ème siècle au milieu du XIème siècle. París.
ROSSI, L. E. (1971): «I generi letterari e le loro legi scritte e non scritte nelle letterature

classiche». BICS 18: 69-94.
ROWLAND, Ch. (1987): Christian Origins. An account of the setting and character of

the most important Messianic Sect of Judaism. London: SPCK.
SANDERS, E. P. (1985): Paul, the Law and the Jewish People. London: SCM Press.
—— (1991): Paul: Past Master. London: SCM Press.
—— (1993a): The Historical figure of Jesus. London: SCM Press.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor



IANUA 2 (2001) José Antonio López Silva

ISSN 1616-413X 155

—— (1993b): Paul and palestinian Judaism. London: SCM Press.
—— (1994a): Jesus and Judaism. London: SCM Press.
—— (1994b): Judaism. Practice and Belief. 63 BCE-66 CE. London: SCM Press.
SANDMEL, S. (1969): The first Christian Century in Judaism and Christianity:

Certainties and Uncertainties. Oxford: Oxford U. P.
SHEFFY, R. (1990): «The Concept of Canonicity in Polysystem Theory». Poetics Today

11(3): 511-522.
SHRIJNEN, J. (1932): Charakteristik des altchristilichen Latein. Nimega.
TCHERIKOVER, V. (1961): Hellenistic civilization and the Jews. Filadelfia; Jerusalén:

Jewish Publication Society.
TEILLET, S. (1984): Des Goths a la nation gothique. Les origines de l´idée de nation en

Occident du Ve au VIIe siècle. París.
WEISS, R. (1989): La scoperta dell´antichità classica nel Rinascimento. Padova:

Antenore Editrice.
WISEMAN, T. P. (1979): Clio´s Cosmetics. Leicester.
—— (1981): «Practice and Theory in Roman Historiography». History 66: 375-393.
WRIGHT, R. (1982): Late Latin and Early Romance in Spain and Carolingian France.

Liverpool.
ZUMTHOR, P. (1972): Essai de poétique medievale. París; Seuil.

Cantalarrana, 31 de agosto de 2000.
 José Antonio López Silva.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:35 UTC)
BDD-A5207 © 2001 Romania Minor

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

