TRADUIRE LES TEXTES DU PATRIMOINE CULTUREL
ARABE ALGERIEN - LE CAS DE LA POESIE POPULAIRE
CHANTEE DE TLEMCEN

Zyneb SENOUCI BEREKSI
Université Abou Bakr Belkaid -Tlemcen, Algérie
sebezy@hotmail. fr

Abstract: Translation of Algerian popular poetry is a new research axis which
requires the return to the original background and its deeply rooted culture and
language. The study of the old Algerian dialect is not an easy task, some terms
and expressions became insignificant because of the temporal distance. Since
there is an absence of official sources, a collection of old dialect writings and
extracting sens from the context and the intertext could offer a great help for
the translator. The translator has to reach the original mind’s perception in
order to transmit it to the foreign public. He should also take into account the
original stylistic effect which is very important, especially in the case of sung
poetry. The preservation of the original strangeness could help the foreign
receiver reach the original mind and sensorial perception. Culture is not an
individual property, it must be shared by human beings. Translation exists in
order to make it possible, it represents the beauty of sharing since it is an act of
communication.

Keywords: popular poetry, stylistic effect, cultural translation.

Introduction

Beaucoup de spécialistes et de défenseurs du patrimoine culturel
algérien scrutent les textes qui s’y rapportent avec un sentiment
d’appropriation et un devoir manifeste de conservation. Ils sont animés
par la peur de la perte culturelle et sont enclins a sacraliser les textes de
leur patrimoine. Le traducteur, en bon médiateur, n’est certainement pas
le contributeur le plus rassurant a leur égard. Ce qui rend sa tache ardue
dans ce domaine c’est qu’elle ne se limite pas a communiquer un
antécédent, mais a reconstruire 1’identité qui baigne dans le contexte
culturel original du point de vue spatial et temporel. Cela est d’autant
plus difficile dans le domaine de la poésie populaire, ou le traducteur
doit faire passer un souffle poétique ponctué par une étrangeté
linguistique, culturelle et conceptuelle.

121

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



La réalité linguistique en Algérie

La diversité¢ linguistique est bien présente dans la société
algérienne : « Ceux qui connaissent 1'Algérie savent qu'il existe dans
cette société une configuration linguistique quadridimensionnelle, se
composant fondamentalement de [’arabe algérien, la langue de la
majorité, de l'arabe classique ou conventionnel, pour I'usage de
l'officialité, de la langue frangaise pour l'enseignement scientifique, le
savoir et la rationalité¢ et de la langue amazighe, plus communément
connue sous l'appellation de langue berbére, pour 'usage naturel d'une
grande partie de la population confinée a une quasi clandestinité (...) les
frontiéres entre ces différentes langues ne sont ni géographiquement ni
linguistiquement établies »'. Toutefois, en termes de dominance, on
retrouve 1’arabe classique, I’arabe algérien et le Francais. La langue du
colonisateur est toujours utilisée, et n’est pas considérée comme une
langue étrangére mais comme une langue seconde qui trouve sa place
méme dans le dialecte algérien actuel en s’y interférant, donnant
naissance a « un arabe algérien conjugué au Francais »*. Cependant le
dialecte algérien ne se limite pas a ce mélange avec la langue francaise.
Il s’est imprégné, bien avant la colonisation frangaise, des différentes
langues de colonisation (essentiellement I’espagnol et I’arabe) et celles
des rapports commerciaux. D’ou la différence entre le dialecte actuel et
le dialecte ancien. Nous pouvons méme dire que le dialecte algérien est
le meilleur reflet de 1’identité algérienne.

L’Algérie, société monoculturelle, biculturelle ou multiculturelle ?

Apres I’indépendance de 1’ Algérie en 1962, les autorités ont tenu
a consolider cette nation qui était sous la domination frangaise depuis
plus d’un siecle. Elles n’ont trouvé refuge que dans la nation arabe qui
les a soutenus et la culture arabo-musulmane qui lui est reliée.
« D’emblée, la pluralit¢ est niée et la diversité linguistique est
considérée comme un germe de division menagant une unité nationale
ayant pour socle 1’arabe et I’islam. Toute référence a la berbérité est
alors tenue pour un instrument au service de I’étranger et du néo-

" Ville située a ’ouest de 1’Algérie, prés de la frontiére marocaine.

: SEBAA, Rabeh, « Culture et plurilinguisme en Algérie », In TRANS. Internet-
Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften. No. 13, 2002. http://www.inst.at/trans/1 3Nt/
sebaal3.htm.

2 Idem.

122

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



colonialisme. »°. En revanche, cette tentative d’uniformisation est-elle
suffisante pour dire que 1I’Algérie est une société monoculturelle ?
Correspond-elle vraiment a I’identité algérienne ? N’a-t-elle pas étouffé
les autres propriétés culturelles dont elle aurait pu s’inspirer ?

Le passé de 1’ Algérie témoigne du mémorable réceptacle culturel

que cette terre a représenté a travers le temps, «(...) de 1'époque
grecque a la phase nationale, en passant par la période latine,
phénicienne, turque, espagnole et francaise. »*. Chacune de ces colonies
a laissé ses traces avec des intensités différentes, selon la période
d’occupation, la force de I’occupant ainsi que ses accomplissements.
« Cette Andalousie a tant d'égards africaine qui s'est longtemps
¢panouie aux rythmes conjugués de la vie ibérique, arabe et berbeére. Ce
qu'il faut surtout retenir comme étant un lien commun a tout cela c'est le
sens d'une culture méditerranéenne, éminemment populaire, dont
I'Afrique du Nord est un des hauts lieux. »°.
Et malgré I’influence considérable qu’a exercée ce melting-pot du point
de vue ethnique, certaines minorités Berbéres y ont bien résisté. La
culture Berbére a ainsi su préserver, sous des formes variées, une grande
place dans la culture algérienne.

Rabeh Sebba affirme que « Malgré les différentes tentatives
d'uniformisation, la culture algérienne reste indubitablement une culture
composée de métissages et de faconnages. Elle conserve encore
l'essentiel des différents apports successifs qu'elle a connus tout au long
des cheminements tortueux de son histoire. »°.

Pourquoi la poésie populaire de Tlemcen ?

L’histoire de la ville de Tlemcen et son statut de capitale du
Maghreb central (capitale qui a précédé 1’état d’Alger) durant le régne
de la dynastie Zianide’ lui ont valu une grande importance politique et
culturelle qui a exercé son influence sur le reste du pays. Cet héritage a
pour ancétre la culture arabo-andalouse et pour parent la culture locale.

> ZENATI, Jamel, « L’Algérie & I’épreuve de ses langues et de ses identités : histoire
d’un échec répété », Mots. Langue(s) et nationalisme(s), n°74, mars 2004, p.138.

* SEBAA, Rabeh, De la culture en Algérie, Encyclopédie des études culturelles
plurilingues, INST, 2005. http://www.inst.at/ausstellung/enzy/kultur/algerisch _ sebaa. htm.
> Préface a la premiére édition, ALGERIE LITTERATURE / ACTION, p.1.
http://www.revues-plurielles.org/ uploads/pdf/4 20 24.pdf.

8 SEBAA, Rabeh, De la culture en Algérie, op.cit.

"BENGHABRIT, Tewfik, «Tlemcen a travers la chanson», Colloque
interuniversitaire « Tlemcen et ses discours », Université Abou Bakr Belkaid-Tlemcen,
Université Paul Valery 3-Montpellier, Novembre 2008, p. 2.

123

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



Nous choisissons la poésie populaire chantée dans cette ville parce
qu’elle représente 1’un des plus importants legs algériens qui ont résisté
a I’épreuve du temps. Cette poésie englobe deux genres littéraires que
nous exposons ici.

Le Haouzi

Le Haouzi est un genre poétique populaire rythmé, ses textes
sont écrits par des poctes locaux connus, il est né de I’influence de la
musique andalouse sur les habitants de Tlemcen. « Au moment ou les
Tlemceniens sont arrivés a s’approprier la nouba andalouse et les
magnifiques poésies arabes riches en description et en métaphore, apres
la reconquista en 1492, un genre musical nouveau est né¢ dans la cité : le
Haouzi, une poésie populaire chantée, appelée aussi « melhoune »". Le
sens littéral du mot Haouzi est « périphérique », « aux alentours de ». Il
s’agit d’un texte long, dont les vers sont rimés, composé dans la langue
en usage, le dialecte de 1’époque, d’ou la distinction entre la musique
andalouse et le haouzi »®. Il ne s’est pas cantonné a la ville de Tlemcen,
on le retrouve aussi sous le nom de Chadbi (populaire) a Alger et
Aroubi (par le quel on désigne parfois les gens qui habitent a la
campagne) a Oran.

Le Haoufi

Le Haoufi si on le reliait au verbe arabe haffa, il veut dire
littéralement «border, entourer, environner, s’empresser aupres de S|
représente également une poésie populaire chantée en dialecte de
I’époque. Contrairement au Haouzi, ses pieces sont courtes et ses
auteurs anonymes. Sa naissance est liée a la pratique de 1’escarpolette,
elle fait partie des « chants pour balancoire »'°.

Djelloul Benkalfate répertorie les différents themes relatif a cette
poésie, il souligne que « ce chant de femme qui ne se trouve qu’a
Tlemcen a embrassé tous les genres, s’est inspiré de tous les motifs : la
beaut¢ de la nature, le regret de la séparation, I’impatience des
retrouvailles, I’attente du ou de la bien-aimée, la mélancolie de la vie
qui fuit inexorablement, la nostalgie des lieux perdus »''. En revanche,
si cet auteur affirme que c’est un homme qui a donné naissance a ce
genre poétique en maintenant que son flambeau a été repris apres lui par
une majorit¢ féminine. D’autres trouvent que ce genre ne va qu’aux

" Poésie populaire chantée dans le Maghreb.

¥ BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.3.

° REIG, Daniel, Dictionnaire Arabe Frangais -Frangais arabe, Larousse, AS-SABIL,
collection « Saturne », 1983.

' BENKALFATE, Djelloul, « I/ était une fois TLEMCEN... récit d’une vie, récit
d’une ville », Tlemcen, Algérie, Editions Ibn-Khaldoun, 2002, p.109.

" Idem, p. 110.

124

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



femmes : « Les chansons de jardins et les poeémes allégoriques qui ont
souvent un charme étrange et sibyllin, ne sont connus que des femmes,
chantés ou récités par elles seules au cours des parties de balangoire ou
durant les nuits de joie et les veillées »'.

Tewfik Benghabrit définit le Haoufi comme étant « un chant
typiquement citadin, interprété par un sujet - la plus part du temps
féminin - sur un rythme libre. Il est chanté toujours en solo, a pleine
voix, en principe (autrefois) sans accompagnement instrumental, sur un
ambitus d’une octave. L’air en est variable et s’adapte donc a toutes les
pieces dans un mouvement lent qui épouse I’amplitude des oscillations
de I’escarpolette »°.

Ce qui est difficile pour cette poésie populaire orale c’est la
collecte des textes originaux. « La tradition orale, vieille de plusieurs
siecles, se perd de plus en plus; les défaillances de mémoire se font
chaque jour plus grandes et il est souvent difficile de recueillir, in
extenso, une chanson populaire sans la dégager des dizaines de variantes
qui ont été improvisées autour du méme théme, selon la régle de ce jeu
poétique. Ce qui reste, la plupart du temps, et qu'on ne peut pas utiliser,
ce sont des bribes, des distiques-clés, des cris initiaux, des paroles
liminaires. Pour rétablir l'ensemble, la rime, 1'assonance et souvent le
théme traité, constituent autant de fils conducteurs mais ils peuvent
s'avérer bien fragiles quand on considére que l'inspiration, si elle est
multiple et varie d'un auteur a l'autre, n'exclut pas toujours l'identité du
cadre prosodique, rimes comprises, s'agissant de poémes improvisés
dans une sorte d'émulation entre des jeunes filles présentes a la méme
partie de campagne ou poussant l'escarpolette (...) Elle mérite, plus que
nulle autre, le nom de "langue maternelle", c'est a-dire féminine par
excellence, expression créatrice, source premicre, inaltérée, généreuse.
Elle arrive a traduire, avec bonheur, la fantaisie lyrique et le réve — ou
baignent quelques-unes de ces pieces — mieux que ne le ferait celle des
hommes, généralement plus sentencieuse, érudite et réaliste. » '*.

Nous pouvons assimiler la traduction de ces deux gens littéraires
a celle des ceuvres Africaines dont a parlées BANDIA. 1l s’agit aussi de
traduire deux langues qui n’ont pas de liens et dont les textes ont une
origine orale"’.

12 Préface 4 la premiére édition, ALGERIE LITTERATURE / ACTION
http://www.revues-plurielles.org/ uploads/pdf/4 20 24.pdf

" BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.7.

4 Préface a la premiére édition, ALGERIE LITTERATURE / ACTION, p.1.
http://www.revues-plurielles.org/_uploads/pdf/4 20 24.pdf.

'S BANDIA, Paul.F., Translation as culture transfer : Evidence from African Creative
Writing, TTR : Traduction, terminologie, rédaction, vol.6, n°2,1993, pp 55-56 :

125

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



L’apprentissage du poeme populaire dans les écoles de musique a
Tlemcen

Nous avons constaté, a partir de ce qui se fait dans les écoles de
musique andalouse et populaire a Tlemcen, que les apprenants, et
parfois méme leurs maitres, comprenaient mal (ou pas dans certains cas)
les textes poétiques populaires qu’ils chantent, bien que ceux-ci relévent
du dialecte algérien de la région. L’absence de séances consacrées a
I’étude de ces textes dans ce genre d’institution semble bien étre en
cause de cette lacune, la primauté est donnée a la mélodie et les
apprenants semblent s’en contenter. Le facteur temporel nous semble
aussi une raison bien placé pour justifier cette incompréhension ;
certains termes et expressions se sont perdus, d’autres ont changé de
sens, les noms propres reliés aux lieux qui n’existent plus sont devenus
insignifiants, etc. Cependant, la non-maitrise de la langue arabe
classique par la majorité des algériens d’aujourd’hui représente le
premier facteur responsable de cet échec, puisque la langue de la poésie
populaire de Tlemcen emprunte beaucoup a [’arabe classique. Le
recours a la version frangaise (donc traduite) de ces poémes s’avere une
solution efficace pour de nombreux algériens, surtout les francisants.

Mais est-ce la des raisons suffisantes pour laisser
I’incompréhension nous priver du ressenti culturel original ? D’autre
part, si le sens est aussi important, comment le cerner a ’intérieur d’un
tel tourbillon linguistique rendu imprécis par 1’oralité et la temporalité ?

Le traducteur entre I’identité originale, I’identité réceptrice et sa
propre identité

Traduire le dialecte actuel n’est pas traduire le dialecte ancien.
Le dialecte de I’époque n’est pas toujours facile a cerner pour un
traducteur contemporain. L’incompréhension de la poésie populaire que
nous étudions ici semble menacer méme le traducteur algérien natif.
Néanmoins, si la traduction est souhaitable, la compréhension est
indispensable. .

La poésie populaire de Tlemcen trouve ses racines dans le 16"
siecle. Ses textes ont été rédigés dans le dialecte de 1’époque; un
dialecte algérien inspiré de I’idiome tlemcenien, de la langue arabe

« Translation of African works into European languages is an example of a translation
between non-related languages and cultures. It is a translation of oral «text» into
written form, on the one hand, and a translation from one language culture into an
alien language culture, on the other. ».

126

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



classique et d’une diction pratique. L’idiome tlemcenien est, a son tour,
un dialecte qui témoigne de 1’amalgame culturel qu’a connu la région.
« Comme la plupart des " problémes " de traduction, la question du
dialecte en traduction ne peut se réduire aux simples données
linguistiques. La définition du dialecte en tant que variation
linguistique, la nature d’un parler vernaculaire particulier, son origine,
son usage et son évolution ne donneront que peu de clés pour son
¢ventuelle traduction dans une oeuvre littéraire, méme en tenant compte
des apports essentiels des sociolinguistes a la dialectologie (Labov,
1972 ; Trudgill et Chambers, 1991).»'®. Le traducteur se doit donc de
voyager dans le temps et I’espace car la marge temporelle a un impact
direct sur I’aspect linguistique, culturel et conceptuel. Il doit « (...) tenir
compte des perceptions mentales que véhiculent les langues respectives
a I’époque »'".

Pour traduire la poésie populaire de Tlemcen, il faut d'abord la
contextualiser dans le cadre historique, culturel et architectural qui lui a
donné naissance. « De son prestigieux passé de capitale, la cité n'a pas
conservé seulement la multitude de ses minarets de style almohade tout
claironnants, ou de ses mosquées blanches ou roses...(...) Tlemcen
avait jalousement conservé ses collines plantureuses et bourdonnantes
de sources, ses jardins ombragés d'oliviers, son air vif et parfumé qui
semble souffler I'Andalousie.(...) Des poetes populaires ont voulu
exprimer eux aussi, a leur maniere, la beauté de la nature et I'amour, tout
comme leurs ainés, poctes et musiciens andalous.(...) Les poctes du
haouzi menaient tous une existence ordinaire et exercaient souvent le
métier de tisserand. »'*.

Leur dialecte de 1'époque avait échappé a l'influence de la colonie
francaise, il se rapprochait plus de l'arabe classique. Leur poésie
trahissait, en effet, une volonté de revenir a I'époque rayonnante ou les
arabes ¢étaient en Andalousie. Ces poctes exploitaient la beauté de leur
ville et des femmes qui y vivaient pour revivre la beauté de 1'époque de
leurs ancétres et la faire vivre a leurs semblables.

La traduction puise son essence dans la beauté intrinseque du
partage. Si nous partons du postulat selon lequel la traduction est le fait

'© LAVAULT-OLLEON, Elisabeth, « Le skopos comme stratégie de déblocage :
dialecte et scotticité dans Sunset Song de Lewis Grassic Gibbon » in Meta : journal
des traducteurs / Meta: Translators' Journal, vol. 51, n° 3, 2006, p.504.

" MEYLAERTS, Reine, La traduction dans la culture multilingue, A la recherche des
sources, des cibles et des territoires, TARGET, Vol.16, Amsterdam, John Benjamins
Publishing Company, 2004, p.292.

'8 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.3.

127

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



de comprendre pour faire comprendre' et de recevoir pour faire passer
et partager, nous ne pouvons nous permettre de négliger le pivot de cet
acte de communication qu’est le sens. Cependant, Bandia affirme que la
traduction est une activité interculturelle dont la difficulté se mesure par
le degré de distance qui sépare les deux langues, et donc les deux cultures
dans lesquelles elles sont enracinées. Il donne 1I’exemple de la traduction
des ceuvres africaines vers les langues européennes qui représentent deux

langues, et donc deux cultures qui n’ont pas de liens™.

Les systémes de valeurs culturelles sont difficiles a cerner puisqu’ils se
trouvent fortement imbriqués dans la texture de la langue native, un
traducteur consciencieux doit se montrer prét a fournir D’effort
supplémentaire nécessaire a 1’accés au sens culturel caché dans la
langue. 11 doit vivre auprés des deux systémes socioculturels sur lesquels
il travaille afin de rétrécir la distance qui les sépare. Sa tiche se
complique davantage lorsqu’il a affaire & deux langues dont le
background socioculturel est différent, et elle prend une autre tournure

lorsqu’il se trouve entre la langue du colonisateur et celle du colonisé. *'.

Ce qui est le cas de la traduction de l'arabe dialectale vers le
Frangais.

Malgré la difficulté apparente que nous venons de souligner, la
traduction de ces poémes s’est révélée indispensable puisque cette
poésie a voyagé et voyage toujours a travers le monde dans le but de
faire voyager le public étranger, qui se trouve a son tour séduit par cet
art et montre une réelle ambition a comprendre ses textes. C’est
d’ailleurs en réponse aux récepteurs étrangers frangais, qui se sont
interrogés sur 1’absence d’une version traduite chantable de cette poésie,

' Voir Danica Selescovitch, Marianne Lederer, Interpréter pour traduire, Didier
Erudition, 2001.

2 BANDIA, Paul.F., op.cit., pp 55-56:

« Translation is an intercultural activity as well as an intralingual one as it deals with
(at least) two linguistic systems embedded in two different cultures. How the
difficulties inherent in the translation process vary proportionarely with the degree of
distance between the languages and the cultures involved. ».

*l BANDIA, Paul.F., op.cit., p.56 :

« Cultural value systems are difficult to grasp as they are intricately woven into the
texture of the native language. A conscientious translator, therefore, must be willing to
make the extra effort that is required to unearth the full cultural meaning hidden in the
language. He must be alive to the two sociocultural systems with which he is working
in order to narrow the gap that separates them. His task becomes even more
complicated when he is working between two languages of divergent sociocultural
backgrounds and the issue takes another twist when the translation is between the
languages of the "colonizer" and the "colonized." ».

128

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



que nous nous dirigeons vers cet axe de recherche. Nous tenons a
préciser que nous partons de la traduction de l'arabe dialectal vers le
Frangais, nous ciblons donc le public francais. Un public actuellement
cosmopolite, dont une partie regroupe des Frangais qui étaient en
Algérie lors de la colonisation, ceux la doivent avoir au moins cinquante
ans. Ils se sont familiarisés avec le milieu source et sont censés avoir
recu les bases de la culture algérienne dont la musique populaire tient
une grande place, et auront logiquement plus de facilité a se situer dans
le cadre original. N'oublions pas que la France d'aujourd'hui abrite une
population algérienne importante qui est susceptible d'exercer son
influence sur les autochtones de différentes manicres.

On parle tout le temps de la culture source et de la culture cible,
mais on oublie 'intermédiaire interculturel qui permet ce voyage.

Pourtant, le traducteur n’est jamais uniquement un professionnel
interculturel : dans sa dimension d’individu social il est également " the
elaborate result of a personalized social and cultural history " (Simeoni
1998 :32). 1l faudrait dés lors examiner les dimensions structurantes et
structurées de 1’habitus du traducteur et des agents (inter)culturels plus
en général : nous verrons qu’elles peuvent trouver leur origine dans la
culture source, dans la culture cible, dans une combinaison des deux,
voire dans plusieurs contextes socioculturels.”.

Lorsque l'auteur et le traducteur sont de la méme origine, « (...)
ils partagent un certain nombre d'antécédents collectifs; leurs
compétences linguistiques et leur capital culturel sont comparables.»™.
Une communication entre eux peut s'avérer extrémement bénéfique
pour la qualité¢ de la traduction. Chose qui ne peut pas se faire lorsque
I'écart temporel est important, comme c'est le cas dans notre étude.

Le traducteur contemporain natif (algérien) est le produit d'une
pluriculturalité fortement marquée par la colonisation frangaise. Il suit
lui aussi la représentation mentale que lui dicte son dialecte, ce
« dialecte algérien conjugué en frangais »**.

*> MEYLAERTS, Reine, op.cit., p.290.
> Ibid., p.301.
*  SEBAA, Rabeh, Culture et plurilinguisme en  Algérie, op.cit.

http://www.inst.at/trans/13Nr/sebaal3.htm.

129

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



Analyse d’un poéme Haouzi de BENSAHLA :

Nous citons ici un poéme Haouzi écrit par Boumediene
Bensahla. Ce poéte renommé « est né a Tlemcen vers la fin du XVIII®™
siecle. (...) Il a consacré toute sa vie a la contemplation des beautés de
la femme (...) Doué d’une riche imagination et d’une grande mémoire,
il savait par cceur beaucoup de poésies qu’il chantait au cours des
nombreuses fétes familiales de Tlemcen. Rares étaient les familles qui
ne le firent pas entendre chez elles. Ce furent 1, précisément pour lui,
des occasions multiples, de se rapprocher des hautaines dames afin de
jeter sur elles quelque regard de convoitise sensuelle- C’est comme cela
que naissaient ses multiples aventures : au jeu dangereux de I’amour, il
s’adonne de toute son ame fervente et triste.»>”.

Poéme original :

1" strophe :
e 3a laial G el
u—’L’-‘*’ S Jan dL"“"‘ﬁU“’U Lrl‘: (‘L"’
s i S Olel 4 15 ¥ 2
2°™ strophe :
Lo b g Clin] el i
b daic) =5 ol 0 Ao S35
Y g Sbdl) o il 5 bl s

Transcription du poéme en Francais :

1% strophe : ya dow agyéniy

Jemmel we seaniy

Kounek sisaniy
strophe :
ya zin edderja

2éme

rouh gnem ferja

tferrej la tenja

» BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.3.

ya lgomriy zerg eljenhan
sellem €ela ness Tlemcen
had la tekra fih amen

nerselek lebnet elbehja
we dkhoul €la derb essejan
men el bha we ziyn el fettan

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



Analyse contextuelle

Le poé¢me de Bensahla loue la beauté¢ des femmes de la ville de
Tlemcen a travers ses quartiers. Ce po¢te Donjuanesque n’hésite pas a
décrire, dans ce poéme, quarante vieux quartiers dont chacun fait
allusion explicitement ou implicitement a une femme. « Il s’adresse au
messager d’amour de presque tous les poctes arabes : " le male pigeon
aux ailes bleues " et lui dit: " Va a Tlemcen, parcours la de quartier en
quartier et tache de t’arréter a telle ou telle demeure pour porter mon
salut a Fatma, a Zohra, a Rabia, a la blonde, a la brune, a la chataine, a
la rousse..." »*°.

Analyse métalinguistique®’

1% strophe :

Le dialecte utilisé dans ce passage parait relativement proche de
la langue arabe : Ya est la particule d’appel de 1’Arabe classique. Dow
vient de Daw’ en arabe qui signifie lumiére. Aedyniy vient de Agyouni
pluriel de eayn qui signifie ceil, les deux voyelles finales du mot
renvoient au pronom possessif du locuteur, la voyelle du début assure la
liaison. Lgomri vient de A/ komriy qui renvoie en arabe a un pigeon dont
la voix est belle. Zerg est relatif & Azrak : bleu en arabe. El jenhan vient
de janahayn le pluriel de janah qui veut dire aile.

Jemmel vient du verbe Tadjammal & 1’impératif: Fais-toi beau.
We est la conjonction de coordination Wa en arabe, équivalente a « et »
en Frangais. Seaniy vient du verbe Iseani qui veut dire concurrence moi
dans mon travail, fais mieux que moi. Sellem ela ness Tlemcen donne en
arabe classique : Sallim eala ness Tilimcen qui veut dire passe le
bonjour aux gens de Tlemcen.

Kounek est constitué¢ d’une redondance grammaticale : Koun en
arabe se traduit par le verbe €tre au mode impératif « sois », et le suffixe
ek ici accentue ce mode en pointant une deuxiéme fois I’allocutaire.
Quant au mot Sisaniy, nous avons eu du mal a trouver son origine. Had
la tekra fih amen signifie littéralement : ne lis la confiance sur personne,
le sens est : ne fais confiance a personne. La phrase peut étre formulée
en arabe classique comme suit : la takra’ al aman fi ahad.

* BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.4.
" Nous nous appuyons pour la signification des mots en arabe sur le: dictionnaire Al-
Munjid, Dar El-Mashreq publishers, Beirut, Lebanon, 1975.

131

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



2™ strophe :

Zin veut dire beauté en arabe. Edderja vient du substantif arabe
addaraja qui correspond a « degré, grade, classe, échelon ». Nerselek
vient du verbe a la premicre personne du singulier oursilouka ou le ka
final renvoie au pronom personnel complément de la deuxiéme
personne du singulier. Lebnet a pour origine ila bandt ou ila remplit la
fonction de la préposition « a, vers » et banat du substantif au pluriel
qui correspond a filles. Elbehja renvoie en arabe a la beauté, au charme
et a la gaieté.

Rouh vient du verbe raha yarouhou a 1’impératif, il correspond
au verbe « aller ». Egnem vient du verbe arabe igtanim (a I’impératif)
qui veut dire profite, saisi ta chance. Fourja reléve de I’arabe classique
et signifie contentement, détente, soulagement. Dkhoul vient du verbe
oudkhoul de dakhala, yadkhoulou qui veut dire entre. €la est la
préposition gala qui correspond littéralement a « sur », mais elle remplit
ici la fonction de la préposition « par». Derb signifie en arabe une
grande rue. Alors que dans le dialecte, Derb renvoie a une ruelle étroite,
a des « Dédales de ruelles étroites qu’on retrouve dans les vieilles
médinas »>°. Essejdan vient du nom arabe Assajdn qui veut dire « gardien
de prison, gedlier »*°.

Tferrej vient du verbe fafarraj : regarde, observe, vois. La est un
adverbe de négation en arabe, tenja vient de neja, yenjou qui signifie
¢chapper, étre secouru. Elbeha vient de Al bha’ qui veut dire grace,
beauté¢ et raffinement. Elfettan est un adjectif arabe qui signifie
déconcertant, troublant.

Analyse stylistique et pragmatique

La premicre strophe est constituée de rimes plates. Elle
commence par une métaphore dans le premier vers; le pocte fait de ses
yeux un pigeon bleu qui survole la cité de Tlemcen en toute liberté sans
attirer I’attention. Il lui demande, dans le deuxieéme vers, de se faire une
beauté avant de répondre a son appel et lui rendre le service de passer le
salut aux gens de Tlemcen. Le poéte avise le pigeon, dans le troisiéme
vers, de ne faire confiance a personne et de lui étre un témoin fidele.

La deuxiéme strophe commence par wune périphrase
métaphorique, le poete s’adresse au pigeon en ’appelant zin edderja,
faisant allusion a sa beauté supréme. Cependant, edderja ici peut
renvoyer au ciel, cette volite supérieure qui représente 1’univers le plus

* BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.4.

132

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



familier du pigeon et lui permet de survoler la cité et voir les belles
dames en toute liberté. Le poéte utilise une métaphore dans la deuxiéme
partie du troisiéme vers, dans 1’expression elbeha we zin elfetan qui veut
dire le charme et la beauté déconcertante en faisant allusion aux dames
qui habitent le quartier de Derb Essejan.

Analyse traductologique

Nous exposons a présent une traduction qui a été proposée pour
cette partie du poeme :
1 strophe :
O ! Clarté de mes regards. O ! Tourtereau aux ailes azurées.
Survole pour moi la cité, et salue ceux de Tlemcen.
Mais, de grace, sois avisé, ne préte a quiconque ta confiance.
2" strophe :
O ! Phénix des messagers, retrouve les éblouissantes vierges,
Grise-toi du gracieux spectacle, commence par la ruelle du gedlier,
Abandonne-toi aux charmes des fascinantes beautés fatales »°".

Nous avons remarqué que I’interjection « 6 » est présente dans
de nombreuses traductions des poemes Hawzi et Haoufi, comme cela se
faisait dans la poésie frangaise. Elle correspond ici a la particule d'appel
en arabe. Or, nous ne trouvons pas que cela soit indispensable ni
toujours concordant avec 1’esthétique du poeéme populaire en question.

Nous observons aussi que la rime qui avait appuyé¢ la beauté
stylistique du poeme original et lui avait donné sa rythmique a disparu
dans la version traduite. Nous pouvons relier cela au fait que cette
traduction n’a pas ét¢ congue pour étre chantée contrairement a la
version originale. Cependant, cette touche esthétique nous rapproche de
la nature du texte de départ. Le sens ne se compléte, dans ce cas 1a, que
par la perception des sensations engendrées par les effets poétiques et
stylistiques. Bandia affirme que « pour atteindre un certain équilibre
dans la traduction des ceuvres littéraires, le sens et la forme doivent étre
considérés comme un ensemble indissociable. »°".

Quant au mot « Sisaniy », nous ne lui avons pas trouvé de place
dans le dictionnaire arabe. Il semblerait que ca soit un adjectif qui ne

3% Traduction de Hadjadj-Aoual Mohammed : Maitre de conférences & ’université de
Tlemcen, comparatiste.

' BANDIA, Paul.F., op.cit., p.59 :

« To achieve a balanced translation of a literary work, meaning and form should be
view as a whole. ».

133

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



s'utilise plus dans le dialecte actuel. Quelques connaisseurs de la poésie
populaire nous ont communiqué que ce mot voulait dire « éveillé,
vigilant, méfiant ». Mais en l'absence d'un dictionnaire dialectal qui
confirmerait cela, une tentative d’extraction du sens a partir du contexte
est souhaitable.

Derb essejan est le nom d'un des quartiers de Tlemcen, il a été
traduit dans la proposition exposée plus haut par "ruelle du gedlier". Or,
cette dénomination ¢éloigne le récepteur étranger de I'architecture
originale. Il ne ressentirait pas dans ce cas l'étrangeté qu'elle véhicule
par rapport a sa culture, alors que celui qui vit a Tlemcen sait que Derb
n'est pas vraiment ruelle. Bandia affirme que « les différents aspects de
la forme ne sont pas tous traduisibles. Toute ceuvre d'art a un coté
intraduisible qui lui assure son "auto-affirmation". » >,

A partir de ces observations, nous offrons une modeste
proposition de traduction pour ces deux strophes :

Clarté de mes yeux

Mon pigeon aux ailes bleues

Fais-toi beau et vole porter

mon salut aux gens de Tlemcen

Mon allié, sois avisé

N’aie confiance en aucune créature humaine

Je t’envoie, beauté supréme

aux belles filles aménes

Vole te libérer

entre par Derb essejan

Tu ne pourras pas échapper

a I’éblouissant charme des miennes

Estimant que le sens trouve sa plénitude dans les sensations
procurées, garder ’effet stylistique que transmet la rime nous semble
désirable, surtout pour une version chantable. D’autre part, si la langue
d’arrivée montre un potentiel qui pourrait nous rapprocher des effets du
style original, il est préférable de 1’exploiter.

La précision au niveau de la description originale permet une
bonne visualisation au récepteur. Le traducteur est donc tenu de la
communiquer au récepteur étranger. Pour ce faire, le retour a 1’origine

32 BANDIA, Paul. F., op.cit., p. 59.
« However, not every aspect of form is translatable. Every work of art has an
untraslatable side to it which is a way of ensuring its " auto-affirmation ". »

134

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



des mots du dialecte est nécessaire. La premiére source a consulter a ce
propos est I’arabe classique (C’est ce que nous avons fait pour Jemmel
we seaniy). Si cela n’aide pas, la recherche de quelque similarité avec
les langues de colonisation pourrait s’avérer bénéfique. En dernier lieu,
la recherche documentaire accompagnée d'une contextualisation
appropriée est une solution qui apporte ses fruits (Ce que nous avons
essay¢ pour Kounek sisaniy).

Analyse d’un poéme Haoufi qui chante Tlemcen

Poeéme original :

e U olals LSl A L
plaall g alaall cld Odales EulEl
oalaal) (il g ol o 51
Ola i) 1l oniY el Y
) sty Ll 8 Gl s
SIS ) Sy eaaill aal 3
Transcription du poéme en Francais :
Tlemcen ya ealiya ma ahlak lessouknan
Fiyk lyamam wa lahmam wa talet soltan
Fiyk elkor'an lagziym yekraweh echoubban
Choubbén hed ezzman la ray wa la tadbiyr
Yetealkou flennsa kiyf alealk fel biyr
Yetkebrou ble kdeb we drahem elkasdiyr

Analyse métalinguistique

L'adjectif ealiya qui est au féminin veut littéralement dire "
haute". ma ahlak est constitué de ma qui correspond a 1'adverbe "que"
en Francais, et ahlak qui est composé de l'adjectif superlatif ahla de
hilw qui veut dire "doux", et du pronom personnel complément de la
deuxiéme personne représenté ici par la lettre kaf. Lessouknan vient de
l'arabe /i assakan au sens de " pour 1'habitation". Fiyk est composé de la
préposition Fiy qui correspond a "dans" en francais et le pronom
personnel complément kaf. Yekraweh vient du verbe yakra'ouhou
conjugué au pluriel masculin, il est composé du verbe yakra'ou et du
pronom complément qui renvoie au Coran "hou". Kiyf représente la
conjonction de comparaison qu'accomplie le "ka" en arabe. Biyr vient
de bi'r en arabe qui veut dire puits.

135

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



Analyse stylistique et pragmatique

Ce passage poétique vante la ville de Tlemcen en tant que lieu de
résidence, en énumérant les aspects les plus prégnants de son paysage:
Sa situation géographique qui pend place sur les hauteurs des
montagnes, les pigeons et les tourterelles qui rassuraient par leur
symbole de paix et de quié¢tude les gens de la cité, sans oublier le (s)
sultan (s) dont le régne s'était succédé¢ durant toute la période ou le
gouvernement ¢était monarchique. Cette description vire ensuite vers
l'aspect religieux de la ville dont témoignait la lecture du Coran par les
jeunes, pour ensuite dénoncer le manque de maturité de ces jeunes qui
courent les femmes et dont l'orgueil ne recouvre que mensonge et
fausseté.

Le poéme est basé sur une rime plate selon le schéma A-A-A-B-
B-B. La langue utilisée est trés proche de l'arabe classique, avec
quelques variantes que nous avons examinées plus haut. En
I'occurrence, nous devons plus nous rapprocher du sens général en
prenant en considération le contexte, que de la signification des mots:
ealiya ici ne veut pas simplement dire haute, le pocte veut exprimer a
travers cet adjectif une certaine supériorité qu'il relie a la ville de part sa
situation géographique qui offre une vue dominante, mais aussi de part
sa situation politique et son passé prestigieux. Par l'expression ma ahlak
lessouknan, le vers se poursuit pour certifier combien il est agréable de
vivre dans cette cité.

Le po¢me expose une comparaison dans le cinquiéme vers :
Yetealkou f'ennsa kiyf alealk fel biyr, le poéte compare I'attachement des
jeune-hommes aux femmes aux sangsues qui collent aux puits. Notons
que le puits était un ¢lément architectural treés présent a Tlemcen, c'était
la source d'abreuvement des citoyens, dans chaque maison se trouvait
un puits.

Analyse traductologique

Voici une traduction proposée pour le Haoufi exposé plus haut:
1. Tlemcen, 6 haute cité, que ton séjour est doux !
2. Chez toi (il y a) la tourterelle, le pigeon, et le troisiéme est le sultan.
3. Chez toi (il y a) le Coran sacré qu’apprennent les jeunes gens,
4. Les jeunes gens d’aujourd’hui ne sont ni raisonnables, ni industrieux,
5. Ils s’accrochent aux femmes comme des sangsues dans un puits.

136

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



6. Ils font les importants, (mais) utilisent le mensonge et la monnaie
d’étain.”

En tant que récepteurs, nous ressentons dans cette traduction une
sécheresse stylistique qui vient altérer l'aspect culturel original. Le
passage traduit révele un mot-a-mot frappant qui apparait notamment
dans I'expression « chez toi ».

La théorie de Skopos « qui s’appuie sur la fonction remplie par le
texte traduit plutot que sur la recherche de correspondances
linguistiques ou d’équivalences fonctionnelles, se voit reconnu surtout
dans la traduction de textes pragmatiques, mais ses concepteurs le
définissent comme applicable a tous les types de traduction, y compris a
la traduction littéraire.»**. La fonction du texte original dans ce cas se
veut artistique et touristique, dans le sens ou le poéme aspire a faire
voyager dans l'espace et le temps a travers le style poétique et le chant.

Nous nous servons de notre analyse pragmatique et stylistique
afin d'essayer de produire un passage plus proche de la nature du poéme
original. A ce propos, nous ne nous trouvons pas obligés d'employer un
style trés recherché. Nous avons essayé de nous mettre dans la peau du
pocte et de son environnement en donnant au poé¢me la diction qu'il
mérite de préserver.

L'adjectif « supréme » semble bien qualifier autant l'aspect
géographique que l'aspect prestigieux de la ville. Ceux qui habitent cette
ville apprécient en général la douceur de son climat qui se refléte aussi
dans le dialecte, les moeurs et comportements de ses citoyens. Nous
avons préservé la comparaison originale parce que les citoyens de
I'époque la percevaient trés bien, ils voyaient sans cesse ces vers
accrochés a l'intérieur du puits quand ils y allaient chercher de 1'eau, et
nous avons voulu communiquer cela au récepteur.

Tlemcen, ville supréme La douceur que tes habitants aiment
Tu abrites les tourterelles, les pigeons Mais aussi le Sultan

Tu abrites le sacré Coran que lisent les jeunes gens

Les jeunes d’aujourd’hui n’ont ni raison ni esprit

Ils s’attachent aux femmes comme les sangsues s'attachent a tes puits
Ils deviennent hautains par le mensonge et la monnaie d’étain

Le passage précédent se poursuit souvent par d'autres vers dont
nous citons quelques uns:

33 Traduction réaliség par Mourad YELLES CHAOUCHE (Paris).
* LAVAULT-OLLEON, Elisabeth, op.cit.

137

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



e | ol Sl ST Lo

paall Gl el oSle B sl
CM\ i) @la SIS gaasy
Ol (plasa DY) (b e
Transcription du poeéme en Frangais :
Tlemcen ya ealiya mahlak lessouknén
Fiyk bnawet lahder wa bnawet elkorglan
Fiyk lebnat lemlah yegdiw kel elbellar
Mkahlin lagyoun mharksin lechfar

Analyse métalinguistique

Bnewet est une forme dialectique qui dérive du substantif arabe
banat au pluriel signifiant « filles ». Lahder renvoie aux gens de la ville,
du milieu urbain qui étaient plus raffinés que les autres. Eelkorgldan sont
les Kouloughlis « issus du mariage d'hommes turcs, souvent des
janissaires, et de femmes autochtones. »°. Yekdiw est un verbe qui
dérive du verbe arabe wakada, yakidou signifiant allumer. Bellar vient
de l'arabe Ballour et Billawr qui renvoie au cristal. Mkahlin est un
gérondif qui veut dire appliquant le khol. Mharksin est un gérondif qui
signifie appliquant le harqis®®. Lechfdr vient du substantif arabe
al’achfar qui renvoie a l'endroit duquel poussent les poils dans les
paupieres (les cils).

Analyse traductologique

Voici une version de traduction qu'a proposée Mourad Yelles
Chaouche pour ce passage :

3 http://fr.wikipedia.org/wiki/Kouloughlis.

"Hadar: Les citadins de vieille souche. ‘Kouloughlis: métissage de race entre turcs et
tlemceniennes. Koheul: poudre d'antimoine dont les femmes s'enduisent les cils et les
sourcils. (Définitions données par Mourad YELLES CHAOUCHE).

*® JAUHARI, Nurudin, EscaleRando Blog, 2009: « Doublet du tatouage, la peinture au
harqus est éphémeére et tombe en s’écaillant, ne laissant sur la peau qu’ ne trace brune
facile a enlever. Comme le henné, le harqus est appliqué a 1’occasion de fétes
publiques ou privées par de vieilles femmes qui parent le visage et les mains des plus
jeunes. Fabriqué de différentes manicres, a partir de noix de galle, de cendres et
d’épices, de charbon de bois et d’huiles, c¢’est toujours le fruit d’une combustion. »
http://www.escalerando.fr/blog/?tag=harqus.

138

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



1. Tlemcen, 6 haute cité, que ton sé¢jour est doux !
Tu réunis aux filles des hadars” les filles des Kouloughlis®,

3. Chez toi, (il y a) de belles jeunes filles, étincelantes comme le
cristal,

4. Aux yeux bordés de Koheul’, aux joints par le trait du harqus .

La premicre chose qui frappe I'eeil en parcourant ce passage sont
les mots étrangers marqués par des notes. La question que nous nous
posons c'est est ce qu'un étranger qui regoit cette version dans une
ambiance musicale voudrait aller vers la signification de ces termes, ou
est ce que seul leur étrangeté lui suffit pour voyager?

Sans prétendre donner une réponse réellement crédible a cette
question, nous proposons notre tentative que nous jugeons beaucoup
plus fiable (par rapport aux éléments théoriques que nous avons étalés)
du point de vue stylistique que du point de vue culturel:

Tlemcen, ville supréme La douceur que tes habitants aiment
Tu abrites les filles des Kouloughlis  Et les pures citadines aussi

Tu abrites les belles filles qui rayonnent jour et nuit

Le khol borde leurs yeux Le harqus leurs cils précieux

Hadar, comme 1'a souligné Mourad Yelles Chaouche ne veut pas

uniquement dire citadins mais citadins de vielle souche. Autrement dit
les citadins de sang pur, ceux qui ne sont pas issus de métissage de
races. Nous avons choisi de ne pas garder le terme tel quel dans notre
traduction puisqu'il nous a semblé possible de transmettre ce concept
par l'expression « pures citadines ». Et 1a on aura conjoint les deux
notions d'émancipation et de pureté de sang en méme temps.
Quant aux autres mots d'origine étrangere: Kouloughlis, khol et harqus,
nous ne pensons pas qu'ils nécessitent un réel besoin de notation en bas
de page dans une situation de communication directe. D'autant plus que
ces termes sont de nos jours intégrés dans la langue francaise. Le
récepteur qui éprouvera le besoin de recourir a leur sens exact le fera en
dehors de cette situation, sinon la majorité réceptrice, a notre sens,
arrivera a s'en faire une idée d'apres le contexte.

Conclusion
En réponse au scepticisme face a la traduction des textes du

patrimoine culturel, notamment ceux de la poésie populaire algérienne,
nous dirons que le patrimoine culturel n'est pas une propriété

139

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



individuelle. La culture ne se renforce et ne se perpétue que par le
partage, et la traduction existe pour rendre ce partage possible. Reine
Meylaerts rassure les sceptiques en ces termes « L'idéal n'est pas la non-
traduction, traduire n'est pas trahir. »°'.

La traduction de la poésie populaire chantée de Tlemcen exige le
recours a la situation spatio-temporelle qui lui a donné naissance, a une
recherche documentaire et linguistique que l'absence de sources
officielles rend parfois pénible mais n'enléve pas sa nécessité. Le recueil
de documents ayant été écrits dans le dialecte ancien pourrait offrir une
aide précieuse pour le traducteur lui permettant d'extraire le sens des
termes et expressions ambigiies ou inusitées d'aprés le contexte et
l'intertexte. Cela demande, bien entendu, du temps et de la patience.

La conservation de l'étrangeté du poéme chanté original se
trouve dans des cas une option nécessaire pour communiquer le ressenti
culturel original et le faire voyager dans la région, comme a ¢été le cas
pour les noms de quartiers relatifs a l'architecture de Tlemcen. L'aspect
stylistique et rythmique est tout aussi important dans le cas de la poésie
chantée, la reconstruction des effets stylistiques originaux permet au
récepteur de se rapprocher de la nature du texte source. En revanche, la
question de la diction et de rythmique nécessite une recherche
approfondie qui ne rentre pas dans le cadre de notre contribution.

Bibliographie :

ALGERIE LITTERATURE / ACTION, p.1.
http://www.revues-plurielles.org/ uploads/pdf/4 20 24.pdf, (1975), Al-
Munjid, Dar El-Mashreq publishers, Beirut, Lebanon.

BANDIA Paul.F. (1993) : « Translation as culture transfer : Evidence from
African Creative Writing », TTR : Traduction, terminologie, rédaction,
vol.6, n°2.

BENGHABRIT Tewfi (2008) : « Tlemcen a travers la chanson », Collogue
interuniversitaire « Tlemcen et ses discours », Université ABOU BAKR
BELKAID-Tlemcen/ Universit¢t PAUL VALERY 3-Montpellier.

BENKALFATE Dijelloul (2002) : I/ était une fois TLEMCEN... récit d’une
vie, récit d une ville, Editions Ibn-Khaldoun, Tlemcen, Algérie.

LAVAULT-OLLEON Elisabeth (2006): « Le skopos comme stratégie
dedéblocage : dialecte et scotticité dans Sunset Song de Lewis Grassic
Gibbon », Meta . journal des traducteurs / Meta: Translators' Journal,
vol. 51, n° 3.

" MEYLAERTS, Reine, op.cit., p.306.

140

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)



MEYLAERTS Reine (1983) : La traduction dans la culture multilingue, A la
recherche des sources, des cibles et des territoires, TARGET, Vol.16,
John Benjamins Publishing Company, Amsterdam, 2004.

REIG Daniel, Dictionnaire Arabe Francais-Francais arabe, LAROUSSE/ AS-
SABIL, collection « Saturne ».

SEBAA Rabeh (2005) : « De la culture en Algérie », Encyclopédie des études
culturelles plurilingues, INST.

http://www.inst.at/ausstellung/enzy/kultur/algerisch_sebaa.htm

SEBAA Rabeh (2002) : « Culture et plurilinguisme en Algérie », In TRANS.
Internet-Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften. No. 13.

http://www.inst.at/trans/13Nr/sebaal 3.htm.

ZENATI Jamel (2004): « L’Algérie a 1’épreuve de ses langues et de ses
identités : histoire d’un échec répété», Mots. Langue(s) et
nationalisme(s), n°74, p.138.

Sites internet :

http://fr.wikipedia.org/wiki/Kouloughlis
http://www.escalerando.fr/blog/?tag=harqus

141

BDD-A5103 © 2010 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)


http://www.tcpdf.org

