
 
 

TRADUIRE LES TEXTES DU PATRIMOINE CULTUREL 
ARABE ALGÉRIEN - LE CAS DE LA POÉSIE POPULAIRE 

CHANTÉE DE TLEMCEN 
 

 
Zyneb SENOUCI BEREKSI  
Université Abou Bakr Belkaid -Tlemcen, Algérie 
sebezy@hotmail.fr 

 
Abstract: Translation of Algerian popular poetry is a new research axis which 
requires the return to the original background and its deeply rooted culture and 
language. The study of the old Algerian dialect is not an easy task, some terms 
and expressions became insignificant because of the temporal distance. Since 
there is an absence of official sources, a collection of old dialect writings and 
extracting sens from the context and the intertext could offer a great help for 
the translator. The translator has to reach the original mind’s perception in 
order to transmit it to the foreign public. He should also take into account the 
original stylistic effect which is very important, especially in the case of sung 
poetry. The preservation of the original strangeness could help the foreign 
receiver reach the original mind and sensorial perception. Culture is not an 
individual property, it must be shared by human beings. Translation exists in 
order to make it possible, it represents the beauty of sharing since it is an act of 
communication. 
 
Keywords: popular poetry, stylistic effect, cultural translation.  
 
 
Introduction  

Beaucoup de spécialistes et de défenseurs du patrimoine culturel 
algérien scrutent les textes qui s’y rapportent avec un sentiment 
d’appropriation et un devoir manifeste de conservation. Ils sont animés 
par la peur de la perte culturelle et sont enclins à sacraliser les textes de 
leur patrimoine. Le traducteur, en bon médiateur, n’est certainement pas 
le contributeur le plus rassurant à leur égard. Ce qui rend sa tâche ardue 
dans ce domaine c’est qu’elle ne se limite pas à communiquer un 
antécédent, mais à reconstruire l’identité qui baigne dans le contexte 
culturel original du point de vue spatial et temporel. Cela est d’autant 
plus difficile dans le domaine de la poésie populaire, où le traducteur 
doit faire passer un souffle poétique ponctué par une étrangeté 
linguistique, culturelle et conceptuelle. 

 121

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



La réalité linguistique en Algérie  

La diversité linguistique est bien présente dans la société 
algérienne : « Ceux qui connaissent l'Algérie savent qu'il existe dans 
cette société une configuration linguistique quadridimensionnelle, se 
composant fondamentalement de l’arabe algérien, la langue de la 
majorité, de l'arabe classique ou conventionnel, pour l'usage de 
l'officialité, de la langue française pour l'enseignement scientifique, le 
savoir et la rationalité et de la langue amazighe, plus communément 
connue sous l'appellation de langue berbère, pour l'usage naturel d'une 
grande partie de la population confinée à une quasi clandestinité (…) les 
frontières entre ces différentes langues ne sont ni géographiquement ni 
linguistiquement établies »1. Toutefois, en termes de dominance, on 
retrouve l’arabe classique, l’arabe algérien et le Français. La langue du 
colonisateur est toujours utilisée, et n’est pas considérée comme une 
langue étrangère mais comme une langue seconde qui trouve sa place 
même dans le dialecte algérien actuel en s’y interférant, donnant 
naissance à « un arabe algérien conjugué au Français »2. Cependant le 
dialecte algérien ne se limite pas à ce mélange avec la langue française. 
Il s’est imprégné, bien avant la colonisation française, des différentes 
langues de colonisation (essentiellement l’espagnol et l’arabe) et celles 
des rapports commerciaux. D’où la différence entre le dialecte actuel et 
le dialecte ancien.  Nous pouvons même dire que le dialecte algérien est 
le meilleur reflet de l’identité algérienne.        

L’Algérie, société monoculturelle, biculturelle ou multiculturelle ? 
 
Après l’indépendance de l’Algérie en 1962, les autorités ont tenu 

à consolider cette nation qui était sous la domination française depuis 
plus d’un siècle. Elles n’ont trouvé refuge que dans la nation arabe qui 
les a soutenus et la culture arabo-musulmane qui lui est reliée. 
« D’emblée, la pluralité est niée et la diversité linguistique est 
considérée comme un germe de division menaçant une unité nationale 
ayant pour socle l’arabe et l’islam. Toute référence à la berbérité est 
alors tenue pour un instrument au service de l’étranger et du néo-

                                                 
*  Ville située à l’ouest de l’Algérie, près de la frontière marocaine. 
1 SEBAA, Rabeh, « Culture et plurilinguisme en Algérie », In TRANS. Internet-
Zeitschrift für Kulturwissenschaften. No. 13, 2002.  http://www.inst.at/trans/13Nr/ 
sebaa13.htm. 
2 Idem. 

 122

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



colonialisme. »3. En revanche, cette tentative d’uniformisation est-elle 
suffisante pour dire que l’Algérie est une société monoculturelle ? 
Correspond-elle vraiment à l’identité algérienne ? N’a-t-elle pas étouffé 
les autres propriétés culturelles dont elle aurait pu s’inspirer ? 

Le passé de l’Algérie témoigne du mémorable réceptacle culturel 
que cette terre a représenté à travers le temps, « (…) de l'époque 
grecque à la phase nationale, en passant par la période latine, 
phénicienne, turque, espagnole et française. »4. Chacune de ces colonies 
a laissé ses traces avec des intensités différentes, selon la période 
d’occupation, la force de l’occupant ainsi que ses accomplissements. 
« Cette Andalousie à tant d'égards africaine qui s'est longtemps 
épanouie aux rythmes conjugués de la vie ibérique, arabe et berbère. Ce 
qu'il faut surtout retenir comme étant un lien commun à tout cela c'est le 
sens d'une culture méditerranéenne, éminemment populaire, dont 
l'Afrique du Nord est un des hauts lieux. »5. 
Et malgré l’influence considérable qu’a exercée ce melting-pot du point 
de vue ethnique, certaines minorités Berbères y ont bien résisté. La 
culture Berbère a ainsi su préserver, sous des formes variées, une grande 
place dans la culture algérienne.  

Rabeh Sebba affirme que « Malgré les différentes tentatives 
d'uniformisation, la culture algérienne reste indubitablement une culture 
composée de métissages et de façonnages. Elle conserve encore 
l'essentiel des différents apports successifs qu'elle a connus tout au long 
des cheminements tortueux de son histoire. »6. 

 
Pourquoi la poésie populaire de Tlemcen ? 

 
L’histoire de la ville de Tlemcen et son statut de capitale du 

Maghreb central (capitale qui a précédé l’état d’Alger) durant le règne 
de la dynastie Zianide7 lui ont valu une grande importance politique et 
culturelle qui a exercé son influence sur le reste du pays. Cet héritage a 
pour ancêtre  la culture arabo-andalouse et pour parent la culture locale. 

                                                 
3 ZENATI, Jamel, « L’Algérie à l’épreuve de ses langues et de ses identités : histoire 
d’un échec répété », Mots. Langue(s) et nationalisme(s), n°74, mars 2004, p.138. 
4  SEBAA, Rabeh, De la culture en Algérie, Encyclopédie des études culturelles 
plurilingues, INST, 2005. http://www.inst.at/ausstellung/enzy/kultur/algerisch_ sebaa. htm. 
5 Préface à la première édition, ALGERIE LITTERATURE / ACTION, p.1. 
http://www.revues-plurielles.org/_uploads/pdf/4_20_24.pdf. 
6 SEBAA, Rabeh, De la culture en Algérie, op.cit. 
7BENGHABRIT, Tewfik, « Tlemcen à travers la chanson », Colloque 
interuniversitaire « Tlemcen et ses discours », Université Abou Bakr Belkaid-Tlemcen, 
Université Paul Valery 3-Montpellier, Novembre 2008, p. 2. 

 123

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



Nous choisissons la poésie populaire chantée dans cette ville parce 
qu’elle représente l’un des plus importants legs algériens qui ont résisté 
à l’épreuve du temps. Cette poésie englobe deux genres littéraires que 
nous exposons ici. 

Le Haouzi  
Le Haouzi est un genre poétique populaire rythmé, ses textes 

sont écrits par des poètes locaux connus, il est né de l’influence de la 
musique andalouse sur les habitants de Tlemcen. « Au moment où les 
Tlemceniens sont arrivés à s’approprier la nouba andalouse et les 
magnifiques poésies arabes riches en description et en métaphore, après 
la reconquista en 1492, un genre musical nouveau est né dans la cité : le 
Haouzi, une poésie populaire chantée, appelée aussi « melhoune »*. Le 
sens littéral du mot Haouzi est « périphérique », « aux alentours  de ». Il 
s’agit d’un texte long, dont les vers sont rimés, composé dans la langue 
en usage, le dialecte de l’époque, d’où la distinction entre la musique 
andalouse et le haouzi »8. Il ne s’est pas cantonné à la ville de Tlemcen, 
on le retrouve aussi sous le nom de Chaâbi (populaire) à Alger et 
Aroubi (par le quel on désigne parfois les gens qui habitent à la 
campagne) à Oran. 

Le Haoufi  
Le Haoufi si on le reliait au verbe arabe haffa, il veut dire 

littéralement «border, entourer, environner, s’empresser auprès de »9. Il 
représente également une poésie populaire chantée en dialecte de 
l’époque. Contrairement au Haouzi, ses pièces sont courtes et ses 
auteurs anonymes. Sa naissance est liée à la pratique de l’escarpolette, 
elle fait partie des « chants pour balançoire »10.  

Djelloul Benkalfate répertorie les différents thèmes relatif à cette 
poésie, il souligne que  « ce chant de femme qui ne se trouve qu’à 
Tlemcen a embrassé tous les genres, s’est inspiré de tous les motifs : la 
beauté de la nature, le regret de la séparation, l’impatience des 
retrouvailles, l’attente du ou de la bien-aimée, la mélancolie de la vie 
qui fuit inexorablement, la nostalgie des lieux perdus »11. En revanche, 
si cet auteur affirme que c’est un homme qui a donné naissance à ce 
genre poétique en maintenant que son flambeau a été repris après lui par 
une majorité féminine. D’autres trouvent que ce genre ne va qu’aux 
                                                 
* Poésie populaire chantée dans le Maghreb. 
8 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.3. 
9 REIG, Daniel, Dictionnaire Arabe Français -Français arabe, Larousse, AS-SABIL, 
collection « Saturne », 1983. 
10 BENKALFATE, Djelloul, « Il était une fois TLEMCEN… récit d’une vie, récit 
d’une ville », Tlemcen, Algérie, Editions Ibn-Khaldoun, 2002, p.109. 
11 Idem, p. 110. 

 124

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



femmes : « Les chansons de jardins et les poèmes allégoriques qui ont 
souvent un charme étrange et sibyllin, ne sont connus que des femmes, 
chantés ou récités par elles seules au cours des parties de balançoire ou 
durant les nuits de joie et les veillées »12.  

Tewfik Benghabrit définit le Haoufi comme étant « un chant 
typiquement citadin, interprété par un sujet - la plus part du temps 
féminin - sur un rythme libre. Il est chanté toujours en solo, à pleine 
voix, en principe (autrefois) sans accompagnement instrumental, sur un 
ambitus d’une octave. L’air en est variable et s’adapte donc à toutes les 
pièces dans un mouvement lent qui épouse l’amplitude des oscillations 
de l’escarpolette »13.  

Ce qui est difficile pour cette poésie populaire orale c’est la 
collecte des textes originaux. « La tradition orale, vieille de plusieurs 
siècles, se perd de plus en plus; les défaillances de mémoire se font 
chaque jour plus grandes et il est souvent difficile de recueillir, in 
extenso, une chanson populaire sans la dégager des dizaines de variantes 
qui ont été improvisées autour du même thème, selon la règle de ce jeu 
poétique. Ce qui reste, la plupart du temps, et qu'on ne peut pas utiliser, 
ce sont des bribes, des distiques-clés, des cris initiaux, des paroles 
liminaires. Pour rétablir l'ensemble, la rime, l'assonance et souvent le 
thème traité, constituent autant de fils conducteurs mais ils peuvent 
s'avérer bien fragiles quand on considère que l'inspiration, si elle est 
multiple et varie d'un auteur à l'autre, n'exclut pas toujours l'identité du 
cadre prosodique, rimes comprises, s'agissant de poèmes improvisés 
dans une sorte d'émulation entre des jeunes filles présentes à la même 
partie de campagne ou poussant l'escarpolette (…) Elle mérite, plus que 
nulle autre, le nom de "langue maternelle", c'est à-dire féminine par 
excellence, expression créatrice, source première, inaltérée, généreuse. 
Elle arrive à traduire, avec bonheur, la fantaisie lyrique et le rêve — où 
baignent quelques-unes de ces pièces — mieux que ne le ferait celle des 
hommes, généralement plus sentencieuse, érudite et réaliste. » 14. 

Nous pouvons assimiler la traduction de ces deux gens littéraires 
à celle des œuvres Africaines dont a parlées BANDIA. Il s’agit aussi de 
traduire deux langues qui n’ont pas de liens et dont les textes ont une 
origine orale15. 

                                                 
12 Préface à la première édition, ALGERIE LITTERATURE / ACTION 
http://www.revues-plurielles.org/_uploads/pdf/4_20_24.pdf 
13 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.7. 
14 Préface à la première édition, ALGERIE LITTERATURE / ACTION, p.1. 
http://www.revues-plurielles.org/_uploads/pdf/4_20_24.pdf. 
15 BANDIA, Paul.F., Translation as culture transfer : Evidence from African Creative 
Writing, TTR : Traduction, terminologie, rédaction, vol.6, n°2,1993, pp 55-56 :  

 125

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



L’apprentissage du poème populaire dans les écoles de musique à 
Tlemcen  

 
Nous avons constaté, à partir de ce qui se fait dans les écoles de 

musique andalouse et populaire à Tlemcen, que les apprenants, et 
parfois même leurs maîtres, comprenaient mal (ou pas dans certains cas) 
les textes poétiques populaires qu’ils chantent, bien que ceux-ci relèvent 
du dialecte algérien de la région. L’absence de séances consacrées à 
l’étude de ces textes dans ce genre d’institution semble bien être en 
cause de cette lacune, la primauté est donnée à la mélodie et les 
apprenants semblent s’en contenter. Le facteur temporel nous semble 
aussi une raison bien placé pour justifier cette incompréhension ; 
certains termes et expressions se sont perdus, d’autres ont changé de 
sens, les noms propres reliés aux lieux qui n’existent plus sont devenus 
insignifiants, etc.  Cependant, la non-maîtrise de la langue arabe 
classique par la majorité des algériens d’aujourd’hui représente le 
premier facteur responsable de cet échec, puisque la langue de la poésie 
populaire de Tlemcen emprunte beaucoup à l’arabe classique. Le 
recours à la version française (donc traduite) de ces poèmes s’avère une 
solution efficace pour de nombreux algériens, surtout les francisants. 

Mais est-ce là des raisons suffisantes pour laisser 
l’incompréhension nous priver du ressenti culturel original ? D’autre 
part, si le sens est aussi important, comment le cerner à l’intérieur d’un 
tel tourbillon linguistique rendu imprécis par l’oralité et la temporalité ? 

 
Le traducteur entre l’identité originale, l’identité réceptrice et sa 
propre identité  

 
Traduire le dialecte actuel n’est pas traduire le dialecte ancien. 

Le dialecte de l’époque n’est pas toujours facile à cerner pour un 
traducteur contemporain. L’incompréhension de la poésie populaire que 
nous étudions ici semble menacer même le traducteur algérien natif. 
Néanmoins, si la traduction est souhaitable, la compréhension est 
indispensable.  

La poésie populaire de Tlemcen trouve ses racines dans le 16ème 
siècle. Ses textes ont été rédigés dans le dialecte de l’époque ; un 
dialecte algérien inspiré de l’idiome tlemcenien, de la langue arabe 

                                                                                                                      
« Translation of African works into European languages is an example of a translation 
between non-related languages and cultures. It is a translation of oral « text » into 
written form, on the one hand, and a translation from one language culture into an 
alien language culture, on the other. ». 

 126

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



classique et d’une diction pratique. L’idiome tlemcenien est, à son tour, 
un dialecte qui témoigne de l’amalgame culturel qu’a connu la région.  
« Comme la plupart des " problèmes " de traduction, la question du 
dialecte en traduction ne peut se réduire aux simples données 
linguistiques. La définition du dialecte en tant que variation 
linguistique, la nature d’un parler vernaculaire particulier, son origine, 
son usage et son évolution ne donneront que peu de clés pour son 
éventuelle traduction dans une oeuvre littéraire, même en tenant compte 
des apports essentiels des sociolinguistes à la dialectologie (Labov, 
1972 ; Trudgill et Chambers, 1991).»16. Le traducteur se doit donc de 
voyager dans le temps et l’espace car la marge temporelle a un impact 
direct sur l’aspect linguistique, culturel et conceptuel. Il doit « (…) tenir 
compte des perceptions mentales que véhiculent les langues respectives 
à l’époque »17.   

Pour traduire la poésie populaire de Tlemcen, il faut d'abord la 
contextualiser dans le cadre historique, culturel et architectural qui lui a 
donné naissance. « De son prestigieux passé de capitale, la cité n'a pas 
conservé seulement la multitude de ses minarets de style almohade tout 
claironnants, ou de ses mosquées blanches ou roses…(…) Tlemcen 
avait jalousement conservé ses collines plantureuses et bourdonnantes 
de sources, ses jardins ombragés d'oliviers, son air vif et parfumé qui 
semble souffler l'Andalousie.(…) Des poètes populaires ont voulu 
exprimer eux aussi, à leur manière, la beauté de la nature et l'amour, tout 
comme leurs aînés, poètes et musiciens andalous.(…) Les poètes du 
haouzi menaient tous une existence ordinaire et exerçaient souvent le 
métier de tisserand. »18. 

Leur dialecte de l'époque avait échappé à l'influence de la colonie 
française, il se rapprochait plus de l'arabe classique. Leur poésie 
trahissait, en effet, une volonté de revenir à l'époque rayonnante où les 
arabes étaient en Andalousie. Ces poètes exploitaient la beauté de leur 
ville et des femmes qui y vivaient pour revivre la beauté de l'époque de 
leurs ancêtres et la faire vivre à leurs semblables. 

La traduction puise son essence dans la beauté intrinsèque du 
partage. Si nous partons du postulat selon lequel la traduction est le fait 

                                                 
16 LAVAULT-OLLEON, Élisabeth, « Le skopos comme stratégie de déblocage : 
dialecte et scotticité dans Sunset Song de Lewis Grassic Gibbon » in Meta : journal 
des traducteurs / Meta: Translators' Journal, vol. 51, n° 3, 2006, p.504. 
17 MEYLAERTS, Reine, La traduction dans la culture multilingue, A la recherche des 
sources, des cibles et des territoires, TARGET, Vol.16, Amsterdam, John Benjamins 
Publishing Company, 2004, p.292. 
18 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.3. 

 127

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



de comprendre pour faire comprendre19 et de recevoir pour faire passer 
et partager, nous ne pouvons nous permettre de négliger le pivot de cet 
acte de communication qu’est le sens. Cependant, Bandia affirme que la 
traduction est une activité interculturelle dont la difficulté se mesure par 
le degré de distance qui sépare les deux langues, et donc les deux cultures 
dans lesquelles elles sont enracinées. Il donne l’exemple de la traduction 
des œuvres africaines vers les langues européennes qui représentent deux 
langues, et donc deux cultures qui n’ont pas de liens20. 

 
Les systèmes de valeurs culturelles sont difficiles à cerner puisqu’ils se 
trouvent fortement imbriqués dans la texture de la langue native, un 
traducteur consciencieux doit se montrer prêt à fournir l’effort 
supplémentaire nécessaire à l’accès au sens culturel caché dans la 
langue. Il doit vivre auprès des deux systèmes socioculturels sur lesquels 
il travaille afin de rétrécir la distance qui les sépare. Sa tâche se 
complique davantage lorsqu’il a affaire à deux langues dont le 
background socioculturel est différent, et elle prend une autre tournure 
lorsqu’il se trouve entre la langue du colonisateur et celle du colonisé. 21. 

  
Ce qui est le cas de la traduction de l'arabe dialectale vers le 

Français. 
  Malgré la difficulté apparente que nous venons de souligner, la 
traduction de ces poèmes s’est révélée indispensable puisque cette 
poésie a voyagé et voyage toujours à travers le monde dans le but de 
faire voyager le public étranger, qui se trouve à son tour séduit par cet 
art et montre une réelle ambition à comprendre ses textes. C’est 
d’ailleurs en réponse aux récepteurs étrangers français, qui se sont 
interrogés sur l’absence d’une version traduite chantable de cette poésie, 

                                                 
19 Voir Danica Selescovitch, Marianne Lederer, Interpréter pour traduire, Didier 
Erudition, 2001. 
20 BANDIA, Paul.F.,  op.cit., pp 55-56:  
« Translation is an intercultural activity as well as an intralingual one as it deals with 
(at least) two linguistic systems embedded in two different cultures. How the 
difficulties inherent in the translation process vary proportionarely with the degree of 
distance between the languages and the cultures involved. ». 
21 BANDIA, Paul.F., op.cit., p.56 :  
« Cultural value systems are difficult to grasp as they are intricately woven into the 
texture of the native language. A conscientious translator, therefore, must be willing to 
make the extra effort that is required to unearth the full cultural meaning hidden in the 
language. He must be alive to the two sociocultural systems with which he is working 
in order to narrow the gap that separates them. His task becomes even more 
complicated when he is working between two languages of divergent sociocultural 
backgrounds and the issue takes another twist when the translation is between the 
languages of the "colonizer" and the "colonized." ». 

 128

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



que nous nous dirigeons vers cet axe de recherche. Nous tenons à 
préciser que nous partons de la traduction de l'arabe dialectal vers le 
Français, nous ciblons donc le public français. Un public actuellement 
cosmopolite, dont une partie regroupe des Français qui étaient en 
Algérie lors de la colonisation, ceux là doivent avoir au moins cinquante 
ans. Ils se sont familiarisés avec le milieu source et sont censés avoir 
reçu les bases de la culture algérienne dont la musique populaire tient 
une grande place, et auront logiquement plus de facilité à se situer dans 
le cadre original. N'oublions pas que la France d'aujourd'hui abrite une 
population algérienne importante qui est susceptible d'exercer son 
influence sur les autochtones de différentes manières. 
 On parle tout le temps de la culture source et de la culture cible, 
mais on oublie l'intermédiaire interculturel qui permet ce voyage.  
 

Pourtant, le traducteur n’est jamais uniquement un professionnel 
interculturel : dans sa dimension d’individu social il est également " the 
elaborate result of a personalized social and cultural history " (Simeoni 
1998 :32). Il faudrait dès lors examiner les dimensions structurantes et 
structurées de l’habitus du traducteur et des agents (inter)culturels plus 
en général : nous verrons qu’elles peuvent trouver leur origine dans la 
culture source, dans la culture cible, dans une combinaison des deux, 
voire dans plusieurs contextes socioculturels.22. 
 
Lorsque l'auteur et le traducteur sont de la même origine, « (…) 

ils partagent un certain nombre d'antécédents collectifs; leurs 
compétences linguistiques et leur capital culturel sont comparables.»23. 
Une communication entre eux peut s'avérer extrêmement bénéfique 
pour la qualité de la traduction. Chose qui ne peut pas se faire lorsque 
l'écart temporel est important, comme c'est le cas dans notre étude. 
 Le traducteur contemporain natif (algérien) est le produit d'une 
pluriculturalité fortement marquée par la colonisation française. Il suit 
lui aussi la représentation mentale que lui dicte son dialecte, ce  
« dialecte algérien conjugué en français »24.  
 
 
 
 
 
                                                 
22 MEYLAERTS, Reine, op.cit., p.290. 
23  Ibid., p.301. 
24 SEBAA, Rabeh, Culture et plurilinguisme en Algérie, op.cit. 
http://www.inst.at/trans/13Nr/sebaa13.htm. 

 129

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



Analyse d’un poème Haouzi de BENSAHLA : 
 
Nous citons ici un poème Haouzi écrit par Boumediene 

Bensahla. Ce poète renommé «  est né à Tlemcen vers la fin du XVIIIème 
siècle. (…) Il a consacré toute sa vie à la contemplation des beautés de 
la femme (…) Doué d’une riche imagination et d’une grande mémoire, 
il savait par cœur beaucoup de poésies qu’il chantait au cours des 
nombreuses fêtes familiales de Tlemcen. Rares étaient les familles qui 
ne le firent pas entendre chez elles. Ce furent là, précisément pour lui, 
des occasions multiples, de se rapprocher des hautaines dames afin de 
jeter sur elles quelque regard de convoitise sensuelle- C’est comme cela 
que naissaient ses multiples aventures : au jeu dangereux de l’amour, il 
s’adonne de toute son âme fervente et triste.»25. 
Poème original : 
1ère strophe : 

ا ضوّ  عياني  ي يا الڤمري زرڨ الجنحان    

م

                                                

 سلّم على ناس تلمسان   جمّل و سعاني  

انح   آونك سيساني   د لا تقرا فيه أ  

2ème strophe :     

 نرسلك لبنات البهجة   يا زين الدرجة  

 و ادخل على درب السجان   روح اغنم فرجة

 من البها و الزين الفتان   تفرج لا تنجى 
 

Transcription du poème en Français : 
1ère strophe : ya dow aεyăniy              ya lgomriy zerg eljenhăn 
                    Jemmel we sεăniy           sellem εla ness Tlemcen 
                     Kounek sisăniy            had la tekra fih amen 
2ème strophe : 

ya zin edderja             nerselek lebnet elbehjă 
rouh ġnem ferjă  we dkhoul εlă derb essejăn 
tferrej la tenjă    men el bhă we ziyn el fettăn 

 
 
 

 
25 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.3. 

 130

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



Analyse contextuelle  
 
Le poème de Bensahla loue la beauté des femmes de la ville de 

Tlemcen à travers ses quartiers. Ce poète Donjuanesque n’hésite pas à 
décrire, dans ce poème, quarante vieux quartiers dont chacun fait 
allusion explicitement ou implicitement à une femme. « Il s’adresse au 
messager d’amour de presque tous les poètes arabes : " le mâle pigeon 
aux ailes bleues  " et lui dit : " Va à Tlemcen, parcours la de quartier en 
quartier et tâche de t’arrêter à telle ou telle demeure pour porter mon 
salut à Fatma, à Zohra, à Rabiâ, à la blonde, à la brune, à la châtaine, à 
la rousse…" »26. 

 
 
Analyse métalinguistique27  

 
1ère strophe : 
 Le dialecte utilisé dans ce passage parait relativement proche de 

la langue arabe : Ya est la particule d’appel de l’Arabe classique. Dow 
vient de Daw’ en arabe qui signifie lumière. Aεăyniy vient de Aεyouni 
pluriel de εayn qui signifie œil, les deux voyelles finales du mot 
renvoient au pronom possessif du locuteur, la voyelle du début assure la 
liaison. Lgomri vient de Al komriy qui renvoie en arabe à un pigeon dont 
la voix est belle. Zerg est relatif à Azrak : bleu en arabe. El jenhan vient 
de janahayn le pluriel de janah qui veut dire aile. 

Jemmel vient du verbe Tadjammal à l’impératif: Fais-toi beau. 
We est la conjonction de coordination Wa en arabe, équivalente à « et » 
en Français. Sεăniy vient du verbe Isεăni qui veut dire concurrence moi 
dans mon travail, fais mieux que moi. Sellem εla ness Tlemcen donne en 
arabe classique : Sallim εala ness Tilimcen qui veut dire passe le 
bonjour aux gens de Tlemcen. 

Kounek est constitué d’une redondance grammaticale : Koun en 
arabe se traduit par le verbe être au mode impératif « sois », et le suffixe 
ek ici accentue ce mode en pointant une deuxième fois l’allocutaire. 
Quant au mot Sisăniy, nous avons eu du mal à trouver son origine. Had 
la tekra fih amen signifie littéralement : ne lis la confiance sur personne, 
le sens est : ne fais confiance à personne. La phrase peut être formulée 
en arabe classique comme suit : la takra’ al amăn fi ahad.  

 

                                                 
26 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.4. 
27 Nous nous appuyons pour la signification des mots en arabe sur le: dictionnaire Al-
Munjid, Dar El-Mashreq publishers, Beirut, Lebanon, 1975. 

 131

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



2ème strophe : 
Zin veut dire beauté en arabe. Edderja vient du substantif arabe 

addaraja qui  correspond à « degré, grade, classe, échelon ». Nerselek 
vient du verbe à la première personne du singulier oursilouka où le ka 
final renvoie au pronom personnel complément de la deuxième 
personne du singulier. Lebnet a pour origine ila banăt où ila remplit la 
fonction de la préposition « à, vers » et banăt du substantif au pluriel 
qui correspond à filles. Elbehjă renvoie en arabe à la beauté, au charme 
et à la gaieté. 

Rouh vient du verbe raha yarouhou à l’impératif, il correspond 
au verbe « aller ». Eġnem vient du verbe arabe iġtanim (à l’impératif) 
qui veut dire profite, saisi ta chance. Fourja relève de l’arabe classique 
et signifie contentement, détente, soulagement. Dkhoul vient du verbe 
oudkhoul de dakhala, yadkhoulou qui veut dire entre. εla est la 
préposition εala qui correspond littéralement à « sur », mais elle remplit 
ici la fonction de la préposition « par ». Derb signifie en arabe une 
grande rue. Alors que dans le dialecte, Derb renvoie à une ruelle étroite, 
à des « Dédales de ruelles étroites qu’on retrouve dans les vieilles 
médinas »28. Essejăn vient du nom arabe Assajăn qui veut dire « gardien 
de prison, geôlier »29. 

Tferrej vient du verbe tafarraj : regarde, observe, vois. La est un 
adverbe de négation en arabe, tenjă vient de nejă, yenjou qui signifie 
échapper, être secouru. Elbehă vient de Al bhă’ qui veut dire grâce, 
beauté et raffinement. Elfettăn est un adjectif arabe qui signifie 
déconcertant, troublant. 

 
Analyse stylistique et pragmatique  
 

La première strophe est constituée de rimes plates. Elle 
commence par une métaphore dans le premier vers; le poète fait de ses 
yeux un pigeon bleu qui survole la cité de Tlemcen en toute liberté sans 
attirer l’attention. Il lui demande, dans le deuxième vers, de se faire une 
beauté avant de répondre à son appel et lui rendre le service de passer le 
salut aux gens de Tlemcen. Le poète avise le pigeon, dans le troisième 
vers, de ne faire confiance à personne et de lui être un témoin fidèle. 

La deuxième strophe commence par une périphrase 
métaphorique, le poète s’adresse au pigeon en l’appelant zin edderjă, 
faisant allusion à sa beauté suprême. Cependant, edderjă ici peut 
renvoyer au ciel, cette voûte supérieure qui représente l’univers le plus 

                                                 
28 BENGHABRIT, Tewfik, op.cit., p.4. 
 

 132

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



familier du pigeon et lui permet de survoler la cité et voir les belles 
dames en toute liberté. Le poète utilise une métaphore dans la deuxième 
partie du troisième vers, dans l’expression elbeha we zin elfetăn qui veut 
dire le charme et la beauté déconcertante en faisant allusion aux dames 
qui habitent le quartier de Derb Essejăn.  
 
Analyse traductologique  
 

Nous exposons à présent une traduction qui a été proposée pour 
cette partie du poème : 
1ère strophe :   
               Ô ! Clarté de mes regards. Ô ! Tourtereau aux ailes azurées. 

   Survole pour moi la cité, et salue ceux de Tlemcen. 
   Mais, de grâce, sois avisé, ne prête à quiconque ta confiance. 

 
2ème strophe :   
              Ô ! Phénix des messagers, retrouve les éblouissantes vierges, 

  Grise-toi du gracieux spectacle, commence par la ruelle du geôlier, 
  Abandonne-toi aux charmes des fascinantes beautés fatales »30. 
 
Nous avons remarqué que l’interjection « ô » est présente dans 

de nombreuses traductions des poèmes Hawzi et Haoufi, comme cela se 
faisait dans la poésie française. Elle correspond ici à la particule d'appel 
en arabe. Or, nous ne trouvons pas que cela soit indispensable ni 
toujours concordant avec l’esthétique du poème populaire en question.  

Nous observons aussi que la rime qui avait appuyé la beauté 
stylistique du poème original et lui avait donné sa rythmique a disparu 
dans la version traduite. Nous pouvons relier cela au fait que cette 
traduction n’a pas été conçue pour être chantée contrairement à la 
version originale. Cependant, cette touche esthétique nous rapproche de 
la nature du texte de départ. Le sens ne se complète, dans ce cas là, que 
par la perception des sensations engendrées par les effets poétiques et 
stylistiques. Bandia affirme que « pour atteindre un certain équilibre 
dans la traduction des œuvres littéraires, le sens et la forme doivent être 
considérés comme un ensemble indissociable. »31.  

Quant au mot « Sisăniy », nous ne lui avons pas trouvé de place 
dans le dictionnaire arabe. Il semblerait que ça soit un adjectif qui ne 

                                                 
30 Traduction de Hadjadj-Aoual Mohammed : Maître de conférences à l’université de 
Tlemcen, comparatiste. 
31 BANDIA, Paul.F., op.cit., p.59 : 
 « To achieve a balanced translation of a literary work, meaning and form should be 
view as a whole. ». 

 133

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



s'utilise plus dans le dialecte actuel. Quelques connaisseurs de la poésie 
populaire nous ont communiqué que ce mot voulait dire « éveillé, 
vigilant, méfiant ». Mais en l'absence d'un dictionnaire dialectal qui 
confirmerait cela, une tentative d’extraction du sens à partir du contexte 
est souhaitable.  

Derb essejăn est le nom d'un des quartiers de Tlemcen, il a été 
traduit dans la proposition exposée plus haut par "ruelle du geôlier". Or, 
cette dénomination éloigne le récepteur étranger de l'architecture 
originale. Il ne ressentirait pas dans ce cas l'étrangeté qu'elle véhicule 
par rapport à sa culture, alors que celui qui vit à Tlemcen sait que Derb 
n'est pas vraiment ruelle. Bandia affirme que « les différents aspects de 
la forme ne sont pas tous traduisibles. Toute œuvre d'art a un coté 
intraduisible qui lui assure son "auto-affirmation". » 32. 

À partir de ces observations, nous offrons une modeste 
proposition de traduction pour ces deux strophes : 

 
Clarté de mes yeux  
Mon pigeon aux ailes bleues 
Fais-toi beau et vole porter  
mon salut aux gens de Tlemcen 
Mon allié, sois avisé    
N’aie confiance en aucune créature humaine 
 
Je t’envoie, beauté suprême     
aux belles filles amènes 
Vole te libérer  
entre par Derb essejăn 
Tu ne pourras pas échapper  
 à l’éblouissant charme des miennes 

 
Estimant que le sens trouve sa plénitude dans les sensations 

procurées, garder l’effet stylistique que transmet la rime nous semble 
désirable, surtout pour une version chantable. D’autre part, si la langue 
d’arrivée montre un potentiel qui pourrait nous rapprocher des effets du 
style original, il est préférable de l’exploiter.  

La précision au niveau de la description originale permet une 
bonne visualisation au récepteur. Le traducteur est donc tenu de la 
communiquer au récepteur étranger. Pour ce faire, le retour à l’origine 

                                                 
32 BANDIA, Paul. F., op.cit., p. 59. 
« However, not every aspect of form is translatable. Every work of art has an 
untraslatable side to it which is a way of ensuring  its " auto-affirmation ". » 
 

 134

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



des mots du dialecte est nécessaire. La première source à consulter à ce 
propos est l’arabe classique (C’est ce que nous avons fait pour Jemmel 
we sεăniy). Si cela n’aide pas, la recherche de quelque similarité avec 
les langues de colonisation pourrait s’avérer bénéfique. En dernier lieu, 
la recherche documentaire accompagnée d'une contextualisation 
appropriée est une solution qui apporte ses fruits (Ce que nous avons 
essayé pour Kounek sisăniy). 

 
Analyse d’un poème Haoufi qui chante Tlemcen  
 
Poème original : 

 ما أحلاك للسكنان  تلمسان يا عالية
 و الثالث سلطان  فيك اليمام و الحمام
 يقراوه الشبان  فيك القرآن العظيم 
 لا راي لا تدبير  شبان هذا الزمان

 آيف العلق في البير   في النساءيتعلقوا
 و دراهم القصدير   يتكبروا بالكذب

Transcription du poème en Français : 
Tlemcen ya εaliyă   ma ahlăk lessouknăn 
Fiyk  lyamăm wa lahmam  wa talet soltăn 
Fiyk elkor'an laεżiym   yekraweh echoubbăn 
Choubbăn hed ezzmăn  la răy wa la tadbiyr 
Yetεalkou f'ennsă   kiyf alεalk fel biyr 
Yetkebrou ble kdeb   we drahem elkasdiyr 

 
Analyse métalinguistique 

 
L'adjectif εaliyă qui est au féminin veut littéralement dire " 

haute". ma ahlăk est constitué de ma qui correspond à l'adverbe "que" 
en Français, et ahlăk qui est composé de l'adjectif superlatif ahlă de 
hilw qui veut dire "doux", et du pronom personnel complément de la 
deuxième personne représenté ici par la lettre kăf. Lessouknăn vient de 
l'arabe li assakan au sens de " pour l'habitation". Fiyk est composé de la 
préposition Fiy qui correspond à "dans" en français et le pronom 
personnel complément kăf. Yekraweh vient du verbe yakra'ouhou 
conjugué au pluriel masculin, il est composé du verbe yakra'ou et du 
pronom complément qui renvoie au Coran "hou". Kiyf  représente la 
conjonction de comparaison qu'accomplie le "kă" en arabe. Biyr vient 
de bi'r en arabe qui veut dire puits.  
 
 

 135

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



Analyse stylistique et pragmatique 
 

Ce passage poétique vante la ville de Tlemcen en tant que lieu de 
résidence, en énumérant les aspects les plus prégnants de son paysage: 
Sa situation géographique qui pend place sur les hauteurs des 
montagnes, les pigeons et les tourterelles qui rassuraient par leur 
symbole de paix et de quiétude les gens de la cité, sans oublier le (s) 
sultan (s) dont le règne s'était succédé durant toute la période où le 
gouvernement était monarchique. Cette description vire ensuite vers 
l'aspect religieux de la ville dont témoignait la lecture du Coran par les 
jeunes, pour ensuite dénoncer le manque de maturité de ces jeunes qui 
courent les femmes et dont l'orgueil ne recouvre que mensonge et 
fausseté. 

Le poème est basé sur une rime plate selon le schéma A-A-A-B-
B-B. La langue utilisée est très proche de l'arabe classique, avec 
quelques variantes que nous avons examinées plus haut. En 
l'occurrence, nous devons plus nous rapprocher du sens général en 
prenant en considération le contexte, que de la signification des mots: 
εaliyă ici ne veut pas simplement dire haute, le poète veut exprimer à 
travers cet adjectif  une certaine supériorité qu'il relie à la ville de part sa 
situation géographique qui offre une vue dominante, mais aussi de part 
sa situation politique et son passé prestigieux. Par l'expression ma ahlăk 
lessouknăn, le vers se poursuit pour certifier combien il est agréable de 
vivre dans cette cité.  

Le poème expose une comparaison dans le cinquième vers : 
Yetεalkou f'ennsă kiyf alεalk fel biyr, le poète compare l'attachement des 
jeune-hommes aux femmes aux sangsues qui collent aux  puits. Notons 
que le puits était un élément architectural très présent à Tlemcen, c'était 
la source d'abreuvement des citoyens, dans chaque maison se trouvait 
un puits.  
 
Analyse traductologique 

 
Voici une traduction proposée pour le Haoufi exposé plus haut: 

1. Tlemcen, ô haute cité, que ton séjour est doux ! 
2. Chez toi (il y a) la tourterelle, le pigeon, et le troisième est le sultan. 
3. Chez toi (il y a) le Coran sacré qu’apprennent les jeunes gens, 
4. Les jeunes gens d’aujourd’hui ne sont ni raisonnables, ni industrieux,  
5. Ils s’accrochent aux femmes comme des sangsues dans un puits. 

 136

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



6. Ils font les importants, (mais) utilisent le mensonge et la monnaie 
d’étain.33

  En tant que récepteurs, nous ressentons dans cette traduction une 
sécheresse stylistique qui vient altérer l'aspect culturel original. Le 
passage traduit révèle un mot-à-mot frappant qui apparait  notamment 
dans l'expression « chez toi ». 

La théorie de Skopos « qui s’appuie sur la fonction remplie par le 
texte traduit plutôt que sur la recherche de correspondances 
linguistiques ou d’équivalences fonctionnelles, se voit reconnu surtout 
dans la traduction de textes pragmatiques, mais ses concepteurs le 
définissent comme applicable à tous les types de traduction, y compris à 
la traduction littéraire.»34. La fonction du texte original dans ce cas se 
veut artistique et touristique, dans le sens où le poème aspire à faire 
voyager dans l'espace et le temps à travers le style poétique et le chant.  

Nous nous servons de notre analyse pragmatique et stylistique 
afin d'essayer de produire un passage plus proche de la nature du poème 
original. A ce propos, nous ne nous trouvons pas obligés d'employer un 
style très recherché. Nous avons essayé de nous mettre dans la peau du 
poète et de son environnement en donnant au poème la diction qu'il 
mérite de préserver.   

L'adjectif « suprême » semble bien qualifier autant l'aspect 
géographique que l'aspect prestigieux de la ville. Ceux qui habitent cette 
ville apprécient en général la douceur de son climat qui se reflète aussi 
dans le dialecte, les mœurs et comportements de ses citoyens. Nous 
avons préservé la comparaison originale parce que les citoyens de 
l'époque la percevaient très bien, ils voyaient sans cesse ces vers 
accrochés à l'intérieur du puits quand ils y allaient chercher de l'eau, et 
nous avons voulu communiquer cela au récepteur. 
 
Tlemcen, ville suprême    La douceur que tes habitants aiment 
Tu abrites les tourterelles, les pigeons Mais aussi le Sultan 
Tu abrites le sacré Coran   que lisent les jeunes gens 
Les jeunes d’aujourd’hui   n’ont ni raison ni esprit 
Ils s’attachent aux femmes  comme les sangsues s'attachent à tes puits  
Ils deviennent hautains   par le mensonge et la monnaie d’étain 

 
 
Le passage précédent se poursuit souvent par d'autres vers dont 

nous citons quelques uns: 

                                                 
33 Traduction réalisée par Mourad YELLES CHAOUCHE (Paris). 
34 LAVAULT-OLLÉON, Élisabeth, op.cit. 

 137

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



 ما أحلاك للسكنان    تلمسان يا عالية
 أو بناوت قرغلان    فيك بناوت الحضر

 يقديوا آالبلار    فيك البنات الملاح
 محرقصين الأشفار     مكحلين العيون 

Transcription du poème en Français : 
   Tlemcen ya εaliyă  mahlăk lessouknăn 

        Fiyk bnawet lahder   wa bnawet elkorġlăn 
                     Fiyk lebnat lemlăh                   yegdiw kel elbellăr 
                     Mkahlin laεyoun                mharksin lechfăr  
 

Analyse métalinguistique  

Bnewet est une forme dialectique qui dérive du substantif arabe 
banăt au pluriel signifiant « filles ». Lahder renvoie aux gens de la ville, 
du milieu urbain qui étaient plus raffinés que les autres. Eelkorġlăn sont 
les Kouloughlis « issus du mariage d'hommes turcs, souvent des 
janissaires, et de femmes autochtones. »35. Yekdiw est un verbe qui 
dérive du verbe arabe wakada, yakidou signifiant allumer. Bellar vient 
de l'arabe Ballour et Billawr qui renvoie au cristal. Mkahlin est un 
gérondif qui veut dire appliquant le khôl. Mharksin est un gérondif qui 
signifie appliquant le harqûs36. Lechfăr vient du substantif arabe 
al'achfăr qui renvoie à l'endroit duquel poussent les poils dans les 
paupières (les cils). 

Analyse traductologique 

Voici une version de traduction qu'a proposée Mourad Yelles 
Chaouche pour ce passage : 

 

                                                 
35 http://fr.wikipedia.org/wiki/Kouloughlis. 
*Hadar: Les citadins de vieille  souche. *Kouloughlis: métissage de race entre turcs et 
tlemceniennes.*Koheul: poudre d'antimoine dont les femmes s'enduisent les cils et les 
sourcils. (Définitions données par Mourad YELLES CHAOUCHE). 
36 JAUHARI, Nurudin, EscaleRando Blog, 2009: « Doublet du tatouage, la peinture au 
harqus est éphémère et tombe en s’écaillant, ne laissant sur la peau qu’ ne trace brune 
facile à enlever. Comme le henné, le harqus est appliqué à l’occasion de fêtes 
publiques ou privées  par de vieilles femmes qui parent le visage et les mains des plus 
jeunes. Fabriqué de différentes manières, à partir de noix  de galle, de cendres et 
d’épices, de charbon de bois et d’huiles, c’est toujours le fruit d’une combustion. » 
http://www.escalerando.fr/blog/?tag=harqus. 
 

 138

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



 
1. Tlemcen, ô haute cité, que ton séjour est doux ! 
2. Tu réunis aux filles des hadars* les filles des Kouloughlis*, 
3. Chez toi, (il y a) de belles jeunes filles, étincelantes comme le 

cristal,  
4. Aux yeux bordés de Koheul*, aux joints par le trait du harqus*. 

La première chose qui frappe l'œil en parcourant ce passage sont 
les mots étrangers marqués par des notes. La question que nous nous 
posons c'est est ce qu'un étranger qui reçoit cette version dans une 
ambiance musicale voudrait aller vers la signification de ces termes, ou 
est ce que seul leur étrangeté lui suffit pour voyager? 

Sans prétendre donner une réponse réellement crédible à cette 
question, nous proposons notre tentative que nous jugeons beaucoup 
plus fiable (par rapport aux éléments théoriques que nous avons étalés) 
du point de vue stylistique que du point de vue culturel:  

 
Tlemcen, ville suprême    La douceur que tes habitants aiment 
Tu abrites les filles des Kouloughlis Et les pures citadines aussi 
Tu abrites les belles filles    qui rayonnent jour et nuit 
Le khôl borde leurs yeux   Le harqus leurs cils précieux 

Hadar, comme l'a souligné Mourad Yelles Chaouche ne veut pas 
uniquement dire citadins mais citadins de vielle souche. Autrement dit 
les citadins de sang pur, ceux qui ne sont pas issus de métissage de 
races. Nous avons choisi de ne pas garder le terme tel quel dans notre 
traduction puisqu'il nous a semblé possible de transmettre ce concept 
par l'expression « pures citadines ». Et là on aura conjoint les deux 
notions d'émancipation et de pureté de sang en même temps.  
Quant aux autres mots d'origine étrangère: Kouloughlis, khôl et harqus, 
nous ne pensons pas qu'ils nécessitent un réel besoin de notation en bas 
de page dans une situation de communication directe.  D'autant plus que 
ces termes sont de nos jours intégrés dans la langue française. Le 
récepteur qui éprouvera le besoin de recourir à leur sens exact le fera en 
dehors de cette situation, sinon la majorité réceptrice, à notre sens, 
arrivera à s'en faire une idée d'après le contexte. 
 

 
Conclusion  

 
En réponse au scepticisme face à la traduction des textes du 

patrimoine culturel, notamment ceux de la poésie populaire algérienne, 
nous dirons que le patrimoine culturel n'est pas une propriété 

 139

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



individuelle. La culture ne se renforce et ne se perpétue que par le 
partage, et la traduction existe pour rendre ce partage possible. Reine 
Meylaerts rassure les sceptiques en ces termes « L'idéal n'est pas la non-
traduction, traduire n'est pas trahir. »37. 

La traduction de la poésie populaire chantée de Tlemcen exige le 
recours à la situation spatio-temporelle qui lui a donné naissance, à une 
recherche documentaire et linguistique que l'absence de sources 
officielles rend parfois pénible mais n'enlève pas sa nécessité. Le recueil 
de documents ayant été écrits dans le dialecte ancien pourrait offrir une 
aide précieuse pour le traducteur lui permettant d'extraire le sens des 
termes et expressions ambigües ou inusitées d'après le contexte et 
l'intertexte. Cela demande, bien entendu, du temps et de la patience.  

La conservation de l'étrangeté du poème chanté original se 
trouve dans des cas une option nécessaire pour communiquer le ressenti 
culturel original et le faire voyager dans la région, comme a été le cas 
pour les noms de quartiers relatifs à l'architecture de Tlemcen. L'aspect 
stylistique et rythmique est tout aussi important dans le cas de la poésie 
chantée, la reconstruction des effets stylistiques originaux permet au 
récepteur de se rapprocher de la nature du texte source. En revanche, la 
question de la diction et de rythmique nécessite une recherche 
approfondie qui ne rentre pas dans le cadre de notre contribution. 

 
 

Bibliographie : 

ALGERIE LITTERATURE / ACTION, p.1. 
http://www.revues-plurielles.org/_uploads/pdf/4_20_24.pdf, (1975), Al-
Munjid, Dar El-Mashreq publishers, Beirut, Lebanon. 

BANDIA Paul.F. (1993) : « Translation as culture transfer : Evidence from 
African Creative Writing », TTR : Traduction, terminologie, rédaction, 
vol.6, n°2. 

BENGHABRIT Tewfi (2008) : « Tlemcen à travers la chanson », Colloque 
interuniversitaire « Tlemcen et ses discours », Université ABOU BAKR 
BELKAID-Tlemcen/ Université PAUL VALERY 3-Montpellier. 

BENKALFATE Djelloul (2002) : Il était une fois TLEMCEN… récit d’une 
vie, récit d’une ville, Editions Ibn-Khaldoun, Tlemcen, Algérie. 

LAVAULT-OLLEON Élisabeth (2006) : « Le skopos comme stratégie 
dedéblocage : dialecte et scotticité dans Sunset Song de Lewis Grassic 
Gibbon », Meta : journal des traducteurs / Meta: Translators' Journal, 
vol. 51, n° 3. 

                                                 
37 MEYLAERTS, Reine, op.cit., p.306. 

 140

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava



MEYLAERTS Reine (1983) : La traduction dans la culture multilingue, A la 
recherche des sources, des cibles et des territoires, TARGET, Vol.16, 
John Benjamins Publishing Company, Amsterdam, 2004. 

REIG Daniel, Dictionnaire Arabe Français-Français arabe, LAROUSSE/ AS-
SABIL, collection « Saturne ». 

SEBAA Rabeh (2005) : « De la culture en Algérie », Encyclopédie des études 
culturelles plurilingues, INST. 

http://www.inst.at/ausstellung/enzy/kultur/algerisch_sebaa.htm
SEBAA Rabeh (2002) : « Culture et plurilinguisme en Algérie », In TRANS. 

Internet-Zeitschrift für Kulturwissenschaften. No. 13.  
http://www.inst.at/trans/13Nr/sebaa13.htm. 
ZENATI Jamel (2004) : « L’Algérie à l’épreuve de ses langues et de ses 

identités : histoire d’un échec répété », Mots. Langue(s) et 
nationalisme(s), n°74, p.138. 

 
Sites internet : 
 
http://fr.wikipedia.org/wiki/Kouloughlis
http://www.escalerando.fr/blog/?tag=harqus

 
 
 

  
 

 141

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:22 UTC)
BDD-A5103 © 2010 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

