
 
181 

 

JÉRÔME TRADUCTEUR ET RE-TRADUCTEUR DES 
SEPTANTE 

 Delphine VIELLARD 
Université Blaise Pascal, Clermont-Ferrand, France 

Abstract : The article proves that Jerome’s translation of Septuagint could 
not be definitive and why it necessarily led to a retranslation. It studies the 
prefaces two by two and insists upon Jerome as a retranslator and author of 
prefaces.   

 

Key-words : Jerome of Stridonium, Septuagint, retranslation, prefaces  

 
 Lors du concile romain de 382, Jérôme se fait remarquer par 
le pape Damase, qui lui demande de devenir son secrétaire. Passionné 
par les Écritures saintes et désireux de revenir aux sources de la foi, 
l’évêque de Rome pousse Jérôme à réviser les traductions en latin de 
la Bible, datant de deux siècles auparavant, les Veteres latinae. Le 
Stridonien s’attelle à la tâche : il commence par réviser la traduction 
des Évangiles, puis, installé à Bethléem, il poursuit sa tâche, en 
rédigeant en latin, à partir des Hexaples d’Origène, une édition 
critique de la Septante, faite par des savants juifs. Ceux-ci avaient 
traduit la Bible en grec, au IIe siècle avant Jésus-Christ, sous 
l’impulsion de Ptolémée Philadelphe. Il corrige ensuite, à partir de 
ces mêmes versions, sa traduction du Psautier commencée à Rome, 
puis révise Job, les Proverbes, l’Ecclésiaste, le Cantique des 
Cantiques et les Paralipomènes, c’est-à-dire les Chroniques. 
 Mais, insatisfait par un travail reposant sur des textes erronés 
et désireux de revenir à la source originelle, après avoir approfondi 
son étude de l’hébreu, il décide de poursuivre son travail de 
traducteur, en revenant à l’ « hebraica ueritas ». Avant de se lancer 
dans une telle entreprise, il détermine ce que sera son corpus, 
puisque, à son époque, la liste des livres canoniques n’est pas fixée. Il 
décide de se conformer à la tradition juive, qui n’intègre pas ni la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
182 

 

                                                

Sagesse, ni l’Ecclésiastique, ni les Macchabées, et traduit donc les 
Prophètes, le Psautier, les Rois, Job, Esdras et Néhémie, les 
Paralipomènes, les Proverbes, le Cantique des cantiques, 
l’Ecclésiaste, le Pentateuque, Esther, Tobie et Judith. 
Les traductions des Écritures par Jérôme se font donc en deux temps 
et en relation avec la Septante, puisqu’il s’agit d’abord d’en faire une 
traduction, qui en est aussi une correction, puis d’entreprendre la 
même démarche que les soixante-dix hommes en revenant au texte 
hébreu. Cette retraduction s’accompagne aussi d’une critique violente 
des traducteurs juifs, qui, pour le Stridonien, n’ont pu délivrer un 
message évangélique et ont même volontairement occulté des 
passages prophétisant le Christ.  

En nous appuyant sur les préfaces de Jérôme annonçant les 
traductions sur le grec ainsi que celles sur l’hébreu, mais aussi sur des 
extraits de ses commentaires des prophètes, nous étudierons comment 
Jérôme conçoit sa tâche de traduction, puis de re-traduction des 
Septante. C’est ainsi que dans un premier temps, nous déterminerons 
les raisons pour lesquelles, malgré les qualités que le Stridonien 
reconnaît aux soixante-dix, leur traduction ne pouvait être que 
temporaire. Puis, nous verrons que la correction réalisée sur les 
Septante, qui constitue la deuxième étape du travail de Jérôme, devait 
déboucher inévitablement sur leur remise en cause et l’établissement 
d’une nouvelle traduction à partir de l’hébreu. 

 
I. La traduction des Septante : une traduction acceptée 

temporairement 
 

1. Une version établie 
 La traduction grecque des Septante est, au IVe siècle après 

Jésus-Christ, l’édition de la Bible la plus répandue dans le monde 
sous sa triple version, « trifaria uarietas1 », comme Jérôme le précise 
dans la préface des Paralipomènes. Texte de référence, elle fait 
communiquer entre eux les chrétiens occidentaux et orientaux, qui 

 
1 « Diversité à trois voix », Biblia sacra, R. Weber, 1994, p.  546, l. 12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
183 

 

                                                

bénéficient ainsi des mêmes repères scripturaires, malgré leurs 
différences géographiques et leurs réviseurs locaux, Hésychius, en 
Égypte, Lucien, de Constantinople à Antioche, et Origène, continué 
par Eusèbe et Pamphile, en Palestine. Jérôme se voit donc obligé de 
suivre l’édition courante, parce que depuis le début du christianisme, 
c’est grâce à elle que l’on a accès à l’Ancien Testament et qu’on le 
lit. Ainsi, dans le Commentaire de Nahum, il affirme qu’il s’est 
« donné une bonne fois pour objectif de suivre également l’édition 
courante2 ». La Septante fait autorité parce que, selon Jérôme, elle a 
« accaparé une fois pour toutes l’oreille des hommes et affermi la foi 
de l’Église naissante3 », fût-elle remplie d’erreurs. Le moine de 
Bethléem observe donc une nécessité de circonstance qu’il érige en 
principe temporaire, car, comme il le précise, « la vieille traduction 
ne [lui] déplaît pas non plus », mais la vérité n’est pas une histoire de 
goût.  

 
2. Une version inspirée 

C’est aussi au nom d’une nécessité de circonstance et parce 
que sa pratique de la traduction en est encore à ses balbutiements que, 
dans la préface de la traduction des Paralipomènes sur les Septante, 
Jérôme nie la responsabilité des Septante dans l’établissement des 
erreurs et les dit même inspirés par l’Esprit saint : « Et il ne faut pas 
en attribuer la responsabilité aux Soixante-dix traducteurs qui, 
remplis de l’Esprit saint, ont traduit ce qui était vrai à l’origine, mais 
y voir la faute des copistes qui reprennent les erreurs d’ouvrages 
erronés et qui, omettant des syllabes intermédiaires, concentrent 
souvent trois noms en un seul mot ou, inversement, à cause de sa 
longueur, coupent un seul nom en deux ou trois mots4 ». Il s’agit ici 

 
2 In Nahum, pr., CCL 76 A, p. 564, l. 347-348 : « Semel enim proposium 

nobis est uulgatam editionem sequi ». Cf. P. Jay, L’exégèse de saint 
Jérôme, p. 111. 

3 Paralipomènes, pr. Biblia sacra, R. Weber, p. 546 , l. 3-4. 
4 « Nec hoc Septuaginta Interpretibus qui, Spiritu Sancto pleni, ea quae uera 

fuerant transtulerunt, sed scriptorum culpae adscribendum, dum de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
184 

 

                                                                                                       

du seul texte où Jérôme reconnaît une inspiration aux soixante-dix, 
qu’il range ainsi parmi les prophètes ou les évangélistes, puisqu’en 
effet, plus tard, Jérôme reviendra sur cette position, en leur niant toute 
inspiration divine.  

 
3. Des erreurs pardonnées temporairement en tant que venant 

des copistes 
Il s’avère donc que, si dans un premier temps, Jérôme 

pardonne les erreurs des Septante, cette indulgence n’est que 
temporaire et se trouve être concomitante aux prémices de son 
entreprise de traduction. S’il excuse les Septante, le Stridonien rejette 
néanmoins la responsabilité des fautes sur les copistes qui leur ont 
succédé, considérant que la déperdition de leur traduction ne leur est 
pas imputable, ne voyant pas encore celle-ci comme un texte transmis 
indirectement. Aussi attribue-t-il aux Soixante-dix une autorité, à 
l’image de ce qu’il écrit au sujet d’Hesychius dont « Alexandrie et 
l’Égypte louent pour leur Septante l’autorité5 ». Il considère donc leur 
traduction comme un texte sacré que seuls les copistes ont entaché 
d’erreurs. Dans la préface de la traduction de Job sur l’hébreu, 
Jérôme évoque ce que l’ancienne traduction a « d’obscur, d’omis ou 
de dépravé par la faute des copistes ». En tant qu’originelle, la 
traduction des Septante remplit la même fonction, dans l’esprit de 
Jérôme, que celle que remplira par la suite le texte hébreu, et on n’est 
pas surpris de retrouver des expressions similaires pour évoquer les 
fautes des manuscrits latins faits sur l’hébreu et celles des copies de la 
traduction des Septante.  

 
4. Un texte corrigé acceptable 

 
inemendatis inemendata scriptitant, et saepe tria nomina, subtractis e 
medio syllabis, in unum uocabulum cogunt, uel e regione unum nomen, 
propter latitudinem suam in duo uel tria uocabula diuidunt »,  

5 « Alexandria et Aegyptus in Septuaginta suis Hesychium laudat 
auctorem », Paralipomènes, héb., pr., Biblia sacra, R. Weber, p. 546, l. 
9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
185 

 

Jérôme accepte donc temporairement le texte des Septante 
qu’il corrige en s’appuyant sur l’hébreu, parce qu’il pense atteindre la 
vérité par les ajouts ou les suppressions qu’il opère, comme il l’écrit 
dans les préfaces des traductions de Job, des Psaumes, des 
Paralipomènes et des Livres de Salomon. Il fabrique ainsi, de son 
propre chef, un texte qui lui semble juste, mais dépende néanmoins 
d’une édition entachée d’erreurs. Jérôme accepte temporairement de 
telles corrections, qu’il analysera plus tard, dans ses préfaces des 
traductions sur l’hébreu, comme trop éloignées de l’original. C’est 
pourquoi la confrontation des deux préfaces annonçant une même 
traduction, l’une sur les Septante, l’autre sur l’hébreu, nous aidera à 
percevoir la différence de ses attentes. Dans sa préface de la 
traduction sur l’hébreu du Livre de Job, il revient sur son premier 
travail qu’il analyse comme le fait de « purger de broussailles et 
d’épines l’antique sentier des volumes divins ». Entreprise contestée 
par ses contemporains, qui assimilent ses corrections à des erreurs, 
alors que, pour lui, Job est « maintenant pur et immaculé ». Le texte 
hiéronymien se trouve en fait à la fois plus complet et plus épuré, 
marqué par les virgulae et les stellae qui signalent, les premières des 
ajouts abusifs, les secondes, des omissions. Même dans sa préface de 
la traduction de Job sur l’hébreu, Jérôme doit se justifier de donner 
une autre traduction de celle des Septante qu’il est accusé de 
critiquer, en citant tous ses prédécesseurs, qu’il a imités, les uns pour 
leur traduction mot à mot, l’autre pour son utilisation des obèles et 
des astérisques :  

« Comme si Aquila, Symmaque et Théodotion, chez les Grecs, 
n’avaient pas donné un genre de traduction qui offre le mot à mot, le 
sens calqué sur le sens, ou bien un genre mélangé de l’un et de 
l’autre, et gardant un tempérament moyen ; comme si Origène n’avait 
pas distingué par des obèles et des astérisques tous les volumes de 
l’Ancien Testament, distinctions qu’il a ajoutées, ou bien prises de 
Théodotion, et qu’il a mises dans une antique version, montrant ainsi 
que ce qu’il ajoutait avait été absent ». Dans cette préface encore, 
Jérôme montre les défauts de la traduction de Job par les Septante, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
186 

 

alors qu’il fait sa traduction sur l’hébreu, comme s’il ne pouvait pas 
ne pas les citer.  

 
On comprend donc aisément que Jérôme ait commencé par 

traduire le texte des Septante, puisqu’il ne le considère pas mauvais 
dans son essence, croyant à la fois dans son inspiration et dans son 
autorité, et ne rejetant que les copies fautives. Mais la position de 
Jérôme vis-à-vis des Septante s’infléchit quand il prend conscience 
que sa traduction est une traduction de traduction, et que le texte sur 
lequel il s’appuie ne trouve pas en lui-même son origine.  

Ainsi sa remise en question de la traduction des Septante 
s’accompagne d’abord d’une réflexion sur les conditions dans 
lesquelles celle-ci s’est effectuée.  

 
II. Jérôme démythificateur des Septante 

 
1. La fable des soixante-dix cellules 

 Selon la tradition, les Septante ont fait une traduction 
divinement inspirée pour le roi Ptolémée Philadelphe. Enfermés dans 
soixante-douze cellules, ils auraient produit un seul et même texte en 
soixante-douze jours et auraient ainsi prouvé l’origine divine de leur 
travail. Cette légende provient de la Lettre d’Aristée qui n’évoque 
pourtant que l’espace des soixante-douze jours. Philon d’Alexandrie a 
ensuite développé la légende et souligné surtout l’accord des 
traducteurs entre eux. Avant Jérôme, il n’y eut aucune remise en 
question de l’importance des Septante et des conditions dans 
lesquelles ils effectuèrent leur traduction, c’est pourquoi ses propos 
sur les Septante provoquèrent un véritable coup de tonnerre. Dès la 
préface du Pentateuque, il dénonce un « menteur » qui aurait 
« fabriqué de toutes pièces les soixante-dix cellules d’Alexandrie où 
malgré leur séparation les Septante auraient écrit un texte identique ». 
Il ajoute qu’ils « écrivirent » (scribant), mais qu’ « ils ne 
prophétisèrent pas » (non prophetasse). Dans la préface des 
Questions hébraïques : « Josèphe raconte qu’ils n’ont traduit que les 
cinq livres de Moïse ». Dans le commentaire de  Michée, il évoque la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
187 

 

                                                

« traduction des Septante, si elle est bien d’eux, car Josèphe écrit, et 
la tradition des Hébreux rapporte que seuls les cinq livres de Moïse 
ont été traduits par les Septante et offerts au roi Ptolémée ». Comme 
le parti de Rufin continue à rester fidèle aux Septante, Jérôme devient 
de plus en plus ironique, notamment au sujet des petites cellules. Il 
écrit à ce sujet dans la préface de la traduction des Paralipomènes sur 
l’hébreu : « Si donc il a été permis à d’autres de ne pas conserver ce 
qu’ils avaient reçu une fois et si, après les soixante-dix cellules, dont 
on parle à tout venant, sans garantie d’authenticité, il est apparu des 
cellules privées ». Dans Ézéchiel 33, 23, il écrit  ironiquement: 
« Qu’ils aillent s’installer dans soixante-douze cellules au Phare 
d’Alexandrie… Voilà pour ceux qui m’en veulent ».  
 

2. La remise en cause de l’intention des Septante 
 Mais la remise en cause des Septante se fait aussi par la 
découverte que fait Jérôme de certaines lacunes, qu’il distingue des 
fautes des copistes dont nous avons parlé plus haut. Ces lacunes 
auraient été provoquées par les Septante eux-mêmes qui auraient 
refusé de divulguer certaines vérités : « Ils ne voulurent pas expliquer 
à Ptolémée, roi d'Alexandrie, tous les secrets des saintes Écritures, et 
surtout les prophéties relatives à la venue de Jésus-Christ, de peur que 
les Juifs ne lui parussent adorer un autre Dieu, alors que ce sectateur 
de Platon les avait en grande estime, parce qu'ils n'adoraient, lui 
disait-on, qu'un seul Dieu6 ». On retrouve la même idée dans la 
préface du Pentateuque : « Les Juifs disent qu’un prudent dessein a 
fait en sorte que Ptolémée, adorateur d’un seul Dieu, ne trouvât pas, 
même chez les Hébreux, une divinité double, eux qu’il appréciait 
infiniment parce qu’ils paraissaient verser dans la doctrine de Platon. 
En effet, partout où l’Écriture donne quelque témoignage sacré sur le 

 
6 Questions hebraïques, pr., CCL, 72, p. 2, l. 19-23 : « Cum illi 
Ptolomaeo regi Alexandriae mystica quaeque in scripturis sanctis 
prodere noluerint et maxime ea, quae Christi aduentum pollicebantur, 
ne uiderentur Iudaei et alterum deum colere : quos ille Platonis 
sectator magni idcirco faciebat, quia unum deum colere dicerentur ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
188 

 

                                                

Père, le Fils et l’Esprit-Saint, ou bien ils ont traduit autrement ou bien 
ils sont restés complètement silencieux pour à la fois complaire au roi 
et ne pas révéler le secret de la foi ». C’est ce qui explique aussi que 
dans Esaïe certains points n’aient pu être traduits d’une manière 
pertinente : « Esaïe nous révèle d’une manière si claire et si frappante 
tous les mystères de Jésus-Christ et de l’Eglise, qu’il semble plutôt 
raconter des choses passées que prédire des choses à venir. Et je 
pense que c’est ce qui a engagé les Septante, comme il sera facile de 
le remarquer en lisant cette traduction, à omettre plusieurs passages et 
à cacher aux païens les mystères de la religion juive, de peur de 
donner « les choses saintes aux chiens » et « de jeter les perles devant 
les pourceaux ». 
 

3. Une traduction chrétienne 
 Jérôme souligne la supériorité de sa traduction en tant qu’il 

est un chrétien sachant l’hébreu et donc capable de revenir à la source 
originelle et d’apprécier la dimension évangélique du texte vétéro-
testamentaire. En outre, en raison de sa formation philologique qu’il 
rassemble sous les termes de rhétorique, philosophie et grammaire, il 
peut corriger les erreurs des copistes et accéder à une vérité textuelle 
nouvelle, mais aussi originelle. Il montre ainsi les lacunes des 
Septante et des traductions d’Aquila, de Symmaque et de Théodotion, 
qui, parce qu’ils sont juifs, ne peuvent mettre en valeur l’annonce du 
Christ par les prophètes. La rédaction des traductions hiéronymiennes 
après la naissance du Christ fait des textes prophétiques des textes 
historiques. En effet, comme il le souligne dans le Pentateuque, parce 
qu’il effectue ses travaux après la naissance et la résurrection du 
Christ, sa traduction de l’Ancien Testament n’en sera que plus juste, 
car il fait selon ses propres termes plutôt la traduction d’une « histoire 
que celle de prophéties7 », puisque ces dernières, annoncées dans 
l’Ancien Testament, se sont réalisées. Aussi Esaïe, considéré par 
Jérôme plus comme un évangéliste que comme un prophète ne peut-il 

 
7 « non tam prophetiam quam historiam scribimus », Pentateuque, Biblia 

sacra, R. Weber, , p. 4, l. 37-38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
189 

 

être traduit avec pertinence que par des chrétiens, car « il a présenté 
d’une manière si nette tous les mystères du Christ et de l’Eglise que 
l’on dirait non pas qu’il prophétise l’avenir, mais qu’il raconte une 
histoire passée ». Mais ce qui relève pour Jérôme du paradoxe est que 
les traductions non chrétiennes servent de support à la prédication 
ecclésiastique. Jérôme souligne donc la contradiction animant ses 
détracteurs, qui refusent une traduction chrétienne sous prétexte 
qu’elle rompt avec une tradition non chrétienne.  

 
III. Jérôme, re-traducteur des Septante et traducteur du texte 

hébreu 
 

1. De la remise en cause de la traduction des Septante à 
l’établissement d’une nouvelle traduction 

 Le constat des erreurs commises par les Septante qui fait 
s’interroger Jérôme sur la raison de leur autorité et sur la possibilité 
de les corriger, l’amène à vouloir supprimer tous les intermédiaires. Il 
ne voit désormais les Septante que comme une traduction parmi 
d’autres. Après avoir revendiqué la graeca ueritas pour la traduction 
du Nouveau Testament, notion qu’il n’a jamais utilisée pour évoquer 
l’entreprise des Septante, il en arrive à parler de l’hebraica ueritas, 
quand son ami Sophronius lui demande de traduire le psautier 
hébraïque, en raison des lacunes constatées dans l’édition des 
Septante. Quand se pose la légitimité de sa tâche de traducteur, 
Jérôme se justifie en évoquant tous ceux qui, avant lui, ont corrigé les 
traductions existantes et en premier lieu les successeurs des Septante : 
Aquila, Symmaque et Théodotion. Ces différentes versions justifient 
aussi sa re-traduction des Septante et sa traduction sur l’hébreu, selon 
le principe que de la diversité ne peut sortir la vérité. Ainsi, dans la 
préface de la traduction d’Esdras, Jérôme « regrette la variété des 
exemplaires des Septante, lacérés et bouleversés », et dans celle du 
Psautier il fait dire à son ami Sophronius que la « variété des 
interprètes le trouble », usant pour évoquer ce phénomène des images 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
190 

 

                                                

de la défloration du texte original8 et de la pureté retrouvée. Il évoque 
ainsi un Job qui « chez les Latins était encore couché sur son fumier 
et rongé des vers des erreurs » et qui retrouve dans sa traduction 
« dans son intégralité et dans toute sa pureté9 ». Il a « corrigé 
plusieurs exemplaires entièrement défigurés10 » du Livre de Judith. 
Car une traduction ne peut être juste si le texte est mal établi, et le 
retour à la version hébraïque est la garantie de la pureté de sa 
traduction. 
 

2. L’établissement d’un texte sûr, garantie d’une bonne 
traduction 

 Il lui faut donc revenir au texte originel, c’est-à-dire au texte 
hébraïque, et faire une traduction qui soit la plus fidèle possible, 
comme s’il n’existait entre ce texte et lui aucun intermédiaire et que 
sa traduction seule pût exister. Pour Jérôme, la vérité est une et 
indivisible et sa traduction est définitive, dans la mesure où elle 
s’appuie sur la version hébraïque : « Je suis tout à fait conscient que 
je n’ai rien changé de la vérité hébraïque. Et si tu ne me crois pas, lis 
les manuscrits grecs et latins et compare-les avec mes livres ; et là où 
tu verras des différences, interroge n’importe quel Hébreu et 
demande-lui quelle est la version la plus conforme à la vérité11 » Il est 
aisé de comprendre que, dans ces conditions, Jérôme veille à faire la 
traduction la plus proche de l’original et à corriger toute déformation, 

 
8 Dans les Paralipomènes, il parle d’une version corrupta et uiolata, R. 

Weber, p. 546, l. 6. 
9 Job sur la Septante, PL 28, c. 64. : « Iob qui adhuc apud Latinos iacebat in 

stercore, et uermibus scatebat errorum , integrum immaculatumque 
gaudete ». 

10 Judith, R. Weber, p. 691, l. 7: « Multorum codicum uarietatem 
uitiosissimam amputaui ». 

11 Samuel et de Malachie, R. Weber, p. p. 365-366 : […] mihi omnino 
conscius non sim mutasse me quippiam de hebraica ueritate. Certe si 
incredulus es, lege graecos codices et latinos et confer cum his opusculis, 
et ubicumque inter se uideris discrepare, interroga quemlibet 
Hebraeorum cui magis accomodare debeas fidem […]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
191 

 

                                                

fût-elle devenue la norme. La traduction littérale va de pair avec 
l’établissement d’un texte authentique, comme il le précise dans le 
Livre d’Esther : « Il est certain que le Livre d'Esther a été entièrement 
défiguré par les différentes versions qu'on en a faites ; je l'ai 
soigneusement traduit de façon littérale, après l'avoir tiré des archives 
des Hébreux12 ». Même si ce type de traduction a la réputation d’être 
un exercice scolaire stérile, Jérôme revendique de n’avoir rien ajouté 
à la version hébraïque. « Pour vous, qui avez étudié l’hébreu, et qui 
êtes capable de juger du mérite d’une traduction, prenez le livre 
d’Esther en hébreu, et examinez ma version mot à mot, afin de vous 
convaincre que je n’y ai rien ajouté, et que j’ai traduit cette histoire, 
d’hébreu en latin, avec beaucoup d’exactitude et de fidélité13 ». Il vise 
non pas à rédiger un texte littéraire, mais un texte authentique, qui 
soit le plus fidèle à l’original, par fidélité à la parole de Dieu14. Établir 
le vrai texte biblique doit permettre, selon Jérôme, de prouver la 
vérité du christianisme et du Dieu trinitaire, en remontant à la source 
scripturale, c’est-à-dire à l’hébreu pour l’Ancien Testament et au grec 
pour le Nouveau, et en ne déguisant aucun de ces écrits.  
 

3. La latinisation de la Bible 
Il apparaît donc que ce qui importe à Jérôme, c’est de donner 

aux hommes de sa langue un texte latin qui soit le plus proche de 
l’original hébraïque ou grec. Mais Jérôme reconnaît que la traduction 
littérale, qui donne l’illusion de la fidélité, recèle aussi bien des 

 
12 Esther, pr., R. Weber, p. 712, l. 2 : « Librum Esther uariis translatoribus 
constat esse uitiatum. Quem ego de archiuis Hebraeorum releuans, uerbum e 
uerbo pressius transtuli ». 
13 Esther, pr., R. Weber, p. 712, l. 7-10 : « Vos autem, o Paula et 

Eustochium, quoniam et bibliothecas Hebraeorum studuistis intrare et 
interpretum certamina conprobastis, tenentes Hester hebraicum librum, 
par singula uerba nostram translationem aspicite, ut possitis agnoscere 
me nihil etiam argumentasse addendo, se fideli testimonio simpliciter ». 

14 Cf. G.Q.A. Meershoek, Le latin biblique d'après saint Jérôme, Aspects 
linguistiques de la rencontre entre la Bible et le monde classique, 
Nimègue-Utrecht, 1966, p. 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
192 

 

                                                

faiblesses, dans la mesure où elle n’est que du latin hébraïsant ou de 
l’hébreu latinisé et lui interdit de reproduire ce qu’il nomme le 
« uernaculum linguae genus15 », c’est-à-dire le génie propre à la 
langue. Le traducteur privilégie donc le sens du texte qu’il traduit au 
détriment du mot à mot, car la traduction littérale dissimule les 
images propres à la langue transposée, même s’il reconnaît que la 
langue latine permettrait une telle pratique16. Il a, en effet, conscience 
qu’en reproduisant la littéralité du texte, il s’éloigne de l’original, 
alors qu’en faisant une traduction dans l’esprit du texte, et non en en 
respectant la lettre, il sera beaucoup plus proche du texte original. Car 
respecter le mot à mot revient à s’attacher plus à l’éloquence de celui 
qui est traduit qu’à ses idées, et cette démarche ne peut être appliquée 
à la traduction de la Bible : « Quand on disserte sur les Écritures, les 
mots ne sont pas aussi nécessaires que le sens, car, si c’est 
l’éloquence que nous recherchons, il faut lire Démosthène ou 
Cicéron17 ». Mais, dans la mesure où l’ordre des mots du texte sacré a 
un sens, il faut néanmoins le respecter, sans pour autant accumuler les 
maladresses, comme il le souligne dans la préface de sa traduction 
d'Esther faite mot à mot18. Même si Jérôme ne résout pas cette 
contradiction traductologique, il voit dans sa production un 
achèvement couronnant toutes les traductions qui ont été faites jusque 
là et a conscience que le texte qu’il traduit est devenu le sien19. Dans 

 
15 Traduction de la Chronique d’Eusèbe, B. Jeanjean, B. Lançon, Rennes, 

2004, p. 56, l. 15. 
16 Voir Lettre 106, 3, CUF, t. V, éd. trad. J. Labourt, p.  106 : « nec ex eo 

quis Latinam linguam augustissimam putet, quod non possit uerbum 
transferre de uerbo » = « Et qu’on n’en conclue pas que le latin est une 
langue très pauvre, incapable d’une version mot à mot ». 

17 Lettre 29, 1, CUF, t. II, éd. trad. J. Labourt, p. 23 : « licet de scripturis 
sanctis disputanti non tam necessaria sint uerba quam sensus, quia si 
eloquentiam quaerimus Demosthenes legendus aut Tullius est ». 

18 Esther, pr., R. Weber, p. 712, l. 2 : « uerbum e uerbo presius transtuli » 
(« j'ai très soigneusement traduit mot à mot »). 
19 Voir H. Meschonnic, Pour la poétique, II, Paris, 1973, p. 321, qui opère 

une distinction entre la traduction-texte et la traduction non-texte qui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
193 

 

                                                                                                       

la préface de la traduction des Livres de Samuel et de Malachie, la 
répétition de l’adjectif possessif meum prouve bien cette 
appropriation, qui est d’abord lutte contre le texte, puis victoire sur 
celui-ci, quand il parvient à faire de sa traduction un véritable texte, 
parce qu’il l’écrit dans sa langue20 : « Lis donc d’abord mon Samuel 
et mon Malachie, oui, dis-je, le mien21 ». Et c’est cette unicité qui 
prouve la vérité de la traduction. 

 
 
Ces réflexions de Jérôme nous paraissent donc étonnamment 

modernes, parce qu’elles mettent en relation la méthode de sa 
traduction avec le sens donné au texte biblique. C’est pourquoi les 
Septante n’ont pu faire selon lui qu’une traduction temporaire, même 
s’il leur reconnaît exceptionnellement dans la préface de sa traduction 
du Pentateuque une inspiration divine, parce que, s’appuyant sur un 
texte erroné, ils n’ont pas pu livrer un texte grec sûr et que d’une 
traduction fausse ne découlent pas des vérités théologiques. En outre, 
il juge que le passage d’une langue à une autre orchestrée par des 
Juifs empêche ses lecteurs chrétiens de prendre connaissance de tous 
les messages évangéliques présents dans l’Ancien Testament. La 
traduction de Jérôme ne pouvait sur la Septante donc pas être 
définitive, puisqu’il puisait à une seconde source, dont il a relevé les 
insuffisances. Comment est-il parvenu à l’idée qu’il devait revenir au 
texte hébreu, nous ne pouvons en donner les raisons d’une manière 
certaine. Nous osons néanmoins en retenir deux d’ordre différent : sa 
traduction de l’évangile sur le grec l’a incité à faire le même travail 
sur l’hébreu et ses dispositions psychologiques lui ont fait prendre en 

 
vieillit. 

20 Voir la proposition 25 d’H. Meschonnic, op. cit., p. 12 : « Traduire un 
texte n’est pas traduire de la langue, mais traduire un texte dans sa 
langue, qui est texte par sa langue, la langue étant elle-même par le 
texte ». 

21 Samuel et Malachie, R. Weber, l. 65 : « Lege ergo primum Samuehl et 
Malachim meum ; meum, inquam, meum ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
194 

 

aversion des textes qu’il savait ne pas correspondre à ce qu’ils étaient 
originellement. Le retour à l’hébreu, qui s’accompagne chez Jérôme 
de la volonté d’établir une traduction la plus fidèle possible et la plus 
littérale, sans que cela signifie mot à mot, lui permet à la fois de 
constituer le texte le plus proche de l’original, malgré les différences 
linguistiques, et d’accéder à une vérité théologique et de proposer 
ainsi des commentaires dont le type dépend de sa méthode de 
traduction. Ainsi pouvons-nous expliquer le caractère historique de 
ses commentaires, car il est le seul exégète à réfléchir aussi sur la 
traduction.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:37 UTC)
BDD-A5074 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

