
 
77 
 

LA POLYSEMIE AU CŒUR DU DIALOGUE 
INTERCULTUREL ET INTERCONFESSIONNEL           

L’EXEMPLE DE LA TRADUCTION DES        
VOCABLES ISL�M ET MUSLIM DANS LE CORAN 

Soufian AL KARJOUSLI 
Université de Rennes 2, France 

Abstract : Turning into account what polysemy has to offer sheds a new 
light on the Koranic text to be translated or interpreted. Insisting on the 
multiplicity of meanings entails the recontextualisation of the Koranic text 
and the emphasis on its linguistic richness. The translations focusing on the 
semantic dimension seem to accept more readily open interpretations. 
Taking polysemy into account in translation and interpretation is a necessary 
condition for the spirit of confessional and intercultural dialogue.  

Key-words : semantics, polysemy, Koran, interpretation. 

 
Remarques préliminaires 

 
Les transcriptions utilisées pour les citations en arabe sont 

celles du système de transcription en usage dans la revue Arabica, 
sauf quand le nom est déjà couramment transcrit auparavant dans des 
revues, ouvrages de recherche ou par l’auteur lui-même.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
78 
 

 ء
 ب
 ت
 ث
 ج
 ح
 خ
 د
 ذ
 ر
 ز
 س
 ش
 ص

’ 
b 
t 
© 
� 
� 
› 
d 
‡ 
r 
z 
s 
š 
¥ 

 ض 
 ط
 ظ
 ع
 غ
 ف
 ق
 ك
 ل
 م
 ن
 ه
 و
 ي

‹ 
® 
¼ 
‘ 
™ 
f 
q 
k 
l 

m 
n 
h 
w 
y 

 
 
 
 
La hamza initiale n'est pas indiquée. 
Voyelles courtes : a, i, u. 
Voyelles longues : �, ¡, ². 
Diphtongues : aw, ay. 

 
 

 
Mettre en valeur les possibilités offertes par la polysémie 

permet de donner aux compréhensions du texte coranique un nouveau 
souffle, que ce soit à travers les traductions ou les interprétations. 
Insister sur la pluralité des sens amène non seulement à 
recontextualiser le texte coranique et à le replacer dans la continuité 
des autres religions, mais aussi à insister sur sa richesse linguistique. 
Les traductions sensibles à la dimension sémantique apparaissent plus 
à même d’accepter des compréhensions ouvertes. Seule, la prise en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
79 
 

compte de cette polysémie à travers les interprétations et traductions 
permet d’entretenir un esprit de dialogue interculturel et 
interconfessionnel, or elle ne va pas de soi, mais demande une 
attention de tous les instants.  

L’étude linguistique du texte coranique amène à consulter les 
dictionnaires arabes. L’exploitation de ces derniers conduit certes à 
affiner les sens, mais s’avère insuffisante. Il faut en référer à 
l’étymologie. En effet, les dictionnaires arabes classiques, s’ils livrent 
les différents sens, ne donnent pas assez de précisions permettant de 
renvoyer à des dates précises d’émergence ou de changement de sens. 
Quant aux dictionnaires arabes modernes, ils retiennent eux, en 
général, les sens contemporains sans préciser la date d’apparition ou 
d’imposition de ces sens et signalent des sens anciens comme éteints. 
Or, les apparitions/disparitions de mots ou de sens sont 
indispensables à la compréhension puisqu’elles replacent le vocable 
dans son époque et prouvent que la langue évolue.  

Les résistances à la prise en compte du fait polysémique ont 
jalonné le parcours de la langue arabe. Le problème de la pluralité des 
compréhensions se pose notamment pour le Coran qui renferme les 
sens anciens mais est, la plupart du temps, lu et surtout écouté avec 
surimposition de sens modernes. Les décalages sont donc constants et 
beaucoup de malentendus reposent sur des anachronismes. La 
compréhension par des sens modernes finit même parfois par 
influencer les perceptions retenues par des lettrés, commentateurs, 
traducteurs, imams. 

L’étude des vocables isl�m et muslim dans le texte coranique 
sert de support à la démonstration de la nécessité de la compréhension 
polysémique. L’interprétation de ces vocables est différente selon que 
l’on se réfère ou non à l’étymologie, selon les périodes historiques de 
l’élaboration des versets et du texte coranique, selon le sujet concerné 
par la sourate et selon le degré d’adhésion dans l’affichage de la 
religion. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
80 
 

                                                

1.  Revenir à l’étymologie 
 

Le grand dictionnaire classique de la langue arabe, Lis�n al-
’Arab1, nous renvoie à la racine s.l.m. qui signifie « être saint et 
sauf ». Le mot isl�m en est issu et a pu être utilisé à propos des objets, 
isl�m aš-šay’i, pour constater qu’ils étaient bien conservés et 
n’avaient pas subi de dégradations. Le vocable salama est un autre 
dérivé de cette racine. Par glissement de sens, une de ses 
significations de salama valait aussi pour les hommes : « il est 
innocenté » au sens que la maladie, condamnation divine, l’avait 
épargné. Salama a aussi le sens de « il est pardonné » ou « il est 
guéri ». Le vocable sal�m qui est un autre mot dérivé signifie 
« paix ». As-sal�m, dans le Coran, est aussi une des appellations de 
Dieu2, car Dieu est intact de tout défaut. As-sal�m est également 
utilisé dans des formules de salutations.  

Une des conjugaisons de salama donne aslamtu qui est 
employé dans les sens « je me suis rendu à Dieu » ou « je suis devenu 
musulman ». Istaslamtu li-l-L�h signifie « j’ai embrassé l’islam », 
mais aussi « je me suis rendu » dans un sens général. D’après Ibn 
Barza›3, ce dernier sens se trouve par exemple dans l’expression 
kuntu r�‘¡ ibilin fa-aslamtu ‘anh� pour signifier : « J’ai été un 
chamelier et j’ai laissé mes chameaux ». Ibn Al-A©¡r, toujours cité par 
le dictionnaire Lis�n al-‘Arab, précise que le vocable aslama dont la 
signification première est « il est devenu musulman » est en fait 
complexe et qu’il a plusieurs significations. Il nous rapporte deux 
sens contradictoires à travers cette phrase : aslama ful�nun ful�nan. 
Sa première compréhension est : « Quelqu’un a converti quelqu’un 
d’autre à l’islam » et son deuxième sens donne : « Quelqu’un a 

 
1 Ibn Man¼²r, Al-Andalus¡, Lis�n al-‘Arab (« La langue des Arabes »), éd, 

D�r al-ma‘�rif, Egypte, p. 2077, 1979. 
2 Coran, 59/23. 
3 Ibn Man¼²r op.cit., p. 2077. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
81 
 

poussé quelqu’un d’autre dans une situation embarrassante sans lui 
apporter de soutien. » 
 L’évolution des termes renvoie donc à des sens multiples 
venant d’une langue préexistante à l’islam et continuant à évoluer. 
L’utilisation des vocables issus d’une même racine, tels que muslim 
ou encore isl�m voient leurs sens se transformer, que ce soit dans la 
langue courante, dans le Coran ou à travers les hadiths. 

 
2.  Construction des sens 

 
Venons en maintenant au vocable muslim, qui est issu de 

cette même racine s.l.m.   
Sa signification la plus répandue de « musulman » est à 

réinterroger sur le plan conceptuel. L’appui sur les hadiths va nous 
permettre de suivre la façon dont se sont développés les sens de ce 
concept clé de l’islam qui permet finalement d’arriver à englober un 
attachement à des valeurs plus universelles. La complexité de son 
contenu sémantique est l’aboutissement du processus intellectuel 
d’islamisation de la langue arabe et de l’ouverture polysémique 
proposée par Mu�ammad. À nos yeux, cette islamisation de la langue 
arabe aurait été pour le Prophète un des outils de la promotion de sa 
pensée et de la divulgation du message divin.  

Donner un nouveau sens à certains mots, dont celui de 
muslim, a été un moyen d’explication, mais aussi d’orientation de la 
pensée vers une compréhension plus savante. Cela permettait une 
sorte d’aller-retour entre un sens populaire et un sens qui apportait de 
nouveaux concepts ou facilitait l’accès à de nouvelles 
compréhensions. Le but essentiel en était certainement de ne pas 
s’arrêter au sens calcifié dans quelques pratiques, devenues 
stéréotypes, mais de donner la possibilité de s’ouvrir sur plusieurs 
sens, dont certains restaient figurés et portaient des valeurs 
philosophiques. Il nous semble cependant que cela n’a pas eu le 
succès prévu. 

L’étude du mot muslim dans les hadiths suivants met en 
valeur le rôle du Prophète comme promoteur de la polysémie, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
82 
 

                                                

l’utilisation polysémique apparaissant alors comme un moyen 
éducatif. Ces hadiths introduisent de nouvelles dimensions au mot 
muslim de façon à tirer profit de l’ambiguïté créée afin de rajouter 
une nouvelle lecture pour les Musulmans. Mu�ammad utilise ici, à 
notre avis, une stratégie de définition sémantique et pédagogique pour 
susciter l’étonnement et les questionnements. 

« Man huwa l-muslim ?  
Al-muslimu man salima l-muslim²na min lis�nihi wa yad¡hi »4. 

« Qu’est-ce que le Musulman? Le Musulman est celui qui épargne de 
sa mauvaise langue et de ses coups les  

gens du Livre ». 
D’après le commentateur Bu›�r¡, la question contient des 

sous-entendus, il s’agit de man huwa l-muslimu l-k�milu. Mu�ammad 
donne ici au mot muslim le sens de « Musulman parfait » et au mot 
muslim²na le sens de « gens du Livre » tout en caractérisant ce 
« Musulman parfait » par l’absence d’acte malveillant vis à vis des 
gens du Livre. 

Un deuxième hadith enseigne : 
« Man huwa l-muslim ? 

Huwa l-l�‡¡ salima an-n�su min yad¡hi wa lis�nihi »5. 
« Qu’est-ce que le Musulman ? 

Le Musulman est celui qui épargne tout être humain de sa 
mauvaise langue et de ses coups ». 

Ces hadiths nous amènent à découvrir le procédé du 
questionnement couramment utilisé par Mu�ammad et qui lui 
permettait de dépasser le stéréotype des réponses apportées 
habituellement et de proposer une dimension plus philosophique à la 
réponse. Il sollicite directement les Musulmans par des questions 

 
4 Al-Bu›�r¡, �aw�hir al-Bu›�r¡ (« Les diamants de al-Bu›�r¡ »), éd D�r al-
Fikr, 1922, p. 32. Mu¥®af� Mu�ammad ‘Am�ra écrit que le terme de 
« Musulmans » ici correspond à tous ceux dont l’apparence des gestes 
montre qu’ils se sont rendus à Dieu et dont la morale est celle de la religion 
de Mu�ammad.  
5 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
83 
 

                                                

simples, mais étonnantes de sa part. Il joue sur la simplicité de 
l’évidence, puis montre en fait la complexité. Il ajoute au savoir 
populaire une touche linguistique et analytique. Obtenant une réponse 
basique de la part des Musulmans, il les invite alors à la dépasser en 
proposant une nouvelle dimension. C’est une forte incitation à aller 
au-delà d’applications simplistes, déterminées une fois pour toutes, et 
une sollicitation à valoriser les sens multiples. La polysémie concerne 
ici le mot muslim que les Musulmans comprenaient habituellement et 
comprennent jusqu’à maintenant au premier degré comme renvoyant 
aux cinq piliers de l’islam. Dans ce deuxième hadith, le Prophète 
finalement définit le Musulman comme celui qui respecte tout être 
humain. Il explique donc aux Musulmans un code de bonne conduite 
en les incitant à respecter tout être humain, non musulman comme 
musulman, et ne fait référence à aucune pratique religieuse.  

Un troisième hadith propose un autre élargissement de la 
signification du mot muslim qui, là aussi, dépasse largement le 
stéréotype répandu du « Musulman » et va amplement au-delà des 
piliers de l’islam habituellement avancés en lui donnant une 
dimension philosophique et étymologique.  

« Man huwa l-muslim ? 
Huwa l-l�‡¡ aslama amrahu li l-L�hi ». 

« Qu’est-ce que le Musulman ? 
Le Musulman est celui qui se rend à Dieu » 6. 

Ce sens va également permettre à Mu�ammad de dépasser le 
concept figé qui emprisonne le Musulman dans un islam coupé de la 
continuité par rapport aux autres religions monothéistes. L’expression 
aslama amrahu li l-L�hi renvoie en fait toujours à Abraham.  

Cette ouverture philosophique voulue par Mu�ammad par 
son questionnement sur le sens des mots s’est heurtée à une 
compréhension devenue la plus courante qui est celle qui valorise 
seulement les pratiques rassurantes, autour des cinq piliers de l’islam 

 
6 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
84 
 

                                                

par exemple. L’éminent lettré As-Suy²®¡7 rapporte l’avis d’Ibn F�ris 
en nous disant qu’il avait sélectionné dans son livre Fiqhu l-Lu™a un 
certain nombre de mots dont celui de muslim comme ayant été 
chargés de nouveaux sens par l’islam. 

Ces définitions du vocable muslim nous incitent à revenir sur 
la recherche des sens coraniques autour du concept d’isl�m dont les 
choix d’interprétation et de traduction sont significatifs des modes de 
pensée.  
 

3.  Des concepts interconfessionnels 
 

Un certain nombre de mots étaient déjà employés à l’époque 
préislamique et portaient donc des sens préexistant à l’islam. C’est le 
cas du vocable isl�m qui renvoie aux sens antéislamiques et aux sens 
apportés par l’islamisation. Le vocable s’est effectivement chargé de 
nouvelles significations au fil des versets, des hadiths, des différentes 
écoles de pensée et des différents commentaires. As-Suy²®¡8 attire par 
exemple l’attention sur un certain nombre de vocables utilisés dans le 
Coran et qui, selon lui, deviennent musulmans avec des sens 
nouveaux, bien qu’ils aient été chargés d’autres sens lorsque les 
Arabes les utilisaient avant l’islam. Une partie des théologiens et 
linguistes ont compris les sens modernes de l’islam (en tant que 
religion pour les Musulmans) comme exclusifs et n’ont pas pris en 
compte la possibilité que certains sens puissent être cumulatifs et 
donc aient pu conserver plusieurs sens dans le texte coranique lui-
même. Ils ont considéré que « le » sens islamique qu’ils attribuaient 
devait effacer les sens étymologiques, antéislamiques et ont même nié 

 
7 As-Suy²®¡, �al�l Ad-D¡n ‘Abd Al-Ra�m�n b. Ab¡ Bakr (As-) Al-Muzhir f¡ 
‘ul²m al-lu™a wa anw�‘ah� (« Le Florissant dans les différentes sciences 
linguistiques »), éd, D�r al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,  vol. 1, p. 235, 
1998. 
8 As-Suy²®¡, Al-Muzhir, op.cit., vol. 1, p. 235. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
85 
 

des sens multiples du vocable isl�m dans le Coran. Ibn Ÿazm9 va 
jusqu’à prétendre que le vocable isl�m n’existait pas avant l’islam et 
qu’il est descendu de Dieu. Il nous semble, quant à nous, que malgré 
le rajout de sens modernes, le Coran n’a pas toujours éliminé les sens 
anciens. 

La compréhension du vocable isl�m dans le Coran est 
différente selon les périodes historiques de la révélation des versets 
coraniques, selon le sujet concerné par la sourate et selon le degré 
d’adhésion dans l’affichage de la religion. Se surimpose une autre 
difficulté qui est celle de trouver le terme équivalent à ce vocable 
isl�m pour la traduction. La transposition en français par le terme 
« islam » nous apparaît souvent trop floue pour pouvoir prendre en 
compte la polysémie du terme arabe. L’instrumentalisation de ce 
terme en arabe et en français crée également un effet parasite qui 
amène la confusion. 

Nous commencerons par illustrer un premier sens dont 
l’équivalent le plus proche nous semble être celui de « soumission à 
Dieu » et qui se rapporte à des situations antérieures à la proclamation 
de la religion musulmane. Le verset coranique suivant nous permet de 
comprendre ce sens.  
La famille de ‘Imran (3/19) 

Repère Traducteurs 
et 

interprètes 

Nom de 
sourate verset 

3/19 

 

 آل
 عمران

La 
famille 

  »  إ نَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلام«
Inna al-d¡na ‘inda All�hi al-isl�m 

La Religion pour Dieu est la 
Soumission. 

                                                 
9 Langhade Jacques, Mina al-Qur’�n il� al-falsafa, Al-lis�n al-‘arab¡ wa 
takw¡n al-q�m²s al-falsaf¡ lad� al-F�r�b¡ (« Du Coran à la philosophie, La 
langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Farabi »), p. 
136.  Damas, 2000.   
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
86 
 

de 
‘Imr�n 

62 

Denise 
Masson 

La 
famille 

de 
‘Imran 

 

La Religion aux yeux de Dieu est 
vraiment la Soumission. 

78 Régis 
Blachère 

La 
famille 

de‘Imrân

La Religion aux yeux d’Allah est 
l’Islam  

202 Bu›�r¡  La religion aux yeux de Dieu est 
la Vérité 

531 

Ibn Ka©¡r  

Il n’y a chez Dieu de religion que 
al-isl�m qui est le fait de suivre 
les prophètes avec ce qu’ils ont 
annoncé dans tous les temps 
jusqu’à Mu�ammad. 

98 
±abar¡  

La religion de Dieu annoncée par 
tous ses prophètes est la 
Soumission. 

181, 
vol.7-

8 

R�z¡  

Le vocable al-d¡n signifie à la fois 
« la punition » et « l’acceptation ».
Le vocable isl�m signifie 
linguistiquement trois choses : 
embrasser la religion musulmane 
et la suivre, embrasser la paix ou 
être fidèle à Dieu et à ses 
recommandations. 

 
Les grands commentateurs Ibn Ka©¡r et ±abar¡ interprètent ici le 
vocable isl�m dans un sens large qui intègre le sens de « soumission » 
pour les trois religions monothéistes et n’en font pas l’exclusivité de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
87 
 

                                                

la religion musulmane. Le rapporteur Bu›�r¡10 en propose également 
une explication ouverte en donnant le sens de « Vérité » et en le 
renvoyant donc aussi à un concept universel. Effectivement, il nous 
semble que le texte coranique utilise le vocable isl�m dans le sens de 
« Soumission à Dieu » pour l’ensemble de ceux qui sont soumis à 
Dieu, donc aussi pour les autres religions. L’option de traduction vers 
le français qu’a choisie Denise Masson est également celle de 
« soumission ». 

Mais cette partie de verset inna al-d¡na ‘inda All�hi al-isl�m 
est devenue une expression de référence pour beaucoup de 
Musulmans qui la répètent à l’envers l-isl�m huwa l-d¡n ‘inda l-L�hi 
et la prennent à témoin pour affirmer que l’islam est la seule religion 
reconnue par Dieu. Régis Blachère, dans sa traduction du Coran, va 
dans ce sens puisqu’il traduit al-isl�m par « l’Islam ». Si Régis 
Blachère opte pour la traduction d’« Islam » (avec la majuscule) 
comme renvoyant à la religion musulmane, il est alors influencé par 
une compréhension courante qui, par retour, comme un écho, nous 
semble ici infiltrer le registre savant. Ce registre savant nous amène à 
citer Ab² Ÿayy�n qui rapporte ce verset mais dans la forme où il avait 
été écrit dans le manuscrit coranique de Ibn Mas‘²d11 et dans lequel le 
vocable �an¡fiyya remplace le vocable isl�m. 

  » حَنيَفيةَ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ ال« 
Inna d-d¡na ‘inda All�hi l-�anifiyya 

« La religion de Dieu est la Soumission universelle 
directe à Dieu ». 

L’utilisation de �an¡fiyya à la place d’isl�m montre qu’il ne 
s’agit pas d’un islam réservé aux Musulmans, mais d’un isl�m qui 

 
10 Ibn ‘Abb�s, Ibn  Qutayba, Makk¡ b. Ab¡ ±�lib, et Ab² Ÿayy�n, Al-
Mu‘�am al-��mi‘ li-™ar¡b mufrad�t al-Qurr’�n al-kar¡m, (« Dictionnaire de 
l’assemblage des étrangetés des vocables coraniques »), p. 202, éd D�r al-
‘ilm li-l-mal�yyin, Liban, 1986.
11 As- Si�ist�n¡, Ab² Bakr ‘Abd All�h b. Sul¡m�n b. Al-’Aš‘a© Al-Ÿanbal¡, 
Kit�b al-Ma¥��if (« Le livre des Corans »), p. 31, vol. 1, éd D�r al-baš�’ir al-
isl�miyya, Beyrouth, 1995, rééd. 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
88 
 

                                                

englobe les Juifs, les Chrétiens et tout autre croyant. C’est pourquoi, 
nous préférons ici utiliser le terme de « Soumission » pour éviter la 
confusion avec la seule religion musulmane que nous nommons 
« islam ». Nous choisissons d’ajouter la majuscule « Islam » pour 
faire référence à la civilisation musulmane.  

Régis Blachère nous donne, quant à lui, une traduction 
complètement détachée du contexte historique qui, dans ce verset, 
renvoie à la période préislamique, mais en tient compte pour le verset 
suivant12 qui est pourtant dans la même sourate « La famille de 
‘Imr�n », à travers l’utilisation de muslim qu’il comprend alors 
comme « soumis ». 

D’après le Coran, l’idéal de tout croyant est d’être rappelé à 
Dieu, soumis, ce qui est exprimé par la formule tawaffan� muslim¡n. 
Cette expression se trouve dans deux versets. Dans la sourate « Les 
Hauteurs »13, il est fait référence aux sorciers de Pharaon qui ont cru 
au Dieu de Moïse, et eux aussi souhaitent être rappelés à Lui, soumis. 
Dans la sourate « Joseph »14, le sens de « soumission » est au cœur de 
la compréhension du verset. Dans la sourate Jonas15, l’appellation de 
muslim¡n est également valable pour les Juifs, comme pour tous ceux 
qui sont soumis au Dieu d’Abraham. Cette sourate Jonas explique que 
Pharaon avant la noyade se déclare parmi les « soumis », muslim¡n, 
pour indiquer les Juifs.  

L’interprétation qu’en font certains Musulmans essaie de 
forcer le sens à travers ce qu’on pourrait appeler une « islamisation 
du Coran » au sens de réduire le Coran à la religion musulmane en 
refusant ce qui lui est antérieur. Rappelons pourtant que les versets 
coraniques qui se rapportent à la création du monde, à Adam, à Noé, 
aux gens des cavernes, à Abraham et à ses descendants, à Marie, à 
Jésus, sont plus nombreux que ceux qui concernent l’islam en tant 
que religion.  

 
12 Coran, 3/67. 
13 Coran, 7/12. 
14 Coran, 12/101. 
15 Coran, 10/90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
89 
 

                                                

Cette envie de réduction du contenu du Coran à l’islam passe 
actuellement par un enseignement de vulgarisation qui essaie de 
s’approprier certains termes coraniques au profit de la seule religion 
musulmane. C’est ainsi que certains im�m-s peuvent détourner 
actuellement la formule coranique de tawaffan� muslim¡n pour faire 
un amalgame entre « Soumis » et « Musulmans ». Cette confusion 
porte sur l’absence de distinction entre les différentes périodes 
historiques et la non-différenciation entre les deux sens de 
l’utilisation du vocable muslim dans le Coran. Dans leur envie 
d’insérer des versets coraniques dans leur discours, ces im�m-s 
intègrent très souvent cette formule dans la conclusion de leur 
discours, mais en adaptent l’explication. D’une part, ils privilégient 
muslim¡n dans le sens de « Musulmans » ; d’autre part ils utilisent la 
forme verbale de tawaffan� dans une forme négative : La tatawaffan� 
ill� wa na�nu muslim²n. Dans cette formulation, ils sous-entendent : 
« Ne nous faits pas mourir avant que nous soyons de véritables 
Musulmans. » 

Cela participe à la promotion d’un islam revu et corrigé en 
dehors du registre savant et qui en retour, par l’imposition d’une seule 
compréhension, contamine le sens d’origine du mot qui a finalement 
tendance à s’effacer. Le vocable muslim n’a pas changé, mais perd un 
de ses sens par cette sorte d’effet écho, lié à l’atmosphère sociale. Les 
théologiens, interprètes du Coran, ont sans cesse lutté contre ce type 
de simplification, qui a souvent été repérée au cours de l’histoire. 
Cette forme d’instrumentalisation récurrente tend finalement à 
influencer le sens du vocable isl�m. 

La compréhension du vocable isl�m se trouve encore 
davantage compliquée par une substitution synonymique16, dénoncée 
par le texte coranique lui-même. En effet, les sourates « Les 
Appartements »17, recommande de ne pas mélanger les deux concepts 

 
16 Al Karjousli Soufian, La polysémie et le Coran, Thèse à la carte, éd Anri, 

Lille, 2005. 
17 Coran, 49/14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
90 
 

                                                

d’isl�m et d’¡m�n. Ceci signifie que l’un n’est pas synonyme de 
l’autre, le concept d’¡m�n intégrant la pratique religieuse. 
 
Conclusion  
 

Les vocables isl�m et muslim ont été utilisés dans le texte 
coranique pour désigner la « soumission », plusieurs degrés de 
croyances et différents types de croyants. La croyance pour 
Abraham18, patriarche de l’orient, a été décrite par le vocable isl�m, 
ce même vocable étant aussi utilisé par le texte coranique pour décrire 
la croyance des apôtres de Jésus19. Ce n’est que plus tardivement que 
ces vocables ont commencé à désigner la croyance de ceux qui 
suivent le Prophète Mu�ammad. Les traducteurs doivent, à notre 
sens, être sensibles aux enjeux de tels vocables qui peuvent, selon 
leur compréhension, soit exclure certains, soit au contraire grâce à la 
pluralité de leurs sens concilier les différentes croyances et 
fonctionner comme sésame du dialogue interconfessionnel. 
 
Bibliographie 
 
Al Karjousli Soufian, La polysémie et le coran, thèse à la carte, Lille, 
p.351. 

As Si�ist�n¡, Ab² Bakr ‘Abd All�h b. Sul¡m�n b. Al-’Aš‘a© Al-
Ÿanbal¡, Kit�b al-Ma¥��if (« Le livre des Corans »), réalisée  par 
Mu�ib Ad-D¡n ‘Abd As-Sab��n W�‘i¼, éd D�r al-baš�’ir al-
isl�miyya, Beyrouth, en 2 volumes : 1 er vol. 479 p., 2ème vol. 467 
p.1995, rééd. 2002 

Bu›�r¡ (Al-), �aw�hir al-Bu›�r¡ wa šar� al-Qas®al�n¡ (« Les 
diamants de Al-Bu›�r¡ et l’explication de Al-Qas®al�n¡ »), réalisée 

 
18 Coran, 2/127 et 128. 
19 Coran, 3/52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
91 
 

par Mu¥®af� Mu�ammad ‘Am�ra, éd D�r al-fikr, Beyrouth, 591 
p.1922. 

Ibn ‘Abb�s, Ibn Qutayba, Makk¡ b. Ab¡ ±�lib, et Ab² Ÿayy�n, Al-
Mu‘�am al-��mi‘ li-™ar¡b mufrad�t al-Qurr’�n al-kar¡m, 
(« Dictionnaire de l’assemblage des étrangetés des vocables 
coraniques »), réalisée par ‘Abd Al-‘Az¡z ‘Izz Ad-D¡n Al-Sayraw�n, 
éd D�r al-‘ilm li-l-mal�yyin, Liban, 480 p. 1986.   

Ibn Man¼²r, Al-Andalus¡, Lis�n al-‘Arab (« La langue des Arabes »), 
édition réalisée par ‘Abdallah ‘Al¡ al-Kab¡r & Mu�ammad A�mad 
Ÿasab All�h & H�šim Mu�ammad al-Š�‡il¡, éd D�r al-ma‘�rif, 
Egypte, en 6 volumes,1979. 

Langhade, Jacques, Mina al-Qur’�n il� al-falsafa, Al-lis�n al-‘arab¡ 
wa takw¡n al-q�m²s al-falsaf¡ lad� al-F�r�b¡ (« Du Coran à la 
philosophie, La langue arabe et la formation du vocabulaire 
philosophique de Farabi »), traduit par Wa�ih As‘ad, Manš²r�t 
wazarat al-©aq�fa, Damas, 498 p. 2000. 

Suy²®¡, �al�l Ad-D¡n ‘Abd Al-Ra�m�n b. Ab¡ Bakr (As-), Al-Muzhir 
f¡ ‘ul²m al-lu™a wa anw�‘ah� (« Le Florissant dans les différentes 
sciences linguistiques »), réalisée par F²’�d ‘Al¡ Man¥²r, éd D�r al-
kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, en 2 volumes: 1er vol. 494 p., 2ème vol. 
461 p.1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:01 UTC)
BDD-A5066 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

