LA POLYSEMIE AU C(EUR DU DIALOGUE
INTERCULTUREL ET INTERCONFESSIONNEL
L’EXEMPLE DE LA TRADUCTION DES
VOCABLES ISL /M ET MUSLIM DANS LE CORAN

Soufian AL KARJOUSLI
Université de Rennes 2, France

Abstract : Turning into account what polysemy has to offer sheds a new
light on the Koranic text to be translated or interpreted. Insisting on the
multiplicity of meanings entails the recontextualisation of the Koranic text
and the emphasis on its linguistic richness. The translations focusing on the
semantic dimension seem to accept more readily open interpretations.
Taking polysemy into account in translation and interpretation is a necessary
condition for the spirit of confessional and intercultural dialogue.

Key-words : semantics, polysemy, Koran, interpretation.

Remarques préliminaires

Les transcriptions utilisées pour les citations en arabe sont
celles du systéme de transcription en usage dans la revue Arabica,
sauf quand le nom est déja couramment transcrit auparavant dans des
revues, ouvrages de recherche ou par I’auteur lui-méme.

77

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



3 o ) fi
- b L &
& t L %
& a & 1]
a ¥ ¢ ¢
z B < f
¢ i K] q
2 d 4 k
3 A J 1
J r a m
J z O n
o S A h
8 ) 3 w
u=a . < y

La hamza initiale n'est pas indiquée.
Voyelles courtes : a, i, u.

Voyelles longues : £, e
Diphtongues : aw, ay.

Mettre en valeur les possibilités offertes par la polysémie
permet de donner aux compréhensions du texte coranique un nouveau
souffle, que ce soit a travers les traductions ou les interprétations.
Insister sur la pluralit¢ des sens améne non seulement a
recontextualiser le texte coranique et a le replacer dans la continuité
des autres religions, mais aussi a insister sur sa richesse linguistique.
Les traductions sensibles a la dimension sémantique apparaissent plus
a méme d’accepter des compréhensions ouvertes. Seule, la prise en

78

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



compte de cette polysémie a travers les interprétations et traductions
permet d’entretenir un esprit de dialogue interculturel et
interconfessionnel, or elle ne va pas de soi, mais demande une
attention de tous les instants.

L’¢étude linguistique du texte coranique amene a consulter les
dictionnaires arabes. L’exploitation de ces derniers conduit certes a
affiner les sens, mais s’avére insuffisante. Il faut en référer a
I’étymologie. En effet, les dictionnaires arabes classiques, s’ils livrent
les différents sens, ne donnent pas assez de précisions permettant de
renvoyer a des dates précises d’émergence ou de changement de sens.
Quant aux dictionnaires arabes modernes, ils retiennent eux, en
général, les sens contemporains sans préciser la date d’apparition ou
d’imposition de ces sens et signalent des sens anciens comme éteints.
Or, les apparitions/disparitions de mots ou de sens sont
indispensables a la compréhension puisqu’elles replacent le vocable
dans son époque et prouvent que la langue évolue.

Les résistances a la prise en compte du fait polysémique ont
jalonné le parcours de la langue arabe. Le probléme de la pluralité des
compréhensions se pose notamment pour le Coran qui renferme les
sens anciens mais est, la plupart du temps, lu et surtout écouté avec
surimposition de sens modernes. Les décalages sont donc constants et
beaucoup de malentendus reposent sur des anachronismes. La
compréhension par des sens modernes finit méme parfois par
influencer les perceptions retenues par des lettrés, commentateurs,
traducteurs, imams.

L’étude des vocables is/ #n et muslim dans le texte coranique
sert de support a la démonstration de la nécessité de la compréhension
polysémique. L’interprétation de ces vocables est différente selon que
I’on se référe ou non a I’étymologie, selon les périodes historiques de
1’¢laboration des versets et du texte coranique, selon le sujet concerné
par la sourate et selon le degré d’adhésion dans I’affichage de la
religion.

79

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



1. Revenir a I’étymologie

Le grand dictionnaire classique de la langue arabe, Lis 1 al-
"Arab', nous renvoie a la racine s..m. qui signifie « étre saint et
sauf ». Le mot is/An en est issu et a pu €tre utilisé a propos des objets,
islAn a - ay’i, pour constater qu’ils étaient bien conservés et
n’avaient pas subi de dégradations. Le vocable salama est un autre
dérivé de cette racine. Par glissement de sens, une de ses
significations de salama valait aussi pour les hommes: «il est
innocenté » au sens que la maladie, condamnation divine, ’avait
épargné. Salama a aussi le sens de « il est pardonné» ou « il est
guéri ». Le vocable sal/fn qui est un autre mot dérivé signifie
« paix ». As-salfin, dans le Coran, est aussi une des appellations de
Dieu’, car Dieu est intact de tout défaut. As-salfin est également
utilisé dans des formules de salutations.

Une des conjugaisons de salama donne aslamtu qui est
employ¢ dans les sens « je me suis rendu a Dieu » ou « je suis devenu
musulman ». Istaslamtu li-I-L 1 signifie «j’ai embrassé 1’islam »,
mais aussi « je me suis rendu » dans un sens général. D’aprés Ibn
Barza”®, ce dernier sens se trouve par exemple dans I’expression
kuntu r£¥ ibilin fa-aslamtu %nh£ pour signifier: «J’ai été un
chamelier et j’ai laissé mes chameaux ». Ibn Al-A T, toujours cité par
le dictionnaire Lis £z al- ‘Arab, précise que le vocable aslama dont la
signification premiere est « il est devenu musulman » est en fait
complexe et qu’il a plusieurs significations. Il nous rapporte deux
sens contradictoires a travers cette phrase : aslama ful fiun ful Fan.
Sa premicre compréhension est: « Quelqu’un a converti quelqu’un
d’autre a I’islam » et son deuxiéme sens donne: « Quelqu'un a

' Tbn Man¥%er, Al-Andalus”, Lis £ al- ‘Arab (« La langue des Arabes »), éd,
Dér al-ma'¥erif, Egypte, p. 2077, 1979.

> Coran, 59/23.

? Ibn Manyer op.cit., p. 2077.

80

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



poussé quelqu’un d’autre dans une situation embarrassante sans lui
apporter de soutien. »

L’évolution des termes renvoie donc a des sens multiples
venant d’une langue préexistante a ’islam et continuant a évoluer.
L’utilisation des vocables issus d’une méme racine, tels que muslim
ou encore is/An voient leurs sens se transformer, que ce soit dans la
langue courante, dans le Coran ou a travers les hadiths.

2. Construction des sens

Venons en maintenant au vocable muslim, qui est issu de
cette méme racine s./.m.

Sa signification la plus répandue de « musulman» est a
réinterroger sur le plan conceptuel. L’appui sur les hadiths va nous
permettre de suivre la fagon dont se sont développés les sens de ce
concept clé de I’islam qui permet finalement d’arriver a englober un
attachement a des valeurs plus universelles. La complexité de son
contenu sémantique est l’aboutissement du processus intellectuel
d’islamisation de la langue arabe et de 1’ouverture polysémique
proposée par Mu~“ammad. A nos yeux, cette islamisation de la langue
arabe aurait été pour le Prophéte un des outils de la promotion de sa
pensée et de la divulgation du message divin.

Donner un nouveau sens a certains mots, dont celui de
muslim, a ét¢ un moyen d’explication, mais aussi d’orientation de la
pensée vers une compréhension plus savante. Cela permettait une
sorte d’aller-retour entre un sens populaire et un sens qui apportait de
nouveaux concepts ou facilitait 1’acces a de nouvelles
compréhensions. Le but essentiel en était certainement de ne pas
s’arréter au sens calcifié dans quelques pratiques, devenues
stéréotypes, mais de donner la possibilit¢ de s’ouvrir sur plusieurs
sens, dont certains restaient figurés et portaient des valeurs
philosophiques. Il nous semble cependant que cela n’a pas eu le
succes prévu.

L’étude du mot muslim dans les hadiths suivants met en
valeur le role du Prophéte comme promoteur de la polysémie,

81

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



I’utilisation polysémique apparaissant alors comme un moyen
éducatif. Ces hadiths introduisent de nouvelles dimensions au mot
muslim de fagon a tirer profit de ’ambiguité créée afin de rajouter
une nouvelle lecture pour les Musulmans. Mu~ammad utilise ici, a
notre avis, une stratégie de définition sémantique et pédagogique pour
susciter 1’étonnement et les questionnements.
« Man huwa l-muslim ?
Al-muslimu man salima I-muslimana min lis ihi wa yad hi »".
« Qu’est-ce que le Musulman? Le Musulman est celui qui épargne de
sa mauvaise langue et de ses coups les
gens du Livre ».

D’aprés le commentateur Bu“£r”, la question contient des
sous-entendus, il s’agit de man huwa [-muslimu [-k Anilu. Mu~ammad
donne ici au mot muslim le sens de « Musulman parfait » et au mot
muslimena le sens de « gens du Livre » tout en caractérisant ce
« Musulman parfait » par ’absence d’acte malveillant vis a vis des
gens du Livre.

Un deuxiéme hadith enseigne :

« Man huwa lI-muslim ?
Huwa I-1£""salima an-n &u min yad hi wa lis f1ihi »".
« Qu’est-ce que le Musulman ?
Le Musulman est celui qui épargne tout étre humain de sa
mauvaise langue et de ses coups ».

Ces hadiths nous ameénent a découvrir le procédé du
questionnement couramment utilis¢é par Mu ammad et qui lui
permettait de dépasser le stéréotype des réponses apportées
habituellement et de proposer une dimension plus philosophique a la
réponse. Il sollicite directement les Musulmans par des questions

* Al-Bu”r’, - aw#hir al-Bu “# "(« Les diamants de al-Bu~gr"»), éd Dfr al-
Fikr, 1922, p. 32. Mu gaff Mu ammad ‘Amfra écrit que le terme de
« Musulmans » ici correspond a tous ceux dont 1’apparence des gestes
montre qu’ils se sont rendus a Dieu et dont la morale est celle de la religion
de Mu~ammad.

> Ibid.

82

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



simples, mais étonnantes de sa part. Il joue sur la simplicité de
I’évidence, puis montre en fait la complexité. Il ajoute au savoir
populaire une touche linguistique et analytique. Obtenant une réponse
basique de la part des Musulmans, il les invite alors a la dépasser en
proposant une nouvelle dimension. C’est une forte incitation a aller
au-dela d’applications simplistes, déterminées une fois pour toutes, et
une sollicitation a valoriser les sens multiples. La polysémie concerne
ici le mot muslim que les Musulmans comprenaient habituellement et
comprennent jusqu’a maintenant au premier degré comme renvoyant
aux cinq piliers de I’islam. Dans ce deuxiéme hadith, le Prophéte
finalement définit le Musulman comme celui qui respecte tout étre
humain. Il explique donc aux Musulmans un code de bonne conduite
en les incitant & respecter tout étre humain, non musulman comme
musulman, et ne fait référence a aucune pratique religieuse.

Un troisiéme hadith propose un autre élargissement de la
signification du mot muslim qui, la aussi, dépasse largement le
stéréotype répandu du « Musulman » et va amplement au-dela des
piliers de I’islam habituellement avancés en Ilui donnant une
dimension philosophique et étymologique.

« Man huwa l-muslim ?
Huwa I-1£" "aslama amrahu [i I-L £hi ».
« Qu’est-ce que le Musulman ?
Le Musulman est celui qui se rend & Dieu »°.

Ce sens va également permettre 8 Mu~ammad de dépasser le
concept figé qui emprisonne le Musulman dans un islam coupé de la
continuité par rapport aux autres religions monothéistes. L’expression
aslama amrahu [i I-L Ai renvoie en fait toujours a Abraham.

Cette ouverture philosophique voulue par Mu~ammad par
son questionnement sur le sens des mots s’est heurtée a une
compréhension devenue la plus courante qui est celle qui valorise
seulement les pratiques rassurantes, autour des cinq piliers de 1’islam

® Ibid.

83

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



par exemple. L’éminent lettré As-Suycss’ rapporte 1’avis d’Ibn Feris
en nous disant qu’il avait sélectionné dans son livre Fighu I-Lu;a un
certain nombre de mots dont celui de muslim comme ayant été
chargés de nouveaux sens par I’islam.

Ces définitions du vocable muslim nous incitent a revenir sur
la recherche des sens coraniques autour du concept d’is/An dont les
choix d’interprétation et de traduction sont significatifs des modes de
pensée.

3. Des concepts interconfessionnels

Un certain nombre de mots étaient déja employés a 1’époque
préislamique et portaient donc des sens préexistant a 1’islam. C’est le
cas du vocable is/Gn qui renvoie aux sens antéislamiques et aux sens
apportés par I’islamisation. Le vocable s’est effectivement chargé de
nouvelles significations au fil des versets, des hadiths, des différentes
écoles de pensée et des différents commentaires. As-Suyce® attire par
exemple 1’attention sur un certain nombre de vocables utilisés dans le
Coran et qui, selon lui, deviennent musulmans avec des sens
nouveaux, bien qu’ils aient été chargés d’autres sens lorsque les
Arabes les utilisaient avant I’islam. Une partie des théologiens et
linguistes ont compris les sens modernes de I’islam (en tant que
religion pour les Musulmans) comme exclusifs et n’ont pas pris en
compte la possibilité que certains sens puissent étre cumulatifs et
donc aient pu conserver plusieurs sens dans le texte coranique lui-
méme. Ils ont considéré que « le » sens islamique qu’ils attribuaient
devait effacer les sens étymologiques, antéislamiques et ont méme nié

7 As-Suyee, - alsl Ad-D'n fAbd Al-Ra~msn b. Ab" Bakr (As-) Al-Muzhir f*
‘uloam al-luca wa anw £ah £ (« Le Florissant dans les différentes sciences
linguistiques »), éd, Dgr al-kutub al-§lmiyya, Beyrouth, vol. 1, p. 235,
1998.

8 As-Suyes, AI-Muzhir, op.cit., vol. 1, p. 235.

84

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



des sens multiples du vocable is/fn dans le Coran. Ibn ~azm’ va
jusqu’a prétendre que le vocable is/An n’existait pas avant I’islam et
qu’il est descendu de Dieu. Il nous semble, quant a nous, que malgré
le rajout de sens modernes, le Coran n’a pas toujours éliminé les sens
anciens.

La compréhension du vocable is/An dans le Coran est
différente selon les périodes historiques de la révélation des versets
coraniques, selon le sujet concerné par la sourate et selon le degré
d’adhésion dans I’affichage de la religion. Se surimpose une autre
difficulté¢ qui est celle de trouver le terme équivalent a ce vocable
islAn pour la traduction. La transposition en francais par le terme
« islam » nous apparait souvent trop floue pour pouvoir prendre en
compte la polysémie du terme arabe. L’instrumentalisation de ce
terme en arabe et en francais crée également un effet parasite qui
amene la confusion.

Nous commencerons par illustrer un premier sens dont
I’équivalent le plus proche nous semble étre celui de « soumission a
Dieu » et qui se rapporte a des situations antérieures a la proclamation
de la religion musulmane. Le verset coranique suivant nous permet de
comprendre ce sens.

La famille de ‘Imran (3/19)

Repere | Traducteurs Nom de
et verset
. \ sourate
interpretes
3/19 Ji « @y Al e A Gy )y
O | Inna al-d na $nda All #hi al-isl fin
La La Religion pour Dieu est la

famille Soumission.

’ Langhade Jacques, Mina al-Qur’ & il£ al-falsafa, Al-lisé al- $rab “wa
takw i al-q Ancs al-falsaf "lad £ al-F 5 # “(« Du Coran a la philosophie, La
langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Farabi »), p.
136. Damas, 2000.

85

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



de
mren

62 La

. famille .. .
Denise de La Religion aux yeux de Dieu est
Masson . vraiment la Soumission.
Imran

78 L. La i ,
Régis famille La Religion aux yeux d’Allah est

Blachere o~ |[I’Islam
de‘Imran

202 Bu-g" La rle.lg’lon aux yeux de Dieu est
la Vérité

531 Il n’y a chez Dieu de religion que
al-islfn qui est le fait de suivre
Ibn Ka=t les prophétes avec ce qu’ils ont
annoncé dans tous les temps
jusqu’a Mu ammad.

98 La religion de Dieu annoncée par
wabar” tous ses prophétes est la
Soumission.

181, Le vocable al-d 7 signifie a la fois
vol.7- «la punition » et « I’acceptation ».
8 Le vocable islAn  signifie
linguistiquement trois choses :
embrasser la religion musulmane
et la suivre, embrasser la paix ou
étre fidéle a Dieu et a ses
recommandations.

Rez”

Les grands commentateurs Ibn Ka®t et @abar” interprétent ici le
vocable is/ An dans un sens large qui intégre le sens de « soumission »
pour les trois religions monothéistes et n’en font pas I’exclusivité de

86

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



la religion musulmane. Le rapporteur Bu~“£r*'® en propose également
une explication ouverte en donnant le sens de « Vérité » et en le
renvoyant donc aussi a un concept universel. Effectivement, il nous
semble que le texte coranique utilise le vocable is/n dans le sens de
« Soumission a Dieu » pour I’ensemble de ceux qui sont soumis a
Dieu, donc aussi pour les autres religions. L’option de traduction vers
le frangais qu’a choisie Denise Masson est également celle de
« soumission ».

Mais cette partie de verset inna al-d ha $nda All i al-isl An
est devenue une expression de référence pour beaucoup de
Musulmans qui la répétent a ’envers [-isl An huwa I-d i $nda I-L i
et la prennent a témoin pour affirmer que ’islam est la seule religion
reconnue par Dieu. Régis Blachére, dans sa traduction du Coran, va
dans ce sens puisqu’il traduit al-is/fin par «’Islam». Si Régis
Blachére opte pour la traduction d’« Islam» (avec la majuscule)
comme renvoyant a la religion musulmane, il est alors influencé par
une compréhension courante qui, par retour, comme un écho, nous
semble ici infiltrer le registre savant. Ce registre savant nous amene a
citer Abcee ~ ayy£n qui rapporte ce verset mais dans la forme ou il avait
été écrit dans le manuscrit coranique de Ibn Mas%ed'" et dans lequel le
vocable “an fiyya remplace le vocable is/ #n.

« Agiial) all) Mo A By
Inna d-d ia $nda All i [- “anifiyya
« La religion de Dieu est la Soumission universelle
directe a Dieu ».

L’utilisation de an fiyya a la place d’is/#n montre qu’il ne

s’agit pas d’un islam réservé aux Musulmans, mais d’un is/An qui

' Ibn 9Abbss, Ibn Qutayba, Makk" b. Ab” @£lib, et Abe ~ayysn, Al-
Mu Bam al- #6ni Jli- car b mufrad & al-Qurr’ 1 al-kar in, (« Dictionnaire de
I’assemblage des étrangetés des vocables coraniques »), p. 202, éd D#r al-
§1m li-l-malgyyin, Liban, 1986.

" As- Sitisten”, Abee Bakr YAbd Allsh b. Sul'men b. Al-eA = Al-~ anbal”,
Kit# al-Ma £77f (« Le livre des Corans »), p. 31, vol. 1, éd D#r al-ba’ir al-
islémiyya, Beyrouth, 1995, rééd. 2002.

87

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



englobe les Juifs, les Chrétiens et tout autre croyant. C’est pourquoi,
nous préférons ici utiliser le terme de « Soumission » pour éviter la
confusion avec la seule religion musulmane que nous nommons
«islam ». Nous choisissons d’ajouter la majuscule « Islam » pour
faire référence a la civilisation musulmane.

Régis Blachére nous donne, quant a lui, une traduction
compleétement détachée du contexte historique qui, dans ce verset,
renvoie a la période préislamique, mais en tient compte pour le verset
suivant'” qui est pourtant dans la méme sourate « La famille de
‘Imren », a travers l'utilisation de muslim qu’il comprend alors
comme « soumis ».

D’apres le Coran, I’idéal de tout croyant est d’étre rappelé a
Dieu, soumis, ce qui est exprimé par la formule tawaffan £ muslim i.
Cette expression se trouve dans deux versets. Dans la sourate « Les
Hauteurs »", il est fait référence aux sorciers de Pharaon qui ont cru
au Dieu de Moise, et eux aussi souhaitent étre rappelés a Lui, soumis.
Dans la sourate « Joseph »'*, le sens de « soumission » est au cceur de
la compréhension du verset. Dans la sourate Jonas'’, I’appellation de
muslim i est également valable pour les Juifs, comme pour tous ceux
qui sont soumis au Dieu d’ Abraham. Cette sourate Jonas explique que
Pharaon avant la noyade se déclare parmi les « soumis », muslim i,
pour indiquer les Juifs.

L’interprétation qu’en font certains Musulmans essaie de
forcer le sens a travers ce qu’on pourrait appeler une « islamisation
du Coran » au sens de réduire le Coran a la religion musulmane en
refusant ce qui lui est antérieur. Rappelons pourtant que les versets
coraniques qui se rapportent a la création du monde, a Adam, a Noé,
aux gens des cavernes, a Abraham et a ses descendants, a Marie, a
Jésus, sont plus nombreux que ceux qui concernent 1’islam en tant
que religion.

12 Coran, 3/67.

3 Coran, 7/12.

" Coran, 12/101.
1S Coran, 10/90.

88

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



Cette envie de réduction du contenu du Coran a I’islam passe
actuellement par un enseignement de vulgarisation qui essaie de
s’approprier certains termes coraniques au profit de la seule religion
musulmane. C’est ainsi que certains im#An-s peuvent détourner
actuellement la formule coranique de tawaffan £ muslim i pour faire
un amalgame entre « Soumis » et « Musulmans ». Cette confusion
porte sur l’absence de distinction entre les différentes périodes
historiques et la non-différenciation entre les deux sens de
I’utilisation du vocable muslim dans le Coran. Dans leur envie
d’insérer des versets coraniques dans leur discours, ces im An-s
intégrent trés souvent cette formule dans la conclusion de leur
discours, mais en adaptent I’explication. D’une part, ils privilégient
muslim i dans le sens de « Musulmans » ; d’autre part ils utilisent la
forme verbale de tawaffan £dans une forme négative : La tatawaffan £
ill fwa na nu musliman. Dans cette formulation, ils sous-entendent :
«Ne nous faits pas mourir avant que nous soyons de véritables
Musulmans. »

Cela participe a la promotion d’un islam revu et corrigé en
dehors du registre savant et qui en retour, par I’imposition d’une seule
compréhension, contamine le sens d’origine du mot qui a finalement
tendance a s’effacer. Le vocable musl/im n’a pas changé, mais perd un
de ses sens par cette sorte d’effet écho, lié¢ a I’atmosphere sociale. Les
théologiens, interprétes du Coran, ont sans cesse lutté contre ce type
de simplification, qui a souvent été repérée au cours de I’histoire.
Cette forme d’instrumentalisation récurrente tend finalement a
influencer le sens du vocable is/ #n.

La compréhension du vocable is/fn se trouve encore
davantage compliquée par une substitution synonymique'®, dénoncée
par le texte coranique lui-méme. En effet, les sourates « Les
Appartements »'’, recommande de ne pas mélanger les deux concepts

1Al Karjousli Soufian, La polysémie et le Coran, Thése a la carte, éd Anri,
Lille, 2005.
' Coran, 49/14.

89

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



d’islfin et d’ inf. Ceci signifie que ’'un n’est pas synonyme de
autre, le concept d’ in /1 intégrant la pratique religieuse.

Conclusion

Les vocables is/fn et muslim ont été utilisés dans le texte
coranique pour désigner la « soumission », plusieurs degrés de
croyances et différents types de croyants. La croyance pour
Abraham'®, patriarche de 1’orient, a été décrite par le vocable is/#n,
ce méme vocable étant aussi utilisé par le texte coranique pour décrire
la croyance des apétres de Jésus". Ce n’est que plus tardivement que
ces vocables ont commencé a désigner la croyance de ceux qui
suivent le Prophéte Muammad. Les traducteurs doivent, a notre
sens, étre sensibles aux enjeux de tels vocables qui peuvent, selon
leur compréhension, soit exclure certains, soit au contraire grace a la
pluralit¢ de leurs sens concilier les différentes croyances et
fonctionner comme sésame du dialogue interconfessionnel.

Bibliographie

Al Karjousli Soufian, La polysémie et le coran, thése a la carte, Lille,
p.351.

As Sitisten”, Abe Bakr fAbd Allth b. Sul'men b. Al-eA %= Al-
“anbal’, Kit/h al-Ma £7if (« Le livre des Corans »), réalisée par
MuTib Ad-Dnh 9YAbd As-Sab™fn W£§y% éd Dsr al-ba™fir al-
islemiyya, Beyrouth, en 2 volumes : 1 < vol. 479 p., 2°™ vol. 467
p.1995, rééd. 2002

Bu“gr” (Al-), -awfir al-Bu & " wa ar~ al-Qasalfi ” (« Les
diamants de Al-Bu~“fr-et I’explication de Al-Qasaltn” »), réalisée

18 Coran, 2/127 et 128.
¥ Coran, 3/52.

90

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)



par Mu a@aff Mu ammad ‘Amfra, éd D#r al-fikr, Beyrouth, 591
p.1922.

Ibn YAbbss, Ibn Qutayba, Makk"b. Ab" @£lib, et Abe ~ayyfn, Al-
Muftam  al-#ani ' li-carb  mufradd al-Qurr’s;:  al-kar in,
(« Dictionnaire de 1’assemblage des étrangetés des vocables
coraniques »), réalisée par JAbd Al-YAzz Yzz Ad-D'nh Al-Sayrawen,
éd Dsr al-§lm li-l-mal£yyin, Liban, 480 p. 1986.

Ibn Man¥%er, Al-Andalus’, Lis &1 al- ‘Arab (« La langue des Arabes »),
¢dition réalisée par ‘Abdallah ‘Al” al-Kabt & Mu ammad A mad
~asab Allth & Hf£im Mu ammad al->£%l° éd D#r al-maYrif,
Egypte, en 6 volumes,1979.

Langhade, Jacques, Mina al-Qur’ # il £ al-falsafa, Al-lis & al- %rab ~
wa takw it al-qfinos al-falsaf " lad £ al-F## “ («Du Coran a la
philosophie, La langue arabe et la formation du vocabulaire
philosophique de Farabi »), traduit par Wa#ih As%d, Man wret
wazarat al-aq£fa, Damas, 498 p. 2000.

Suyoee, - alfl Ad-D'h YAbd Al-Ra™men b. Ab " Bakr (As-), AI-Muzhir
" ‘ulem al-luca wa anwfah£ (« Le Florissant dans les différentes
sciences linguistiques »), réalisée par Foe'sd YA1" Man o, éd Der al-
kutub al-§lmiyya, Beyrouth, en 2 volumes: 1 vol. 494 p., 2°™ vol.
461 p.1998.

91

BDD-A5066 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:25 UTC)


http://www.tcpdf.org

