
 
 

LE TRADUCTEUR « À GENOUX » – EN MARGE DE LA 
VIE DE JÉSUS DE FRANÇOIS MAURIAC 

 
Maria-Otilia OPREA 

Université « Lucian Blaga » de Sibiu,  
Roumanie 

 
Abstract: Vie de Jésus of François Mauriac written in the support language of 
the French Catholicism and translated in Romanian for a majority Orthodox 
audience does not rise difficulties in interlingual and interconfessional 
translations. A first demand consists, surely, in the profound knowing of the 
both languages – the source language and the target language, then the specific 
terminology for each confession proves to be necessary, however this should not 
be absolutised, because the theological language is conventional. Therefore, that 
is why I stopped at the mission and the quest which only a certain type of 
translator – the Christian translator – must bear and fulfil with holiness. In 
this particular case a good translation is the fruit of the true prayer. If the author, 
overwhelmed by a sacred feeling of unworthiness, writes “on his knee” in front 
of the eternal Truth, if the translator, precisely as the author, does not unbind 
himself from the Presence of the Christ, without whom any Christian text loses 
its meaning and purpose – detach witch himself Mauriac feared – then this will 
happily lead to a real transfiguration of the mind and the soul of the readers, 
therefore a double triumphant finality.  
 
Keywords: Presence of Christ-God-The Man, Christian translator, Christian 
virtue, translation as prayer, confession of words, truth, transfiguration of the 
readers’ live. 
 
 

La Vie de Jésus écrite en 1937 par François Mauriac, le 
renommé écrivain catholique du XXe siècle, apporte un fort éclairage 
religieux à son œuvre romanesque, à coté des essais : Souffrance et 
bonheur du chrétien (1930), Fils de l’homme (1958), Ce que je crois 
(1963), ouvrages de méditation qui précisent la manière dont l’auteur vit 
le Christianisme, en particulier le Catholicisme.  

 111

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Dans Le Romancier et ses personnages (1933), véritable 
document d’expérience poïétique, Mauriac estime que l’écrivain peut 
concilier – même si avec difficulté – sa foi et sa façon de « singer Dieu » 
en créant des personnages. Mais qu’arrive-t-il au cas de Jésus ? A-t-on 
affaire encore à un Mauriac démiurge auquel Sartre reprochait de créer 
des héros seulement pour les juger et jouer au Dieu avec eux ? Pas plus. 
Cette fois-ci Mauriac renonce volontiers au « jugement »1 qu’un 
romancier chrétien aurait le droit de porter sur ses créatures, aussi bien 
qu’à la qualité de romancier, parce qu’il se veut le vrai chrétien 
apparenté au Christ, en tant que eikon Eikonos (Col. 1, 15), l’humble 
créature agenouillée devant Son Créateur. « Voilà donc, s’écrie Jean 
Touzot, un Mauriac qui échappe aux contingences du roman, qui 
transcende l’instant journalistique et qui, dans l’Histoire, fait élection du 
seul personnage dont les paroles ne passeront pas »2. En fait, la Vie de 
Jésus n’est pas un roman, comme voulait le faire croire l’idéologie 
communiste de l’ancien régime – voir la parution du livre traduit en 
roumain aux Éditions « Bună ziua » (Bucarest, 1990), portant en bas du 
titre l’ajout explicatif : « roman », et cela puisque le Christ n’est pas une 
légende ou un mythe ou un personnage créé par l’esprit de l’homme 
feuerbachien.  

Par ce livre « téméraire », l’auteur s’inscrit certainement dans 
une tradition. Mais par rapport à tous ceux qui l’ont précédé en ce 
domaine de la biographie christologique, il ne glisse pas vers une 
interprétation mythique des Évangiles et ne pose ni le problème de leur 
composition littéraire. Le portrait du Jésus qu’il dresse est tout à fait 
différent du « doux et charmant poète de Galilée »3 de Renan ou du 
personnage terrifiant de Henri Barbusse ou du Jésus inqualifiable de 
Nikos Kazantzakis. Pour lui « le Christ de l’histoire » est authentifié par 
« le Christ vivant dans l’Église, vivant dans les Saints et en chacun de 
                                                 
1 François Mauriac, « Vue sur mes romans », Le Figaro littéraire, 15 novembre 1952, 
dans « Les Cahiers de l’Herne », sous la direction de C-tin Tacou et Jean Touzot, Paris, 
Éditions de l’Herne, 1985, p. 167 : « le jugement qu’il porte sur ses créatures, qu’il le 
veuille ou non, demeure en suspens et contrebattu sans cesse par la Grâce invisible dans 
son œuvre, mais toujours présente ».  
2 Claude Escallier, Mauriac et l’Evangile, préface de Jean Touzot, Paris, Éditions 
Beauchesne, 1993, p. 3. 
3 Ernest Renan, Vie de Jésus, Paris, Éditions Payot, 1932, p. 140.  

 112

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



nous »4. Jésus est « le Fils »5 et « l’Agneau de Dieu »6, « l’Auteur de la 
vie »7, « l’Être infini »8, « le Créateur »9, « le Verbe incarné »10. À 
l’antipode de la grande tentation de l’homme-dieu, Mauriac offre 
généreusement à ses lecteurs l’image de la Personne du Dieu-homme. 
Il a compris que la divino-humanité représente « la valeur suprême » et 
« le critère ultime » de toute chose11. C’est ainsi que le livre de Mauriac 
représente une dénonciation, reprise par le traducteur et permanentée 
par les lecteurs chrétiens, de toute tentative de réduction des vérités 
divino-humaines de l’Évangile aux dimensions des idéologies 
humanistes. Seul le Dieu fait homme révèle à l’homme la vérité de son 
être et la destinée heureuse à laquelle il est convié : que l’homme 
devienne dieu par son intégration à l’Église qui n’est autre que le corps 
même du Dieu-homme.  
 La vie de Jésus exige d’être écrite, traduite et, au bout du 
compte, appropriée à la lumière de la vérité biblique. L’exposé que nous 
offre Mauriac n’est pas un corpus historique immanentiste, mais un 
contenu qui présente l’histoire du salut éternel et qui, par sa force 
pédagogique, favorise la participation consciente du lecteur à ce 
continuum de la mémoire et à l’incarnation effective du Christ dans son 
âme et sa vie. On sait que le traducteur est le lecteur par excellence. A-t-
il le droit de traduire ce livre comme il traduirait un roman ou tient-il 
compte du fait qu’une monographie christologique authentique est 
nécessairement fondée sur la Révélation des Saintes Écritures et que, par 
conséquent, toute intention mystificatrice du texte d’origine est à 
proscrire ? Quelle serait dans notre cas la tâche du traducteur chrétien ? 
La même que celle de l’auteur : persuader les lecteurs, au moyen de la 
langue, que « le Jésus des Évangiles est le contraire d’un être artificiel et 
composé », qu’Il est « la plus frémissante des grandes figures de 
                                                 
4 François Mauriac, Vie de Jésus, Paris, Éditions Flammarion, 1993, p. 13. 
5 Ibidem, p. 20. 
6 Ibidem, p. 22. 
7 Ibidem, p. 77. 
8 Ibidem, p. 89. 
9 Ibidem, p. 241. 
10Ibidem, p. 18. 
11 Père Justin Popovitch, Philosophie orthodoxe de la vérité, traduit du serbe par Jean-
Louis Palierne, Lausanne, Éditions L’Âge d’Homme, 1997, tome 5, p. 462.  

 113

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



l’Histoire et, entre tous les caractères qu’elle nous propose, le moins 
logique parce qu’Il est le plus vivant ». À nous reste de « Le saisir dans 
ce qu’Il a de particulier, d’irréductible »12.  

Écrire et traduire n’importe quel livre dans n’importe quelle 
langue de la terre ne réclame pas forcément la mise en accord de la 
raison, du cœur et du modus vivendi hic et nunc. On n’a pas besoin d’une 
certaine position du corps ou disposition de l’âme dans cet acte du faire 
créateur. Mais « sans doute une Vie de Jésus, il faudrait l’écrire à genoux 
– déclare Mauriac, dans un sentiment d’indignité propre à nous faire 
tomber la plume des mains. Cet ouvrage-là, un pécheur devrait rougir 
d’avoir eu le front de l’achever »13.  

Mauriac pose en filigrane le problème de l’intégrité de 
l’écrivain qui, à un moment donné de sa vie, prouve le désir ardent de 
rencontrer personnellement Dieu et de proclamer Son amour divin au 
monde entier. Il s’encadre de la sorte dans une nouvelle typologie 
auctoriale, où la place d’honneur est attribuée à la vertu chrétienne. Le 
traducteur lui-aussi, en tant qu’ « auteur » et « ré-écrivain » de l’œuvre 
doit passer volontairement par une métanoïa14 ontologique, par une 
acquisition progressive de la vertu et mettre son âme à genoux devant 
Celui qui est justement l’être de la vertu et dont « la respiration » veut se 
faire entendre par le public-lecteur.  

Le texte biblique accomplit aussi une « fonction appellative » : 
« si l’auditeur [y compris l’auteur et le traducteur] ne traduit pas en actes 
[de bonne foi] l’appel entendu, il n’a rien fait, il n’a pas véritablement 
écouté »15. L’affirmation faite à Moïse par les Hébreux, au désert est 
révélatrice : « Tout ce que le Seigneur a dit, nous le mettrons en pratique, 
nous l’entendrons » (Ex 24,7). Plus naturel semblerait entendre et puis 
mettre en pratique. Le verset 20 du Psaume 103 (102) renforce l’idée de ce 
renversement de la logique humaine : « Bénissez le Seigneur, vous ses 

                                                 
12 F. Mauriac, op. cit., p. 26. 
13 Ibidem. 
14 Terme grec qui se traduit par : conversion / changement de mentalité / de conduite. 
15 Roland Meynet s. j, Études sur la traduction et l’interprétation de la Bible, Université 
Saint-Joseph, Beyrouth, collection « Sources-Cibles », dirigée par Henri Awaiss et 
Jarjoura Hardane, 2006, pp. 20-21.  

 114

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



anges, forces d’élite au service de sa parole, qui obéissez dès que retentit 
sa parole »16. 

Traduire authentiquement une Vie authentique de Jésus ou tout 
livre qui contient la parole de Dieu est non seulement un acte poïétique / 
poétique, une « écoute particulière », mais surtout un acte ascétique 
ecclésial qui atteste la mission intérieure de « l’Église une, sainte, 
catholique et apostolique ». L’Évangile se résume au fond en ces deux 
vertus-ascèses divino-humaines : la prière et le jeûne, qui seulement 
ensemble chassent des lèvres de l’homme tout mot indécent et de son 
être toute pensée et tout désir impurs. Le travail du traducteur chrétien 
est pareil à celui du peintre d’icônes. C’est une chose constatée que les 
icônes les plus réussies et fidèles à l’original sont celles peintes en priant 
et en jeûnant. Au traducteur revient également la tâche idéale de refaire 
avec les moyens de sa propre langue et les moyens chrétiens à sa portée 
une icône : l’icône de l’icône de départ. 

Si vous me permettez, j’appellerais tant l’auteur que le 
traducteur chrétien les Apôtres modernes du Christ ressuscité, l’un Luc, 
l’autre Cléopas, dont les yeux s’ouvrent au moment suprême de la 
fraction du pain, plus précisément de l’Eucharistie. Voici donc la 
confirmation étymologique la plus élevée du terme compagnons : ce 
sont ceux qui mangent ensemble le même pain, le Pain de la Vie 
descendu du ciel. C’est le moment où la gnose et la glose s’entremêlent, 
car la nuit de la vie finit et les deux, même si distancés dans le temps, 
commencent, la plume à la main, de rendre « témoignage à Celui (…) 
qui s’obstine à survivre, à orienter des millions de destinées »17. Ce qui 
est remarquable est le fait que tout le chemin vers l’Emmaüs de la 
Révélation Jésus les accompagne et leur explique ce qui est dit à son 
sujet dans toutes les Écritures (Lc 24, 15-27), ce qui signifie que l’acte 
chrétien du faire/ traduire est un acte synergétique, fruit de la prière : 
« Reste avec nous car la nuit approche » (Lc 24, 29) et signe d’un 
« coeur brûlant » transfiguré par la présence de Dieu : « Notre cœur ne 

                                                 
16 En roumain : « Toate câte a grăit Domnul le vom face şi le vom asculta » (Ieş. 24, 7) ; 
« Binecuvântaţi pe Domnul, toţi îngerii Lui, cei tari la vârtute, care faceţi cuvântul Lui şi 
auziţi glasul cuvintelor Lui » (Ps. 102, 20). 
17 F. Mauriac, op. cit., p. 15. 

 115

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



brûlait-il pas en nous tandis qu’il nous parlait en chemin et nous ouvrait 
les Écritures ? » (Lc 24, 32). 

Les voilà tous les deux témoins et confesseurs du Verbe de 
Dieu18, engagés dans une lutte terrible contre les mystificateurs-ennemis 
de la Vérité, authentifiés par la grandeur de leur engagement 
d’« annoncer la Bonne Nouvelle » à toutes les gens, en les baptisant (Mc 
16, 16) du baptême de la Parole. Cela leur confère aussi la qualité de 
véritables pêcheurs d’âmes, grâce à la puissance révélatrice de la parole 
humaine, admirablement saisie par le grand théologien roumain Dumitru 
Stăniloae. Étant donné l’interdépendance entre la parole et l’âme 
humaine, le Fils de Dieu S’est fait « le Modèle du vrai sujet humain 
parlant », tout en rétablissant ainsi la fermeté du sujet, par l’expérience 
de la certitude sur Dieu et, à la fois, la puissance et la vérité de la 
parole19. Il y a, par conséquent, une intime relation entre la Parole-le 
Christ (le Logos), la parole du Christ (thaumaturgique – Mt 8, 16 ; Mc 
4, 41 ; Lc 4, 36), la parole sur le Christ (notamment biblique), la parole 
liturgique et la parole humaine, puisque toutes sont à même de 
ressusciter les morts. 

Le premier pas vers cette grande fête de la vie le constitue la 
catharsis de la conscience, dont les mouvements annoncent à l’âme « la 
résurrection de la raison» tuée jadis par le péché et l’ignorance. Mauriac 
sait que son livre a troublé heureusement des consciences endormies, 
malgré l’image trop personnelle que l’auteur a donné du Christ20. 
L’objectif du traducteur chrétien doit être le même : toucher et changer 
les âmes, tout en essayant de ne dévier aucune parole de l’origine et de 
sa finalité divine. La puissance de la parole humaine est grande. 
Cependant, dans ce don suprême duquel seul l’homme a été doué se 
cache aussi le suprême péril. « La parole est la modalité d’expression de 
la Vérité, mais aussi celle de la tromperie démoniaque »21 – affirme à 
                                                 
18 Ibidem, p. 21 : « Ce livre si indigne de son objet n’est qu’une réponse entre mille 
autres, le témoignage d’un Chrétien qui sait que ce qu’il croit est vrai ». Pas plus que 
l’auteur, le traducteur ne peut pas transmettre la vie de Jésus avec détachement. 
19 Pr. Dumitru Stăniloae, Iisus Hristos  sau restaurarea omului, Craiova, Editura 
Omniscop, 1993, pp. 232-241. 
20 F. Mauriac, op. cit., p. 16. 
21 Alexander Schmemann, Postul cel mare, trad. rom. A. Stroe et L. Constantin, 
Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic, 1995, p. 37. 

 116

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



juste titre Schmemann. Vu la fonction éthique de la parole, et l’auteur et 
le traducteur sont absolument responsables de la manière dans laquelle 
ils l’utilisent. En outre, c’est à la parole revendicatrice de Dieu qu’ils 
vont et que nous tous nous allons en rendre compte (He 4, 12-13). Dans 
l’univers moral l’écho d’un seul mot, soit-il prononcé ou écrit,  passe de 
l’âme à l’âme, de père en fils, de génération en génération, en créant ou 
en tuant, en édifiant ou en détruisant, en semant l’amour ou la discorde.22 
Ce n’est que l’auteur et le traducteur chrétiens, conscients de leur grande 
mission et responsabilité dans le monde, qui s’avèrent être ainsi les 
meilleurs stratèges quant à la réception de l’oeuvre mise en circulation. 

Il est à remarquer encore un aspect très important : un bon 
traducteur chrétien ne peut pas traduire des livres blasphématoires, car sa 
conscience ne le lui permet pas. Il s’ensuit qu’entre un auteur et un 
traducteur chrétiens il faut qu’il s’établisse invisiblement une 
communion de pensée et de sentiment. Tous les deux doivent mener une 
vie morale en concordance avec les préceptes évangéliques afin que leur 
livre en soit un puissant témoignage et qu’il atteigne effectivement son 
but : s’éterniser par les âmes qui, en le lisant, s’en sauvent. Un livre est 
bon s’il a un happy end dans l’éternité.   

Écrite par un écrivain catholique pour un public catholique, la 
Vie de Jésus a été traduite par des traducteurs orthodoxes pour un public 
majoritairement orthodoxe. En tant que prêtre, l’un des deux traducteurs 
a certainement visé ses ouailles, il a fait ce geste admirable pour un 
public bien ciblé. Nos traducteurs ont transposé la Vie de Jésus dans les 
vêtements de l’Orthodoxie, faute de quoi le lecteur en général n’en fût 
peut-être pas du tout attiré. Il est vrai que Mauriac écrit avec excès de 
cœur et que par la traduction on perd dans une certaine mesure l’effet 
stylistique du livre, mais ce qui compte c’est l’effet global du texte 
mauriacien : convertir les esprits et les cœurs. C’est pour cela, je crois, 
que les traducteurs évitent le dépaysement des lecteurs en faveur de la 
familiarité de ces derniers avec le fort paradigme orthodoxe de l’âme du 
peuple roumain.  

La Vie de Jésus prend la forme d’un vase communicant entre les 
confessions. Les mots que nous employons dans notre vie religieuse 
                                                 
22 Dumitru Ioan Belu, « Graiul în funcţia lui etică », Mitropolia Moldovei şi Sucevei, 
XLVII, nr. 7-8, 1971, p. 461. 

 117

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



relèvent de notre appartenance confessionnelle. Il n’est pas suffisant 
donc de bien maîtriser la langue du texte-source pour le traduire ou bien 
la langue dans laquelle on traduit, mais aussi la terminologie religieuse et 
doctrinaire dans toutes les deux langues. Au traducteur chrétien, de 
même qu’à l’auteur chrétien, on requiert de solides connaissances 
dogmatiques, bibliques, patristiques, liturgiques etc. afin d’éviter et 
d’identifier les hérésies. Ne pas oublier que la théologie des Saints Pères 
de l’Église est valable pour tous les gens et pour toutes les époques. 
Théologien à la fois, le traducteur chrétien observe attentivement la 
formulation linguistique, mais il ne reste pas un simple philologue. Il 
prend conscience du fait que la langue théologique est « sémantique », 
« indicative », « déclarative », mieux dit « conventionnelle »23, tandis 
que la vérité qu’elle s’efforce d’exprimer est absolue. Elle montre 
l’existence et non pas l’essence de la vérité. Ce qui pèse en fin de compte 
est le degré d’expérience de la vérité que le Saint Esprit offre aux 
écrivains disponibles. 

La langue (théologique) n’est pas révélée, mais elle est l’œuvre 
de l’homme. En ce qui concerne le roumain, les structures grammaticales 
indiquent le fait que les termes religieux y sont entrés justement dans sa 
période de formation. Par rapport au français, la langue roumaine – 
langue éminemment chrétienne et particulièrement orthodoxe – jouit 
d’un multiple héritage, d’où sa richesse incontestable24. Elle détient des 
mots et des termes linguistiques avec un contenu téologico-liturgique 
provenus non seulement du latin, mais aussi du slavon, du grec et de 
l’hébreu. Notre Orthodoxie slavonne a consacré certains termes, parmi 
lesquels : « Sfântul Duh » (slav. > duhŭ) pour la même réalité désignée 
chez les catholiques par « Sfântul Spirit » - « le Saint Esprit » (lat. > 
spiritus)25 ; « taină » (slav. > tajna) à la place du terme catholique 
« sacrament » –« sacrement » (lat. > sacramentum) etc. 
                                                 
23 Stilianou G. Papadopoulou, Teologie şi limbă, trad. Pr. Conf. Dr. Constantin Băjău, 
Editura Mitropolia Olteniei, Craiova, 2007, pp. 47-53.  
24 Un exemple éloquent dans ce sens-là : le terme français Eucharistie peut se traduire en 
roumain au moins de quatre manières : (Sfânta) Euharistie, Împărtăşanie, Cuminecătură, 
Grijanie. 
25 Voir F. Mauriac, op. cit., p. 162 : « Le péché contre l’Esprit » // Idem, Viaţa lui Iisus, 
trad. Pr. Emil Păsculescu-Orlea şi Constantin A. I. Ghica, Bucureşti, Editura Garamond, 
2004, p. 104 : « Păcatul împotriva Duhului Sfânt ». 

 118

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Il en résulte que la langue théologique – « les nominations » – 
représente une création et un choix des théologiens. La voie royale sur 
laquelle doivent marcher l’auteur et le traducteur chrétiens est de ne pas 
relativiser la vérité (comme fait le libéralisme) et, en même temps, de ne 
pas absolutiser le conventionnalisme de la langue (hérésie du 
traditionalisme). À l’origine de la Vie de Jésus il y a le rapport parole-
écriture. La parole se rapporte à une Écriture antérieure qu’elle 
interprète. Et comme « toute prédication qui prendra les Écritures pour 
guide de sa parole sera appelée chrétienne »26, alors la transposition 
même de la prédication dans une autre langue sera appelée chrétienne. 
La traduction chrétienne est la rencontre entre une âme fidèle à sa 
confession et à sa culture et une certaine forme. 

Loin d’être un traité de théologie, le livre de Mauriac présente 
néanmoins dans la traduction roumaine quelques modifications 
linguistiques doctrinaires assez discutables, aussi bien que des 
modifications de contenu de quelques phrases.  Prenons deux exemples : 
« Présence qui n’est pas la Présence Eucharistique, mais dont la petite 
hostie donne une idée au chrétien le plus ordinaire, lorsque revenu à sa 
place, il referme son manteau doucement sur cette flamme au plus intime 
de son être, sur cette palpitation de l’Amour captif » = « Prezenţa lui, 
care nu e numai prezenţa în Sfânta Euharistie, dar despre care 
firimiturile din Sfânta Împărtăşanie mărturisesc sufletului spălarea lui 
de păcate prin suferinţa celui răstignit pe Golgota »27. Les traducteurs 
orthodoxes se voient obligés d’utiliser au lieu du terme catholique 
« hostie » (gr. azyma = « pâine nedospită ») un correspondant explicatif 
en concordance avec la doctrine de leur Église : « firimiturile din Sfânta 
Împărtăşanie » (gr. artos = « pâine dospită »). Puis, ils remplacent l’idée 
catholique du culte envers le Sacré Cœur de Jésus avec l’idée du 
sacrifice rédempteur. Peut-être ont-ils voulu mettre l’accent sur l’étroite 
liaison entre la communion des fidèles avec le Christ et l’état sacrificiel 
actuel du Christ, liaison perçue par les Catholiques seulement comme 
union par amour avec le Christ, comme source de puissance, de joie et de 

                                                 
26 Paul Ricoeur, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique, II, Paris, Éditions du Seuil, 
1986, p. 124. 
27 F. Mauriac, op. cit., p. 246 // op. trad., p. 171. 

 119

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



résurrection, tout en séparant le caractère de sacrement de l’Eucharistie 
de celui de sacrifice.  

Un autre exemple : « Et Il les introduit dans le mystère de 
l’Union » = « Şi El îi introduce în taina “Firii cea în două firi” »28. Les 
traducteurs se servent d’une modulation explicative qui, 
malheureusement, dégénère presque dans l’hérésie monophysite29. Il 
aurait bien été de traduire par « taina Persoanei cea în două firi» ou, tout 
simplement « taina Unirii », en laissant au lecteur la tâche de se 
documenter davantage sur la réalité christologique de la communicatio 
idiomatum entre les deux natures, divine et humaine, dans la Personne 
unique du Dieu fait Homme.  

Les traducteurs roumains de la Vie de Jésus de Mauriac ont 
apporté des transformations au texte original. Parmi les procédés de 
transformations on pourrait donc citer la substitution – par 
surinterprétation ou par contrainte linguistique et confessionnelle, la 
suppression, plus rarement l’adjonction, la traduction étant plus courte 
que l’original. Un exemple de suppression : « Il est la possession de tous, 
donné, livré à chacun en particulier » = « E stăpânul tuturor »30, ce qui 
entraîne tant la perte de l’effet stylistique, que de l’idée réelle du texte 
mauriacien : l’auteur ne met pas sur le tapis la question de la théocratie, 
mais le fait extraordinaire de la kénose du Christ eucharistique. Il en 
résulte que les deux traducteurs n’ont pas toujours choisi la meilleure 
solution de traduction. C’est pourquoi je considère que la traduction de 
ce livre doit être révisée.     

Sur le plan poïétique, le traducteur chrétien doit faire de son 
mieux pour ne rien perdre de la profondeur de l’éclat du texte 
                                                 
28 Idem, op. cit., p. 215 // op. trad., p. 147. 
29 L’hérésie monophysite déformera, dans un sens à l’extrême opposé de Nestorius, la 
doctrine catholique définie au concile d’Ephèse (431) : le monophysisme d’Eutychès 
confondra alors les deux natures dans le Christ, humaine et divine, considérant la nature 
humaine comme seulement une « apparence », en réalité absorbée par la nature divine. 
Ce qui amènera la convocation du concile de Chalcédoine, en 451, qui sera le 4e concile 
oecuménique. Les Pères de Chalcédoine proclamant que l’union hypostatique n’entraîne 
pas pour autant la confusion des deux natures, ni l’« absorption » de l’une par l’autre, 
définiront alors, par une formule célèbre, que, dans le Christ « vrai homme et vrai Dieu », 
les deux natures humaine et divine sont « sans confusion, sans mutation, sans division, 
sans séparation ». 
30 F. Mauriac, op. cit., p. 248 // op. trad., p. 172. 

 120

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



évangélique. Il doit avoir aussi un rapport de fidélité au vouloir dire de 
l’auteur, à la langue d’arrivée et au destinataire de la traduction31. Trahir 
un de ces paramètres c’est faire échouer le sens du texte. Il faut 
comprendre la fidélité au sens – corollaire de la liberté en traduction – 
« non pas en tant qu’esprit par opposition à la lettre, mais en tant qu’effet 
global du texte sur le destinataire »32. Le langage religieux revendique 
une harmonisation entre littéralité et littérarité, aussi bien qu’un effort 
conscient d’identification des mots correspondants qui puissent 
conserver et transmettre objectivement la vérité transcendante que le 
texte-source propose pour nous diriger vers la connaissance de Dieu.  

Quel serait, par conséquent, le rôle du traducteur chrétien dans 
le contexte du mouvement œcuménique actuel ? Unificateur entre les 
confessions ? C’est trop dire, car cela dépasse les limites humaines. Lui, 
il ne fait que réactualiser implicitement l’ardente prière de Jésus pour 
que tous les chrétiens parviennent à « l’unité parfaite », « pour que tous 
soient un » comme le Père et le Fils sont un (Jn 17, 11-23), mais l’union 
est indubitablement l’œuvre du Saint Esprit. 

Toutes les langues sont aussi riches que puissantes et elles se 
retrouvent dans la langue et la culture universelles de l’Esprit Saint. 
Toutes sont aptes à devenir le moyen d’expression de la vérité et, ainsi, 
aucune d’elles ne devient la langue « exclusive » de la vérité. La langue 
de la vérité appartient à toute nation et à toute époque de l’histoire. Dieu 
fait Homme est toujours vivant, tout comme l’Écriture, et c’est 
uniquement la vie de l’Esprit qui nous fait partager la compréhension, 
autant qu’il nous est possible, de quelque chose de l’abîme de la 
Divinité. La parole scripturaire n’est pas par elle-même autorévélatrice. 
L’hospitalité linguistique du texte fondé sur l’Evangile ne découvre son 
mystère que dans la descente pentecôtiste.   

En quittant l’espace chrétien de la merveilleuse traduction « à 
genoux », j’ai laissé à la fin de mon exposé la remarque la plus 
douloureuse vis-à-vis de ce syntagme bien actuel : le traducteur de nos 
jours est effectivement tenu « à genoux » par les maisons d’éditions, 

                                                 
31 Amparo Hurtado-Albir, La notion de fidélité en traduction, Paris, Didier Érudition, 
1990, p. 118. 
32 Marianne Lederer, La traduction aujourd’hui. La modèle interprétatif, Paris, Lettres 
Modernes Minard, 1994, p. 69. 

 121

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



pour qu’on ne lui voie pas « la tête », pour qu’il ne soit pas connu et 
reconnu. Une preuve significative dans ce sens : Viaţa lui Iisus publiée par 
les Éditions « Bună ziua » ne marque nulle part le nom du traducteur. Puis, 
en ce qui concerne le même livre paru aux Éditions Garamond (2004), il 
faut tourner deux pages pour trouver en bas, « agenouillés », les noms des 
deux traducteurs : Pr. Em. Păsculescu-Orlea et Constantin A. I. Ghica33. 
Quelle soit la raison réelle de cette marginalisation du travail colossal du 
traducteur? Ignorance, indifférence ou malveillance ? J’estime que le nom 
du traducteur devrait obligatoirement apparaître sur la couverture même 
du livre, en second plan, assurément, et de manière lisible. 

En guise de conclusion, permettez-moi de rendre hommage à 
tous les traducteurs chrétiens qui par l’accomplissement de leur sainte 
mission luttent contre la dévalorisation et la déchéance sémantique et 
spirituelle de la parole dans la culture moderne. 

Pèlerins à la poursuite du Verbe incarné, messagers du Logos 
éternel et semeurs de Sa Parole, compagnons, apôtres,  témoins et 
confesseurs de la vérité de la Parole divine, philologues et théologiens à 
la fois, tout cela confirme une authentique existence 
multidimensionnelle, puisque divino-humaine, assumée de bon gré par 
les traducteurs vraiment chrétiens. En face de l’athéisme « cultivé » et de 
l’anthropophagie polie de la civilisation contemporaine, il faut opposer 
des personnalités théophores, christophores, pnevmatophores qui par la 
profondeur de leur message chrétien et par l’intégrité de leur vie sauvent 
l’âme et sacralisent la langue du peuple. 
 
 
Bibliographie : 
 
Traduction Œcuménique de la Bible (TOB), Paris, Alliance Biblique 
Universelle, Éditions du Cerf, 1988 
Biblia sau Sfânta Scriptură, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune al BOR, 1988 
Belu, Dumitru Ioan, « Graiul în funcţia lui etică », Mitropolia Moldovei 
şi Sucevei, XLVII, nr. 7-8, 1971 

                                                 
33 Il s’agit en fait de la même traduction rééditée.  

 122

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Escallier, Claude, Mauriac et l’Evangile, préface de Jean Touzot, Paris, 
Éditions Beauchesne, 1993 
Hurtado-Albir, Amparo, La notion de fidélité en traduction, Paris, Didier 
Érudition, 1990 
Ivăniş-Frenţiu, Maria, Limba română şi limbajul rugăciunii, editor Sorin 
Dumitrescu, Bucureşti, Editura Anastasia, 2001 
Lederer, Marianne, La traduction aujourd’hui. La modèle interprétatif, 
Paris, Lettres Modernes Minard, 1994 
Mauriac, François, « Vue sur mes romans », Le Figaro littéraire, 15 
novembre 1952, dans « Les Cahiers de l’Herne », sous la direction de C-
tin Tacou et Jean Touzot, Paris,  Éditions de l’Herne, 1985 
Meynet s. j, Roland, Études sur la traduction et l’interprétation de la 
Bible, Université Saint-Joseph, Beyrouth, collection « Sources-Cibles », 
dirigée par Henri Awaiss et Jarjoura Hardane, 2006 
Noica, Rafail, Cultura Duhului, Alba-Iulia, Editura Reîntregirea, 2002 
Papadopoulou, Stilianou G., Teologie şi limbă, trad. Pr. Conf. Dr. 
Constantin Băjău, Editura Mitropolia Olteniei, Craiova, 2007 
Popovitch, Justin, Philosophie orthodoxe de la vérité, traduit du serbe 
par Jean-Louis Palierne, Lausanne, Éditions L’Age d’Homme, 1997, 
tome 5 
Renan, Ernest, Vie de Jésus, Paris, Éditions Payot, 1932 
Ricoeur, Paul, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique, II, Paris, 
Éditions du Seuil, 1986 
Schmemann, Alexander, Postul cel mare, trad. rom. A. Stroe et L. 
Constantin, Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic, 1995 
Stăniloae, Dumitru, Iisus Hristos  sau restaurarea omului, Craiova, 
Editura Omniscop, 1993 
 
Corpus de textes : 
 
Mauriac, François, Vie de Jésus, Paris, Éditions Flammarion, 1993 
Mauriac, François, Viaţa lui Iisus, Bucureşti, Editura Bună ziua, 1990 
Mauriac, François, Viaţa lui Iisus, trad. Pr. Emil Păsculescu-Orlea şi 
Constantin A. I. Ghica, Bucureşti, Editura Garamond, 2004

 123

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:28:25 UTC)
BDD-A5053 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

