LE TRADUCTEUR « A GENOUX » — EN MARGE DE LA
VIE DE JESUS DE FRANCOIS MAURIAC

Maria-Otilia OPREA
Université « Lucian Blaga » de Sibiu,
Roumanie

Abstract: Vie de Jésus of Frangois Mauriac written in the support language of
the French Catholicism and translated in Romanian for a majority Orthodox
audience does not rise difficulties in interlingual and interconfessional
translations. A first demand consists, surely, in the profound knowing of the
both languages — the source language and the target language, then the specific
terminology for each confession proves to be necessary, however this should not
be absolutised, because the theological language is conventional. Therefore, that
is why I stopped at the mission and the quest which only a certain type of
translator — the Christian translator — must bear and fulfil with holiness. In
this particular case a good translation is the fruit of the true prayer. If the author,
overwhelmed by a sacred feeling of unworthiness, writes “on his knee” in front
of the eternal Truth, if the translator, precisely as the author, does not unbind
himself from the Presence of the Christ, without whom any Christian text loses
its meaning and purpose — detach witch himself Mauriac feared — then this will
happily lead to a real transfiguration of the mind and the soul of the readers,
therefore a double triumphant finality.

Keywords: Presence of Christ-God-The Man, Christian translator, Christian
virtue, translation as prayer, confession of words, truth, transfiguration of the
readers’ live.

La Vie de Jésus écrite en 1937 par Francois Mauriac, le
renommé écrivain catholique du XX° siécle, apporte un fort éclairage
religieux 4 son ceuvre romanesque, a coté des essais : Souffrance et
bonheur du chrétien (1930), Fils de [’homme (1958), Ce que je crois
(1963), ouvrages de méditation qui précisent la maniére dont 1’auteur vit
le Christianisme, en particulier le Catholicisme.

111

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



Dans Le Romancier et ses personnages (1933), véritable
document d’expérience poictique, Mauriac estime que 1’écrivain peut
concilier — méme si avec difficulté — sa foi et sa fagon de « singer Dieu »
en créant des personnages. Mais qu’arrive-t-il au cas de Jésus ? A-t-on
affaire encore a un Mauriac démiurge auquel Sartre reprochait de créer
des héros seulement pour les juger et jouer au Dieu avec eux ? Pas plus.
Cette fois-ci Mauriac renonce volontiers au « jugement»' qu’un
romancier chrétien aurait le droit de porter sur ses créatures, aussi bien
qu’a la qualit¢ de romancier, parce qu’il se veut le vrai chrétien
apparenté au Christ, en tant que eikon Eikonos (Col. 1, 15), I’humble
créature agenouillée devant Son Créateur. « Voila donc, s’écrie Jean
Touzot, un Mauriac qui échappe aux contingences du roman, qui
transcende 1’instant journalistique et qui, dans I’Histoire, fait élection du
seul personnage dont les paroles ne passeront pas »*. En fait, la Vie de
Jésus n’est pas un roman, comme voulait le faire croire 1’idéologie
communiste de 1’ancien régime — voir la parution du livre traduit en
roumain aux Editions « Buni ziua » (Bucarest, 1990), portant en bas du
titre 1’ajout explicatif : « roman », et cela puisque le Christ n’est pas une
légende ou un mythe ou un personnage créé par 1’esprit de ’homme
feuerbachien.

Par ce livre « téméraire », I’auteur s’inscrit certainement dans
une tradition. Mais par rapport a tous ceux qui I’ont précédé en ce
domaine de la biographie christologique, il ne glisse pas vers une
interprétation mythique des Evangiles et ne pose ni le probléme de leur
composition littéraire. Le portrait du Jésus qu’il dresse est tout a fait
différent du « doux et charmant poéte de Galilée »* de Renan ou du
personnage terrifiant de Henri Barbusse ou du Jésus inqualifiable de
Nikos Kazantzakis. Pour lui « le Christ de 1’histoire » est authentifi¢ par
«le Christ vivant dans 1’Eglise, vivant dans les Saints et en chacun de

! Frangois Mauriac, « Vue sur mes romans », Le Figaro littéraire, 15 novembre 1952,
dans « Les Cahiers de I’Herne », sous la direction de C-tin Tacou et Jean Touzot, Paris,
Editions de I"Herne, 1985, p. 167 : « le jugement qu’il porte sur ses créatures, qu’il le
veuille ou non, demeure en suspens et contrebattu sans cesse par la Grace invisible dans
son ceuvre, mais toujours présente ».

2 Claude Escallier, Mauriac et 1 "Evangile, préface de Jean Touzot, Paris, Editions
Beauchesne, 1993, p. 3.

3 Ernest Renan, Vie de Jésus, Paris, Editions Payot, 1932, p. 140.

112

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



nous »”. Jésus est « le Fils »° et « I’Agneau de Dieu »°, « I’Auteur de la
vie»’, «I’Etre infini »*, «le Créateur »’, «le Verbe incarné»'’. A
I’antipode de la grande tentation de 1’homme-dieu, Mauriac offre
généreusement a ses lecteurs 1’image de la Personne du Dieu-homme.
Il a compris que la divino-humanité représente « la valeur supréme » et
« le critére ultime » de toute chose''. C’est ainsi que le livre de Mauriac
représente une dénonciation, reprise par le traducteur et permanentée
par les lecteurs chrétiens, de toute tentative de réduction des vérités
divino-humaines de 1’Evangile aux dimensions des idéologies
humanistes. Seul le Dieu fait homme révele a I’homme la vérité de son
étre et la destinée heureuse a laquelle il est convié : que I’homme
devienne dieu par son intégration a 1’Eglise qui n’est autre que le corps
méme du Dieu-homme.

La vie de Jésus exige d’étre écrite, traduite et, au bout du
compte, appropriée a la lumiere de la vérité biblique. L’exposé que nous
offre Mauriac n’est pas un corpus historique immanentiste, mais un
contenu qui présente 1’histoire du salut éternel et qui, par sa force
pédagogique, favorise la participation consciente du lecteur a ce
continuum de la mémoire et a I’incarnation effective du Christ dans son
ame et sa vie. On sait que le traducteur est le lecteur par excellence. A-t-
il le droit de traduire ce livre comme il traduirait un roman ou tient-il
compte du fait qu’une monographie christologique authentique est
nécessairement fondée sur la Révélation des Saintes Ecritures et que, par
conséquent, toute intention mystificatrice du texte d’origine est a
proscrire ? Quelle serait dans notre cas la tdche du traducteur chrétien ?
La méme que celle de 1’auteur : persuader les lecteurs, au moyen de la
langue, que « le Jésus des Evangiles est le contraire d’un étre artificiel et
compos€¢ », qu’ll est «la plus frémissante des grandes figures de

4 Frangois Mauriac, Vie de Jésus, Paris, Editions Flammarion, 1993, p. 13.

3 Ibidem, p. 20.

8 Ibidem, p. 22.

7 Ibidem, p. 77.

8 Ibidem, p. 89.

% Ibidem, p. 241.

Y1bidem, p. 18.

' pere Justin Popovitch, Philosophie orthodoxe de la vérité, traduit du serbe par Jean-
Louis Palierne, Lausanne, Editions L’Age d’Homme, 1997, tome 5, p. 462.

113

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



I’Histoire et, entre tous les caractéres qu’elle nous propose, le moins
logique parce qu’ll est le plus vivant ». A nous reste de « Le saisir dans
ce qu’ll a de particulier, d’irréductible »'%.

Ecrire et traduire n’importe quel livre dans n’importe quelle
langue de la terre ne réclame pas forcément la mise en accord de la
raison, du cceur et du modus vivendi hic et nunc. On n’a pas besoin d’une
certaine position du corps ou disposition de I’ame dans cet acte du faire
créateur. Mais « sans doute une Vie de Jésus, il faudrait I’écrire & genoux
— déclare Mauriac, dans un sentiment d’indignité propre a nous faire
tomber la plume des mains. Cet ouvrage-la, un pécheur devrait rougir
d’avoir eu le front de ’achever »".

Mauriac pose en filigrane le probleme de I’intégrité de
I’écrivain qui, a un moment donné de sa vie, prouve le désir ardent de
rencontrer personnellement Dieu et de proclamer Son amour divin au
monde entier. Il s’encadre de la sorte dans une nouvelle typologie
auctoriale, ou la place d’honneur est attribuée a la vertu chrétienne. Le
traducteur lui-aussi, en tant qu’ « auteur » et « ré-écrivain » de I’ceuvre
doit passer volontairement par une métanoia'* ontologique, par une
acquisition progressive de la vertu et mettre son ame a genoux devant
Celui qui est justement 1’étre de la vertu et dont « la respiration » veut se
faire entendre par le public-lecteur.

Le texte biblique accomplit aussi une « fonction appellative » :
« si "auditeur [y compris 1’auteur et le traducteur] ne traduit pas en actes
[de bonne foi] I’appel entendu, il n’a rien fait, il n’a pas véritablement
écouté »'°. L’affirmation faite a3 Moise par les Hébreux, au désert est
révélatrice : « Tout ce que le Seigneur a dit, nous le mettrons en pratique,
nous ’entendrons » (Ex 24,7). Plus naturel semblerait entendre et puis
mettre en pratique. Le verset 20 du Psaume 103 (102) renforce I’idée de ce
renversement de la logique humaine : « Bénissez le Seigneur, vous ses

12°F. Mauriac, op. cit., p. 26.

3 Ibidem.

' Terme grec qui se traduit par : conversion / changement de mentalité / de conduite.

'S Roland Meynet s. j, Etudes sur la traduction et linterprétation de la Bible, Université
Saint-Joseph, Beyrouth, collection « Sources-Cibles », dirigée par Henri Awaiss et
Jarjoura Hardane, 2006, pp. 20-21.

114

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



anges, forces d’¢lite au service de sa parole, qui obéissez dés que retentit
sa parole »'°.

Traduire authentiquement une Vie authentique de Jésus ou tout
livre qui contient la parole de Dieu est non seulement un acte poiétique /
poétique, une « écoute particuliére », mais surtout un acte ascétique
ecclésial qui atteste la mission intérieure de « I’Eglise une, sainte,
catholique et apostolique ». L’Evangile se résume au fond en ces deux
vertus-asceses divino-humaines : la priére et le jeline, qui seulement
ensemble chassent des levres de ’homme tout mot indécent et de son
étre toute pensée et tout désir impurs. Le travail du traducteur chrétien
est pareil a celui du peintre d’icones. C’est une chose constatée que les
icones les plus réussies et fidéles a 1’original sont celles peintes en priant
et en jeGnant. Au traducteur revient également la tache idéale de refaire
avec les moyens de sa propre langue et les moyens chrétiens a sa portée
une icone : I’icone de 1’icone de départ.

Si vous me permettez, j’appellerais tant D’auteur que le
traducteur chrétien les Apotres modernes du Christ ressuscité, I'un Luc,
I’autre Cléopas, dont les yeux s’ouvrent au moment supréme de la
fraction du pain, plus précisément de I’Eucharistie. Voici donc la
confirmation étymologique la plus élevée du terme compagnons : ce
sont ceux qui mangent ensemble le méme pain, le Pain de la Vie
descendu du ciel. C’est le moment ou la gnose et la glose s’entremélent,
car la nuit de la vie finit et les deux, méme si distancés dans le temps,
commencent, la plume & la main, de rendre « témoignage a Celui (...)
qui s’obstine a survivre, & orienter des millions de destinées »'”. Ce qui
est remarquable est le fait que tout le chemin vers I’Emmaiis de la
Révélation Jésus les accompagne et leur explique ce qui est dit & son
sujet dans toutes les Ecritures (Lc 24, 15-27), ce qui signifie que I’acte
chrétien du faire/ traduire est un acte synergétique, fruit de la priére :
«Reste avec nous car la nuit approche » (Lc 24, 29) et signe d’un
« coeur brilant » transfiguré par la présence de Dieu : « Notre cceur ne

16 En roumain : « Toate cite a grait Domnul le vom face si le vom asculta » (Ies. 24, 7) ;
« Binecuvantati pe Domnul, toti ingerii Lui, cei tari la vartute, care faceti cuvantul Lui si
auziti glasul cuvintelor Lui » (Ps. 102, 20).

17 F. Mauriac, op. cit., p. 15.

115

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



brilait-il pas en nous tandis qu’il nous parlait en chemin et nous ouvrait
les Ecritures ? » (Lc 24, 32).

Les voila tous les deux témoins et confesseurs du Verbe de
Dieu'®, engagés dans une lutte terrible contre les mystificateurs-ennemis
de la Vérité, authentifiés par la grandeur de leur engagement
d’« annoncer la Bonne Nouvelle » a toutes les gens, en les baptisant (Mc
16, 16) du baptéme de la Parole. Cela leur confére aussi la qualité de
véritables pécheurs d’ames, grace a la puissance révélatrice de la parole
humaine, admirablement saisie par le grand théologien roumain Dumitru
Staniloae. Etant donné I’interdépendance entre la parole et I’ame
humaine, le Fils de Dieu S’est fait « le Modele du vrai sujet humain
parlant », tout en rétablissant ainsi la fermeté du sujet, par I’expérience
de la certitude sur Dieu et, a la fois, la puissance et la vérit¢ de la
parole”’. 11 y a, par conséquent, une intime relation entre la Parole-le
Christ (e Logos), la parole du Christ (thaumaturgique — Mt 8, 16 ; Mc
4,41 ; Lc 4, 36), la parole sur le Christ (notamment biblique), la parole
liturgique et la parole humaine, puisque toutes sont a méme de
ressusciter les morts.

Le premier pas vers cette grande féte de la vie le constitue la
catharsis de la conscience, dont les mouvements annoncent a I’ame « la
résurrection de la raison» tuée jadis par le péché et I’ignorance. Mauriac
sait que son livre a troublé heureusement des consciences endormies,
malgré Iimage trop personnelle que lauteur a donné du Christ™.
L’objectif du traducteur chrétien doit étre le méme : toucher et changer
les ames, tout en essayant de ne dévier aucune parole de I’origine et de
sa finalit¢ divine. La puissance de la parole humaine est grande.
Cependant, dans ce don supréme duquel seul I’homme a été doué se
cache aussi le supréme péril. « La parole est la modalité d’expression de
la Vérité, mais aussi celle de la tromperie démoniaque »*' — affirme a

8 Ibidem, p. 21 : « Ce livre si indigne de son objet n’est qu’une réponse entre mille
autres, le témoignage d’un Chrétien qui sait que ce qu’il croit est vrai ». Pas plus que
I’auteur, le traducteur ne peut pas transmettre la vie de Jésus avec détachement.

Y Pr. Dumitru Stiniloae, lisus Hristos sau restaurarea omului, Craiova, Editura
Omniscop, 1993, pp. 232-241.

2 £ Mauriac, op. cit., p. 16.

2l Alexander Schmemann, Postul cel mare, trad. rom. A. Stroe et L. Constantin,
Bucuresti, Editura Univers Enciclopedic, 1995, p. 37.

116

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



juste titre Schmemann. Vu la fonction éthique de la parole, et I’auteur et
le traducteur sont absolument responsables de la maniére dans laquelle
ils I'utilisent. En outre, c’est a la parole revendicatrice de Dieu qu’ils
vont et que nous tous nous allons en rendre compte (He 4, 12-13). Dans
I’univers moral I’écho d’un seul mot, soit-il prononcé ou écrit, passe de
I’ame a I’ame, de pere en fils, de génération en génération, en créant ou
en tuant, en édifiant ou en détruisant, en semant I’amour ou la discorde.?
Ce n’est que 1’auteur et le traducteur chrétiens, conscients de leur grande
mission et responsabilité dans le monde, qui s’avérent &tre ainsi les
meilleurs stratéges quant a la réception de 1’oeuvre mise en circulation.

Il est a remarquer encore un aspect trés important : un bon
traducteur chrétien ne peut pas traduire des livres blasphématoires, car sa
conscience ne le lui permet pas. Il s’ensuit qu’entre un auteur et un
traducteur chrétiens il faut qu’il s’établisse invisiblement une
communion de pensée et de sentiment. Tous les deux doivent mener une
vie morale en concordance avec les préceptes évangéliques afin que leur
livre en soit un puissant témoignage et qu’il atteigne effectivement son
but : s’éterniser par les ames qui, en le lisant, s’en sauvent. Un livre est
bon s’il a un happy end dans 1’éternité.

Ecrite par un écrivain catholique pour un public catholique, la
Vie de Jésus a été traduite par des traducteurs orthodoxes pour un public
majoritairement orthodoxe. En tant que prétre, I’un des deux traducteurs
a certainement visé ses ouailles, il a fait ce geste admirable pour un
public bien ciblé. Nos traducteurs ont transposé la Vie de Jesus dans les
vétements de 1’Orthodoxie, faute de quoi le lecteur en général n’en fiit
peut-&tre pas du tout attiré. Il est vrai que Mauriac écrit avec exces de
ceeur et que par la traduction on perd dans une certaine mesure 1’effet
stylistique du livre, mais ce qui compte c’est 1’effet global du texte
mauriacien : convertir les esprits et les ceeurs. C’est pour cela, je crois,
que les traducteurs évitent le dépaysement des lecteurs en faveur de la
familiarité de ces derniers avec le fort paradigme orthodoxe de I’ame du
peuple roumain.

La Vie de Jésus prend la forme d’un vase communicant entre les
confessions. Les mots que nous employons dans notre vie religieuse

2 Dumitru Toan Belu, « Graiul in functia lui eticd », Mitropolia Moldovei si Suceveli,
XLVII, nr. 7-8, 1971, p. 461.

117

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



relevent de notre appartenance confessionnelle. Il n’est pas suffisant
donc de bien maitriser la langue du texte-source pour le traduire ou bien
la langue dans laquelle on traduit, mais aussi la terminologie religieuse et
doctrinaire dans toutes les deux langues. Au traducteur chrétien, de
méme qu’a l’auteur chrétien, on requiert de solides connaissances
dogmatiques, bibliques, patristiques, liturgiques etc. afin d’éviter et
d’identifier les hérésies. Ne pas oublier que la théologie des Saints Péres
de ’Eglise est valable pour tous les gens et pour toutes les époques.
Théologien a la fois, le traducteur chrétien observe attentivement la
formulation linguistique, mais il ne reste pas un simple philologue. Il
prend conscience du fait que la langue théologique est « sémantique »,
« indicative », « déclarative », mieux dit « conventionnelle »>, tandis
que la vérité qu’elle s’efforce d’exprimer est absolue. Elle montre
I’existence et non pas 1’essence de la vérité. Ce qui pése en fin de compte
est le degré d’expérience de la vérité que le Saint Esprit offre aux
écrivains disponibles.

La langue (théologique) n’est pas révélée, mais elle est I’ceuvre
de ’homme. En ce qui concerne le roumain, les structures grammaticales
indiquent le fait que les termes religieux y sont entrés justement dans sa
période de formation. Par rapport au francais, la langue roumaine —
langue éminemment chrétienne et particulierement orthodoxe — jouit
d’un multiple héritage, d’ou sa richesse incontestable®*. Elle détient des
mots et des termes linguistiques avec un contenu téologico-liturgique
provenus non seulement du latin, mais aussi du slavon, du grec et de
I’hébreu. Notre Orthodoxie slavonne a consacré certains termes, parmi
lesquels : « Sfantul Duh » (slav. > duhii) pour la méme réalité désignée
chez les catholiques par « Sfantul Spirit» - « le Saint Esprit » (lat. >
spiritus)” ; «taind » (slav. > tajna) a la place du terme catholique
« sacrament » —« sacrement » (lat. > sacramentum) etc.

2 Stilianou G. Papadopoulou, Teologie si limbd, trad. Pr. Conf. Dr. Constantin Bajau,
Editura Mitropolia Olteniei, Craiova, 2007, pp. 47-53.

¥ Un exemple éloquent dans ce sens-1a : le terme frangais Eucharistie peut se traduire en
roumain au moins de quatre maniéres : (Sfinta) Euharistie, Impartisanie, Cuminecatur,
Grijanie.

* Voir F. Mauriac, op. cit., p. 162 : « Le péché contre I’Esprit » // Idem, Viata lui lisus,
trad. Pr. Emil Pasculescu-Orlea si Constantin A. 1. Ghica, Bucuresti, Editura Garamond,
2004, p. 104 : « Pacatul impotriva Duhului Sfant ».

118

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



Il en résulte que la langue théologique — « les nominations » —
représente une création et un choix des théologiens. La voie royale sur
laquelle doivent marcher 1’auteur et le traducteur chrétiens est de ne pas
relativiser la vérité (comme fait le libéralisme) et, en méme temps, de ne
pas absolutiser le conventionnalisme de la langue (hérésie du
traditionalisme). A origine de la Vie de Jésus il y a le rapport parole-
écriture. La parole se rapporte a une Ecriture antérieure qu’elle
interpréte. Et comme « toute prédication qui prendra les Ecritures pour
guide de sa parole sera appelée chrétienne »*°, alors la transposition
méme de la prédication dans une autre langue sera appelée chrétienne.
La traduction chrétienne est la rencontre entre une ame fidele a sa
confession et a sa culture et une certaine forme.

Loin d’étre un traité de théologie, le livre de Mauriac présente
néanmoins dans la traduction roumaine quelques modifications
linguistiques doctrinaires assez discutables, aussi bien que des
modifications de contenu de quelques phrases. Prenons deux exemples :
« Présence qui n’est pas la Présence Eucharistique, mais dont la petite
hostie donne une idée au chrétien le plus ordinaire, lorsque revenu a sa
place, il referme son manteau doucement sur cette flamme au plus intime
de son étre, sur cette palpitation de |’Amour captif » = « Prezenta lui,
care nu e numai prezenta in Sfdanta Euharistie, dar despre care
Sfirimiturile din Sfinta Impartasanie marturisesc sufletului spalarea lui
de pdcate prin suferinta celui rastignit pe Golgota »*’. Les traducteurs
orthodoxes se voient obligés d’utiliser au lieu du terme catholique
« hostie » (gr. azyma = « paine nedospitd ») un correspondant explicatif
en concordance avec la doctrine de leur Eglise : « firimiturile din Sfanta
Impartasanie » (gr. artos = « paine dospitd »). Puis, ils remplacent 1’idée
catholique du culte envers le Sacré Cceur de Jésus avec I’idée du
sacrifice rédempteur. Peut-étre ont-ils voulu mettre 1’accent sur 1’étroite
liaison entre la communion des fidéles avec le Christ et 1’état sacrificiel
actuel du Christ, liaison percue par les Catholiques seulement comme
union par amour avec le Christ, comme source de puissance, de joie et de

26 paul Ricoeur, Du texte a I’action. Essais d’herméneutique, 11, Paris, Editions du Seuil,
1986, p. 124.
2T F. Mauriac, op. cit., p. 246 // op. trad., p. 171.

119

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



résurrection, tout en séparant le caractére de sacrement de 1’Eucharistie
de celui de sacrifice.

Un autre exemple: « Et Il les introduit dans le mystere de
"Union » = « Si El ii introduce in taina “Firii cea in doud firi” »*. Les
traducteurs se servent d’une modulation explicative qui,
malheureusement, dégénére presque dans I’hérésie monophysite™. Il
aurait bien été de traduire par « taina Persoanei cea in doud firiy» ou, tout
simplement « taina Unirii », en laissant au lecteur la tache de se
documenter davantage sur la réalité christologique de la communicatio
idiomatum entre les deux natures, divine et humaine, dans la Personne
unique du Dieu fait Homme.

Les traducteurs roumains de la Vie de Jésus de Mauriac ont
apporté des transformations au texte original. Parmi les procédés de
transformations on pourrait donc citer la substitution — par
surinterprétation ou par contrainte linguistique et confessionnelle, la
suppression, plus rarement /’adjonction, la traduction étant plus courte
que I’original. Un exemple de suppression : « I/ est la possession de tous,
donné, livré a chacun en particulier » = « E stapdanul tuturor »’, ce qui
entraine tant la perte de ’effet stylistique, que de 1’idée réelle du texte
mauriacien : I’auteur ne met pas sur le tapis la question de la théocratie,
mais le fait extraordinaire de la kénose du Christ eucharistique. Il en
résulte que les deux traducteurs n’ont pas toujours choisi la meilleure
solution de traduction. C’est pourquoi je considére que la traduction de
ce livre doit étre révisée.

Sur le plan poiétique, le traducteur chrétien doit faire de son
mieux pour ne rien perdre de la profondeur de 1’éclat du texte

2 1dem, op. cit., p. 215 // op. trad., p. 147.

* 1’hérésie monophysite déformera, dans un sens 4 I’extréme opposé de Nestorius, la
doctrine catholique définie au concile d’Ephése (431) : le monophysisme d’Eutychés
confondra alors les deux natures dans le Christ, humaine et divine, considérant la nature
humaine comme seulement une « apparence », en réalité absorbée par la nature divine.
Ce qui aménera la convocation du concile de Chalcédoine, en 451, qui sera le 4° concile
oecuménique. Les Péres de Chalcédoine proclamant que 1’union hypostatique n’entraine
pas pour autant la confusion des deux natures, ni 1’« absorption » de 1’une par ’autre,
définiront alors, par une formule célébre, que, dans le Christ « vrai homme et vrai Dieu »,
les deux natures humaine et divine sont « sans confusion, sans mutation, sans division,
sans séparation ».

30°F. Mauriac, op. cit., p. 248 // op. trad., p. 172.

120

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



évangélique. 1l doit avoir aussi un rapport de fidélité au vouloir dire de
I’auteur, a la langue d’arrivée et au destinataire de la traduction®'. Trahir
un de ces paramétres c’est faire échouer le sens du texte. Il faut
comprendre la fidélité au sens — corollaire de la liberté en traduction —
«non pas en tant qu’esprit par opposition a la lettre, mais en tant qu’effet
global du texte sur le destinataire »*>. Le langage religieux revendique
une harmonisation entre littéralité et littérarité, aussi bien qu'un effort
conscient d’identification des mots correspondants qui puissent
conserver et transmettre objectivement la vérité transcendante que le
texte-source propose pour nous diriger vers la connaissance de Dieu.

Quel serait, par conséquent, le réle du traducteur chrétien dans
le contexte du mouvement cecuménique actuel ? Unificateur entre les
confessions ? C’est trop dire, car cela dépasse les limites humaines. Lui,
il ne fait que réactualiser implicitement I’ardente priére de Jésus pour
que tous les chrétiens parviennent a « 1’unité parfaite », « pour que tous
soient un » comme le Pére et le Fils sont un (Jn 17, 11-23), mais ’union
est indubitablement ’ceuvre du Saint Esprit.

Toutes les langues sont aussi riches que puissantes et elles se
retrouvent dans la langue et la culture universelles de 1’Esprit Saint.
Toutes sont aptes a devenir le moyen d’expression de la vérité et, ainsi,
aucune d’elles ne devient la langue « exclusive » de la vérité. La langue
de la vérité appartient a toute nation et a toute époque de I’histoire. Dieu
fait Homme est toujours vivant, tout comme I’Ecriture, et c’est
uniquement la vie de I’Esprit qui nous fait partager la compréhension,
autant qu’il nous est possible, de quelque chose de 1’abime de la
Divinité. La parole scripturaire n’est pas par elle-méme autorévélatrice.
L’hospitalité linguistique du texte fondé sur I’Evangile ne découvre son
mysteére que dans la descente pentecdtiste.

En quittant 1’espace chrétien de la merveilleuse traduction « a
genoux », j’ai laiss¢ a la fin de mon exposé la remarque la plus
douloureuse vis-a-vis de ce syntagme bien actuel : le traducteur de nos
jours est effectivement tenu « a genoux » par les maisons d’éditions,

31 Amparo Hurtado-Albir, La notion de fidélité en traduction, Paris, Didier Erudition,
1990, p. 118.

32 Marianne Lederer, La traduction aujourd hui. La modéle interprétatif, Paris, Lettres
Modernes Minard, 1994, p. 69.

121

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



pour qu’on ne lui voie pas « la téte », pour qu’il ne soit pas connu et
reconnu. Une preuve significative dans ce sens : Viata lui lisus publiée par
les Editions « Buni ziua » ne marque nulle part le nom du traducteur. Puis,
en ce qui concerne le méme livre paru aux Editions Garamond (2004), il
faut tourner deux pages pour trouver en bas, « agenouillés », les noms des
deux traducteurs : Pr. Em. Pasculescu-Orlea et Constantin A. I. Ghica™.
Quelle soit la raison réelle de cette marginalisation du travail colossal du
traducteur? Ignorance, indifférence ou malveillance ? J’estime que le nom
du traducteur devrait obligatoirement apparaitre sur la couverture méme
du livre, en second plan, assurément, et de maniere lisible.

En guise de conclusion, permettez-moi de rendre hommage a
tous les traducteurs chrétiens qui par I’accomplissement de leur sainte
mission luttent contre la dévalorisation et la déchéance sémantique et
spirituelle de la parole dans la culture moderne.

Pélerins a la poursuite du Verbe incarné, messagers du Logos
éternel et semeurs de Sa Parole, compagnons, apotres, témoins et
confesseurs de la vérité de la Parole divine, philologues et théologiens a
la  fois, tout cela confirme wune authentique existence
multidimensionnelle, puisque divino-humaine, assumée de bon gré par
les traducteurs vraiment chrétiens. En face de 1’athéisme « cultivé » et de
I’anthropophagie polie de la civilisation contemporaine, il faut opposer
des personnalités théophores, christophores, pnevmatophores qui par la
profondeur de leur message chrétien et par I’intégrité de leur vie sauvent
I’ame et sacralisent la langue du peuple.

Bibliographie :

Traduction (Ecuménique de la Bible (TOB), Paris, Alliance Biblique
Universelle, Editions du Cerf, 1988

Biblia sau Sfanta Scriptura, Bucuresti, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al BOR, 1988

Belu, Dumitru Ioan, « Graiul in functia lui etica », Mitropolia Moldovei
st Sucevei, XLVII, nr. 7-8, 1971

3311 s°agit en fait de la méme traduction rééditée.

122

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)



Escallier, Claude, Mauriac et I’Evangile, préface de Jean Touzot, Paris,
Editions Beauchesne, 1993

Hurtado-Albir, Amparo, La notion de fidélité en traduction, Paris, Didier
Erudition, 1990

Ivanis-Frentiu, Maria, Limba romana §i limbajul rugdciunii, editor Sorin
Dumitrescu, Bucuresti, Editura Anastasia, 2001

Lederer, Marianne, La traduction aujourd’hui. La modéle interprétatif,
Paris, Lettres Modernes Minard, 1994

Mauriac, Frangois, « Vue sur mes romans », Le Figaro littéraire, 15
novembre 1952, dans « Les Cahiers de I’Herne », sous la direction de C-
tin Tacou et Jean Touzot, Paris, Editions de I’'Herne, 1985

Meynet s. j, Roland, Etudes sur la traduction et linterprétation de la
Bible, Université Saint-Joseph, Beyrouth, collection « Sources-Cibles »,
dirigée par Henri Awaiss et Jarjoura Hardane, 2006

Noica, Rafail, Cultura Duhului, Alba-Iulia, Editura Reintregirea, 2002
Papadopoulou, Stilianou G., Teologie si limbd, trad. Pr. Conf. Dr.
Constantin Bajau, Editura Mitropolia Olteniei, Craiova, 2007

Popovitch, Justin, Philosophie orthodoxe de la vérité, traduit du serbe
par Jean-Louis Palierne, Lausanne, Editions L’Age d’Homme, 1997,
tome 5

Renan, Ernest, Vie de Jésus, Paris, Editions Payot, 1932

Ricoeur, Paul, Du texte a [’action. Essais d’herméneutique, II, Paris,
Editions du Seuil, 1986

Schmemann, Alexander, Postul cel mare, trad. rom. A. Stroe et L.
Constantin, Bucuresti, Editura Univers Enciclopedic, 1995

Staniloae, Dumitru, flisus Hristos sau restaurarea omului, Craiova,
Editura Omniscop, 1993

Corpus de textes :
Mauriac, Frangois, Vie de Jésus, Paris, Editions Flammarion, 1993
Mauriac, Frangois, Viata lui lisus, Bucuresti, Editura Buna ziua, 1990

Mauriac, Frangois, Viata lui lisus, trad. Pr. Emil Pasculescu-Orlea si
Constantin  A. 1. Ghica, Bucuresti, Editura Garamond, 2004

123

BDD-A5053 © 2008 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:04 UTC)


http://www.tcpdf.org

