
 
 

QUAND LA PAROLE DE DIEU PASSE PAR LA PLUME 
DU TRADUCTEUR 

 
Henri AWAISS, Gina ABOU FADEL SAAD 

Ecole de Traducteurs et d’Interprètes de Beyrouth (ETIB) 
Université Saint-Joseph (USJ) 

 
Abstract: The translation as a practice and as a theory seems to have taken from 
the religious discourse a number of notions, of terms, approaches and strategies. 
An example is the concept of fidelity; for the sake of this fidelity, the translation 
of sacred texts was forbidden or subject to endless conflicts.   
 
Key-words: fidelity, Koran, forbidden translation, angel vs translator  

 
 
 

     Avec moi, du Liban, ô fiancée, avec moi, du Liban tu viendras…   
Le Cantique des Cantiques, 

chapitre 4, verset 8 
 

C’est du Liban que nous sommes venus, de cette terre où coulent 
lait et miel, de cette terre dont le nom apparaît à plusieurs endroits de 
l’Ancien Testament et qui a été foulée par le Christ, de cette terre pétrie 
de culture et de religion où se côtoient trois langues au moins, dix-huit 
communautés religieuses et une mosaïque de confessions.  

Dans ce minuscule lopin de terre, qui trempe ses immenses 
plages dorées dans la fraîcheur de la Méditerranée et qui lorgne l’Europe 
de la cime des ses montagnes enneigées, l’on brandit Bible et Coran et au 
nom de Dieu et d’Allah, on s’aime, on se dispute et on se réconcilie. Au 
cœur de sa capitale Beyrouth, dans un quartier nommé Wadi Abou Jmil, 
les prières de la synagogue répondaient jadis aux appels à la prière des 
muezzins et aux carillons des cloches de la grande Cathédrale Saint 
Georges.  
 Dans ce minuscule lopin de terre, la mosaïque des langues fait 
écho à la mosaïque des religions; main dans la main, les langues se 

 37

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



promènent à travers foyers, jardins d’enfants, écoles, universités, lieux 
publics, périodiques, médias et j’en passe. Partout, les conversations sont 
un mélange réussi de dialecte libanais, d’arabe classique, de français, 
d’anglais, le tout saupoudré d’une pincée d’espagnol, d’italien ou encore 
d’allemand. 
 Dans ce minuscule lopin au parfum de religions et de langues, la 
terre est bien fertile; elle est propice à la croissance de la traduction et 
particulièrement à la prolifération des traductions de textes sacrés. Ce 
phénomène s’est particulièrement développé au XIXe siècle avec 
l’arrivée en grande masse des missions protestantes et catholiques dont 
l’objectif était double : réaliser d’abord l’ancien rêve de découvrir 
l’Orient; s’y implanter ensuite à travers écoles, universités1, imprimeries 
et maisons d’éditions. C’est alors que la question de savoir en quelle 
langue enseigner, éditer, publier et prêcher s’était posée. La langue arabe 
s’imposait si l’on voulait laisser un impact particulier sur les peuples de 
cette région. Traduire la Bible était certes, au centre des préoccupations. 
Restait à savoir quel niveau de langue il fallait viser, surtout que le Coran 
révélé au Prophète en arabe était la référence rhétorique par excellence. 
Une double problématique émergea alors : utiliser le même niveau de 
langue que celui du Coran équivaudrait d’abord à toucher à 
l’intouchable, à copier, à plagier cette œuvre maîtresse qui se distingue 
par ce qu’on appelle al-I،jaz, c-à-d le miracle de la parole divine révélée 
dans le Coran. Par ailleurs, utiliser des tournures, des rythmes, des 
assonances qui rappelleraient de près ou de loin la langue coranique 
risquerait de brouiller les frontières entre les deux textes sacrés et de 
semer, par le fait même, la confusion dans les esprits.  
 À ce propos, permettez-nous de vous narrer un fait historique. 
Nous sommes à Londres, en 1857 dans le bureau de l’association 
protestante SPCK (The Society for Promoting Christian Knowledge) qui 
s’occupe de la traduction de la Bible en vue de la diffusion de la foi 
chrétienne en Orient. Derrière son bureau, trône le Dr Lee, arabisant, 
réviseur de la traduction. En face de lui, se tient l’écrivain et érudit 
libanais Fares El-Chidiac2. Ce dernier était chargé de traduire de l’hébreu 
en arabe et le Dr Lee devait comparer le texte cible au texte source. Entre 
                                                 
1 L’American University of Beirut fondée en 1871 et l’Université Saint Joseph fondée en 1875. 
2 1805-1878. 

 38

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



les deux hommes la discussion s’échauffe. Elle tourne autour du verset 
14 du chapitre 2 de l’Évangile de Mathieu. Lee accuse notre traducteur 
d’avoir pris trop de liberté vis-à-vis du texte original et de s’être même 
rapproché de la syntaxe et du lexique coraniques. Le verset en question 
dit : « Joseph se leva, prit avec lui l’enfant et sa mère, de nuit, et se retira 
en Égypte. »3 Ce qui ne semble poser aucun problème en français, à 
savoir le voyage de nuit de la Sainte famille, était en arabe fort 
problématique. Le Dr Lee trouvait que le choix du traducteur du verbe 
 asra qui veut dire « voyager de nuit » était malheureux car il avait une 
forte connotation coranique. En effet, il rappelle le voyage de nuit et 
l’ascension du prophète  al-isrā’ wal mi،rāj  quand ce dernier s’est 
miraculeusement déplacé de nuit de la Mecque à Jérusalem. Le Dr Lee 
récusait donc l’emploi de ce terme à connotation coranique et proposait à 
la place une explicitation de la notion qui certes était de moindre qualité 
linguistique mais qui éloignait toute confusion possible entre les deux 
textes sacrés dans les esprits des croyants. À ce propos, un critique relève 
que la tendance, à l’époque, était de coller au texte hébreu au détriment 
de l’expression correcte en langue arabe. Pour le grand maître de la 
langue arabe, Chidiac, cette stratégie imposée faisait naître en lui un 
grand dilemme et lui coûtait d’énormes concessions. Entre le sourcier Dr 
Lee, et le cibliste Fares el Chidiac, le problème de la fidélité au sacré se 
posait. Cependant, réduire la problématique de la traduction du texte 
sacré à la bataille classique entre sourciers et ciblistes au nom de la 
fidélité serait banaliser l’acte de traduire en lui-même. En fait, cet acte 
semble en cacher un autre, celui de l’écriture. Comment emprunter la 
plume de Dieu pour transmettre sa parole divine ? Le traducteur peut-il 
devenir le co-auteur de cette parole ? C’est de cet acte d’écriture que 
nous voudrions traiter dans une première partie avant d’envisager les 
trois aspects de l’influence de la religion sur la traductologie, à savoir 
l’aspect terminologique et rhétorique, l’aspect exégétique et enfin 
l’aspect réflexif. 
 
 
 
                                                 
3 Traduction œcuménique de la Bible, Mathieu 2,14, Éditions du Cerf, Société biblique 
française. 

 39

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



1. Le traducteur co-auteur de Dieu 
 Quand le Cheikh du Azhar, ultime autorité musulmane en 
Égypte, voulut faire traduire le Coran, la guerre lui fut ouvertement 
déclarée et on lui objecta que toute traduction de la parole d’Allah 
risquait de la déformer et même de la profaner. Il finit par nommer les 
« traductions » du Coran « interprétation ou explication des 
significations du Coran ». Pour s’opposer à cette traduction, l’on avait 
avancé l’argument suivant : « Le Coran est lumière et la lumière ne peut 
être traduite. Éclaire la nuit par autant de lampes électriques que tu veux; 
elles ne pourront guère dispenser de la lumière du jour, ni remplacer le 
soleil.»4 À ce propos, il est légitime de se demander de quelle nature est 
cette « lumière », pourquoi ne peut-on ni la cerner ni l’égaler? Pour 
calmer les esprits, Taha Hussein, le penseur et critique égyptien, se 
fondant sur al-Suyuti, avait déclaré que le Coran ne rentrait point dans un 
genre d’écriture bien déterminé; ni prose, ni poésie, il faisait genre à 
part : le Coran, c’est le Coran5. De par sa formation et de par sa pratique, 
le traducteur acquiert les compétences nécessaires pour la traduction des 
textes de prose ou de poésie. Cependant comment faire face à ce genre 
qui ne rentre dans aucune classification ? La solution semble avoir de 
tout temps oscillé entre ne pas traduire ou traduire en séparant sens et 
forme, en sacrifiant la forme qu’on considère non transposable. Or si 
l’on admet que la forme fait partie intégrante du sens et qu’elle participe 
à sa création, il serait inconcevable de traduire uniquement le sens : le 
texte perdrait justement beaucoup de son sens. 
 Cette problématique ne se pose certes pas seulement à l’égard 
des textes coraniques, mais aussi à l’égard de tout texte sacré et par 
extension de tout texte de nature esthétique. Reprenons le Cantique des 
cantiques par exemple. Dans son ancienne version traduite, nous lisons 
dans le verset 1,15 ce qui suit : « Que tu es belle, ma compagne, que tu 
es belle ! Tes yeux sont des colombes !»6 Cependant, dans la nouvelle 

                                                 
4 Hassan, Mohammed Abdel-Ghani,  L’art de traduire dans la littérature arabe , ouvrage 
édité en arabe par la Maison d’édition égyptienne pour l’écriture et la traduction, Égypte, 
1966, p.148. 
5 www.al-eman.com, Al itqān fi ،ouloum al korān, pp. 14-16. 
6 Traduction œcuménique de la Bible, Cantique des cantiques 1,15, Éditions du Cerf, 
Société biblique française. 

 40

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



traduction de la Bible, les traducteurs ont voulu être à jour dans leur 
manière d’écriture et faire écho aux courants et tendances littéraires de 
leur époque. Ils ont alors osé la traduction suivante :  
 
« Te voilà si belle 
mon amie 
Te voilà si belle 
Tes yeux 
Oh des colombes »7. 
 
 Comment interpréter cette modification de la traduction initiale ? 
Nous l’interprétons de deux manières. Les traducteurs ont voulu d’abord 
assumer pleinement leur rôle de co-auteurs et exploiter à fond leurs 
compétences. Ils se sont alors comportés comme des écrivains à part 
entière, se permettant de manipuler aisément la langue, loin de toute 
contrainte qui les dépossédait de la propriété du texte et les emprisonnait 
dans la carcasse des interdits. De plus, les traducteurs semblent avoir 
compris que toute traduction, comme toute production d’ailleurs, a une 
date de péremption et a par conséquent besoin d’une mise à jour qui la 
rende plus accessible aux lecteurs contemporains. Dans un siècle où 
l’individu se frotte à maints niveaux de langues, allant du chating au rap, 
en passant par le surréalisme et les sociolectes, est-il encore concevable 
que le texte sacré reste à l’écart, surélevé sur un piédestal qui n’atteint ni 
les oreilles, ni les cœurs? Dieu pourrait-il rester absent et refuser de 
concéder à atteindre toute cette tranche de la population qui manie ces 
différents registres linguistiques au nom d’un puritanisme linguistique 
suranné ? Rapprocher la langue de Dieu de l’entendement du peuple et la 
simplifier pour qu’elle puisse atteindre les croyants semble être devenu 
de nos jours une question vitale pour la pérennité des religions. L’ont 
bien compris les maronites du Liban qui ont rompu avec une tradition de 
plusieurs siècles qui consistait à célébrer la messe en syriaque, langue 
parlée du temps du Christ et dont les Libanais d’aujourd’hui répètent des 
phrases sans en comprendre grand chose. Désormais, non seulement la 
messe se célèbre en arabe classique mais elle est aussi émaillée de chants 
en arabe dialectal. Du syriaque, elle ne garde que quelques relents jugés 
                                                 
7 La nouvelle traduction de la Bible, Éditions Bayard, 2001. 

 41

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



indispensables par les clercs de l’Église, notamment pour la consécration 
de l’eucharistie. L’a également bien compris l’imam sunnite de la 
Mosquée Abed el-Nasser dans le quartier de Ain el-Mreissé à Beyrouth 
lors des conflits qui ont séparé en mai 2008 sunnites et chiites. Lui, qui 
de tout temps, ne parlait que l’arabe classique châtié, non seulement dans 
ses prêches mais aussi dans le langage de tous les jours, a 
automatiquement changé de registre de langue. Pour disperser la foule 
qui se pressait autour de la mosquée et pour désamorcer un conflit 
éventuel, il a choisi de s’adresser aux gens en dialecte libanais visant 
ainsi un impact direct et une réaction rapide.  

En relatant ces faits, nous ne faisons que constater des 
modifications qui se sont opérés sur le terrain. Loin de nous l’idée de 
prendre parti ou de mobiliser l’opinion en faveur d’une position ou 
contre une autre. Nous sommes seulement de ceux qui sont attirés par la 
flexibilité de la langue et qui récusent le caractère figé qu’on lui fait 
parfois revêtir à travers le temps ou dans certaines situations.  
 
 
2. Le traductologue sur les pas de l’exégète 

L’impact de la religion sur la traduction et sur la traductologie ne 
s’est point réduit aux notions de sacralisation et de fidélité; il s’est étendu 
au discours traductologique, à l’approche analytique des textes à traduire 
et a même atteint les concepts théoriques. Voilà ce que nous nous 
proposons de démontrer dans cette deuxième partie. 

Un coup d’œil rapide à la terminologie traductologique nous 
révèle bien des surprises; cette dernière semble truffée de termes 
empruntés à la religion. Et pour commencer, vous êtes-vous jamais 
demandés pourquoi les traductologues utilisent tous le terme de fidélité 
et non celui de loyauté, par exemple? En regardant de près le terme 
« fidélité », nous remarquons qu’il provient de la racine « foi » et que 
pour désigner les croyants et les incroyants dans n’importe quelle 
religion, on parle de fidèles et d’infidèles. Ainsi, non seulement la notion 
semble puiser ses racines dans la religion mais le terme qui désigne cette 
notion est lui aussi emprunté à la religion. D’ailleurs, quand la CIUTI et 
la FIT nous ont chargés, à l’ETIB, de préparer la version arabe de la 

 42

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



« Terminologie de la traduction »8, éditée sous leurs auspices, nous 
n’avons pas hésité une minute à proposer un équivalent emprunté au 
discours religieux, le préférant à d’autres qui désignaient la fidélité entre 
les êtres humains plutôt que la fidélité entre l’homme et son Créateur. 

Par ailleurs, Jean Delisle relève un grand nombre de termes 
religieux qui, selon lui, ont été  inconsciemment introduits dans le 
discours traductologique par les clercs de la chrétienneté, tels que : 
commettre un contresens, commettre des fautes vénielles, graves, 
impardonnables, pêcher par omission ou par laxisme, être infidèle, avoir 
une langue corrompue9. Jugés coupables et condamnés à être 
éternellement crucifiés sur la croix de la trahison, entre le sourcier de 
gauche et le cibliste de droite, voilà ce que nous, traducteurs, avons 
toujours été, du moins dans le discours traductologique. Et seul Dieu sait 
quand est-ce nous pourrons bénéficier du salut de la résurrection! 

De plus, nous remarquons que la profusion des métaphores dans 
le discours traductologique le rapproche curieusement du discours 
religieux. C’est comme si les traductologues, en recourant aux 
métaphores pour faciliter la saisie des notions de cette jeune science 
qu’est la traductologie, copiaient l’approche explicative du Christ qui, en 
utilisant les paraboles, visait à rapprocher de l’entendement du peuple les 
principes de la nouvelle religion qu’il prêchait. Pour n’en citer que les 
plus connues, rappelons-nous « la pesée de mots » de Larbaud, « le Salto 
mortale » de Ladmiral, ou encore « la brioche aux raisins » de 
Seleskovitch. Ces métaphores ne peuvent certes pas être comparées aux 
paraboles du semeur ou de la brebis égarée ou du figuier utilisées par le 
Christ quant à leur portée significative mais le style métaphorique et 
l’objectif visé semblent être communs aux deux cas. 

Par ailleurs, nous remarquons que certaines approches 
analytiques et interprétatives du texte source visant la saisie du sens 
s’apparentent à l’exégèse biblique. Tel est par exemple le cas de la 

                                                 
8 Delisle, J., Lee-Jahnke, H., Cormier, M., Terminologie de la traduction, John Benjamins 
Publishing Company, Amsterdam / Philadelphia, 1999. Pour la version arabe : Abou Fadel, 
G., Awaiss, H., Hardane, J., Sader Feghali, L., Terminologie de l’enseignement de la 
traduction, « Sources Cibles », Université Saint-Joseph, Beyrouth, 2002. 
9 Delisle, Jean, « L’évaluation des traductions par l’historien », in Meta, vol. XLVI, 
numéro 2, p. 210. 

 43

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



technique appelée « réécriture » inventée au départ pour analyser les 
textes de la Bible et appelée d’abord « analyse rhétorique ». Cette 
méthode d’analyse remonte au XVIIIe siècle et voit le jour sous la plume 
d’un professeur à Oxford du nom de Robert Lowth qui, à l’époque, 
l’appliquait à la poésie hébraïque. Elle sera reprise plus tard par deux 
autres Anglais John Jebb et Thomas Boys qui se pencheront sur l’analyse 
des textes bibliques. Inspirés par ces exégèses bibliques et séduits par cette 
nouvelle forme d’analyse, deux pères jésuites Français, Paul Beauchamp 
et son étudiant Roland Meynet, l’adoptent et la développent. Roland 
Meynet se sert de cette technique baptisée désormais « Réécriture » et qui 
semble lui garantir un surplus d’objectivité dans la lecture et l’analyse 
pour se pencher sur les textes de la Bible et notamment sur l’Evangile de 
Luc10. Or il se trouve que le Père Roland Meynet est le co-fondateur de 
l’Ecole de Traducteurs et d’Interprètes de Beyrouth. Ayant été ses 
disciples, nous avons pu palper du doigt le cheminement qu’il a fait pour 
appliquer la technique de la « Réécriture » sur tous genres de textes 
comme méthode qui permet au traducteur de comprendre la cohésion 
formelle du texte et son fonctionnement intérieur.  

Pour résumer cette technique, on dira qu’elle consiste d’abord à 
rechercher dans le texte les marques formelles pertinentes de 
composition qui marquent un tournant dans le discours ainsi que les 
identités et les oppositions entre les unités formelles. Une fois ces 
marques repérées, on trace un cadre et on écrit à l’intérieur de cette 
enceinte tout le texte de nouveau – d’où le terme de « réécriture » – en 
donnant à voir les rapports d’identité et d’opposition ainsi que toutes les 
marques formelles de composition. 

Dans son livre récemment paru dans la collection « Sources-
Cibles » de l’ETIB, sous le titre Études sur la traduction et 
l’interprétation de la Bible11, le Père Meynet étudie la composition 
formelle du « Notre Père » au moyen de la réécriture12. Il en arrive aux 
déductions suivantes : Le Notre Père n’a pas une construction bipartite 

                                                 
10 Meynet, Roland, Quelle est donc cette Parole? Lecture « rhétorique » de l’évangile de 
Luc (1-9 et 22-24), « Lectio Divina 99 A.B », Éditions du Cerf, Paris, 1979. 
11 Meynet, Roland, Études sur la traduction et l’interprétation de la Bible, « Sources-
Cibles », Université Saint-Joseph, Beyrouth, 2006. 
12 Voir en annexe la planche de réécriture du Notre Père. 

 44

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



comme l’ont montré toutes les études; il n’est pas divisé en deux parties, 
une première comportant trois demandes en forme de vœux et une 
deuxième comportant trois ou quatre demandes en forme de requêtes; Le 
Notre Père obéit plutôt à une organisation concentrique. En effet, la 
traduction littérale du Notre Père en français met en valeur la quatrième 
demande, celle du pain, qui d’ailleurs est la seule qui commence par 
l’objet et non par le verbe. Cette constatation formelle qui met le pain au 
centre de la prière amène Roland Meynet à élaborer une longue 
réflexion, que nous n’avons pas ici la possibilité de présenter, sur 
l’importance du pain et ses significations qui dépassent l’état matériel.  

Nous ne sommes pas en mesure d’expliquer ici la technique de 
la Réécriture plus en détail; il nous importe seulement de souligner 
d’abord son importance pour la saisie du sens enfoui parfois sous 
l’amoncellement des couches formelles et de nous attarder ensuite sur la 
transposition de cette méthode d’analyse des textes religieux aux autres 
formes de textes auxquels le traducteur pourrait être confronté et dans 
lesquels le sens se fait capricieux ou rebelle, se dérobant à l’appréhension 
du lecteur. La Réécriture nous incite à mettre de côté nos présomptions de 
sens et fait éclore ce que Meynet appelle « un sens inattendu ». En effet – 
et je cite Roland Meynet – « Aborder un texte en s’attendant à y trouver ce 
que l’on sait déjà – ce qu’on s’imagine savoir – n’est certainement pas de 
bonne méthode. […] L’analyse formelle suppose […] un total 
renoncement; elle requiert de mettre temporairement le sens entre 
parenthèse […] dans la certitude qu’un sens inattendu me sera donné au 
terme, infiniment plus riche que ce que j’aurais pu imaginer de prime 
abord. » 13 Cependant, Roland Meynet est conscient de la difficulté de 
cette tâche. Il l’avoue d’ailleurs : « Lire un texte, le lire vraiment, ce n’est 
pas un entretien tranquille au coin du feu […] Lire un texte, c’est un 
affrontement, une empoignade, une lutte corps à corps. »14

 
 3. Entre ange et traducteur 

Nous avons passé en revue les traces laissées par le discours 
religieux sur le discours traductologique et par l’analyse exégétique de la 
Bible sur l’analyse et l’interprétation des textes à traduire. Reste à donner 
                                                 
13 Ibidem. p. 167 
14 Ibidem. 

 45

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



un exemple sur l’influence de la pensée religieuse sur la théorisation en 
traductologie.  

Et pour commencer, il est surprenant de constater, dans le 
christianisme du moins, la relation étroite entre Dieu et le monde des 
langues et partant celui de la traduction. « Au commencement était le 
Verbe, et le Verbe était tourné vers Dieu, et le Verbe était Dieu. »15 nous 
dit Jean au tout début de son Évangile. Dieu le Père s’exprime au travers 
du Verbe, du Logos, son Fils incarné, sa Parole adressée aux hommes. 
Par ailleurs, les langues semblent être une grâce divine que le Seigneur 
accorde ou dont il prive selon les circonstances. Ainsi, l’orgueil humain 
manifesté par la construction de la tour de Babel est puni par la 
dispersion et la confusion des langues. Frappés de la malédiction divine, 
les hommes n’arrivent plus à communiquer, ils ne parlent plus la même 
langue. Cette légende biblique se veut à l’origine de l’apparition du 
métier de traducteur. C’est comme si le traducteur était cet envoyé du 
ciel dont la mission était de rétablir la communication entre les hommes. 
Il fallut ensuite attendre l’incarnation du Fils, messager par excellence du 
Père, puis la venue de l’Esprit Saint, à la Pentecôte, pour remédier à 
l’état de disgrâce dans lequel le genre humain était tombé. Le don des 
langues est alors de nouveau accordé aux disciples, signe d’un pacte 
renoué entre l’homme et son Créateur. Parler en langues sous 
l’impulsion de l’Esprit ou Sous l’invocation de Saint-Jérôme16 revient à 
pouvoir être ce messager qui assure la communication entre Dieu et 
l’homme ou entre les hommes eux-mêmes. 

D’ailleurs, au cœur de l’opération de traduction, opération de 
communication par excellence, le traducteur est souvent qualifié de 
messager, porte-parole de celui qui l’a envoyé, dépositaire de son 
message. Or une petite inquisition étymologique nous montre que le 
terme messager se traduit en grec par anggelos (ange). L’on est tenté 
alors d’établir une comparaison entre l’ange et le messager qu’est le 
traducteur. Tel l’ange, rapproché de Dieu, le traducteur se trouve 
rapproché de celui qui l’a envoyé, l’auteur en l’occurrence, pour mieux 
comprendre son texte message. Or selon Régis Debray « […] plus un 

                                                 
15 Traduction Oecuménique de la Bible (TOB), Éditions du Cerf, Jean 1,1. 
16 En référence à l’ouvrage de Valery Larbaud, Sous l’invocation de Saint Jérôme, 
« Tel », Gallimard, Paris, 1997. 

 46

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



ange s’approche de Dieu, plus il sera tenté de vouloir ressembler à 
Dieu. »17  Le traducteur est donc tenté, de remplacer l’auteur, de se croire 
auteur, à la place de l’auteur. Le traducteur-ange se transforme alors en 
traducteur-démon. Satan n’est-il pas un ange déchu qui s’est révolté et a 
voulu remplacer Dieu ? En résumé, si le traducteur résiste à la tentation, il 
conservera son rôle noble de messager; s’il y succombe, se prenant pour 
celui qui l’a envoyé, il sera déchu de ses fonctions et traité de traître et 
d’infidèle.  
 Pour pousser la comparaison plus loin, on dira qu’il y a plus d’un 
point commun entre l’ange et le traducteur-messager. L’ange est toujours 
chargé d’une mission entre deux parties de nature différente : Dieu et 
l’homme. Le traducteur est lui aussi chargé de faire passer le message 
entre deux parties de nature différente : l’auteur et le lecteur qui parlent 
chacun une langue différente et qui appartiennent chacun à une culture 
différente. Pareil à l’ange qui traduit la parole de Dieu dans un langage 
que comprend l’être humain – je pense que l’ange Gabriel a dû parler en 
hébreu à la Vierge Marie, bien que ce ne soit pas forcément la langue 
parlée au Ciel -, ainsi le traducteur adapte le discours de l’auteur à 
l’entendement du lecteur cible pour garantir le bon passage du message.  
 À propos de l’ange Gabriel et de la Vierge Marie, nous sommes 
tentés de faire une petite digression. Il nous vient à l’esprit ce poème de 
Georges Schéhadé, le poète libanais d’expression française. 
 
Ma mère appelait les anges par leurs prénoms : 
Gabriel aux doigts de violon 
Aux ailes de coquillages  
Et Marie, Marie seule dans la maison 
Les yeux baissés sur son visage  
Tout ça dans une chambre où il n’y a rien 
Peut-être et seulement 
Le pain et l’eau pour les louanges.18

 
 Dans cette ambiance de vénération à la mère qui parle aux anges 
et entretient avec eux une relation familière, ce n’est pas tant l’ange qui 
                                                 
17 Debray, Régis, Transmettre, O. Jacob, Paris, 1997, p. 67. 
18 Schéhadé, Georges, Poète des deux rives, Dar An Nahar, Beyrouth, 1998. 

 47

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



nous intéresse que l’intervention inopinée de Dieu dans la traduction 
arabe d’un vers où aucune mention n’est faite de lui dans le texte source. 
Il s’agit de l’avant dernier vers : « peut-être et seulement » que nous 
proposons de traduire par allāhoumma illa qui est la traduction la moins 
plate et la plus élégante de « peut-être et seulement ». Même si vous ne 
connaissez pas l’arabe, vous l’aurez quand même compris : dans 
l’expression idiomatique allāhoumma illa , il y a l’invocation d’Allah, 
de Dieu. C’est à se demander ce que Dieu vient faire ici? Mais cet 
étonnement cesserait si nous savions combien Dieu est omniprésent 
dans la vie des arabes et combien le nom d’Allah revient sur les 
lèvres. Introduire Allah dans la traduction d’un texte, même non 
religieux, et jurer par lui wallāhi  dans un texte cible arabe rien que 
pour souligner une insistance quelconque dans un texte source, est 
chose courante pour un traducteur arabe. C’est dire l’importance de la 
religion dans le monde arabe et les empreintes qu’elle ne manque de 
laisser sur les traductions en langue arabe. C’est un peu comme si 
Dieu, voulant se venger gentiment du traducteur qui emprunte sa voix 
et lui subtilise la plume des mains pour traduire les textes sacrés, 
s’immisce à son tour dans les textes non religieux, subtilise à son tour 
la plume du traducteur et laisse son empreinte dans la traduction de tous 
genres de textes.  
 « Tu es Pierre et sur cette pierre je bâtirai mon Église »19 avait 
dit le Christ à Simon Pierre. La pratique traductionnelle, est pour nous 
traductologues, la pierre sur laquelle nous bâtissons notre réflexion 
traductologique. Et cette pierre, nous ne cessons de la pousser devant 
nous dans l’espoir de pouvoir atteindre la cime. Mais comme la 
traductologie prend, à l’instar de toutes les sciences humaines, 
l’homme et son activité, pour objet d’étude et comme l’homme n’est 
point un paramètre constant mais variable à l’infini, à chaque fois que 
nous croyons avoir construit quelque chose, à chaque que nous croyons 
être parvenus au sommet, la pierre nous glisse de nouveau des mains et 
nous voilà revenus à la case zéro. Un rien peut faire basculer la pierre, 
et l’édifice théorique que nous aurions mis des années à construire de 
s’écrouler. Remettre éternellement en questions nos convictions et nos 

                                                 
19 Traduction Oecuménique de la Bible (TOB), Éditions du Cerf, Mathieu 16,18. 

 48

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



croyances traductologiques semble être notre lot et tel Sisyphe20, nous 
sommes, paraît-il, éternellement condamnés à rassembler, sans fatigue, 
ni désespoir, nos forces de nouveau et à recommencer à pousser la pierre 
vers le haut. Serait-ce la malédiction des « interdits » de traduction si 
nombreux dans les textes sacrés qui pèse sur nous ?  
 
 
Bibliographie 
 
Abou Fadel, Gina; Awaiss, Henri; Hardane, Jarjoura; Sader Feghali, 
Lina; Terminologie de l’enseignement de la traduction, (ouvrage écrit en 
arabe), « Sources Cibles », Université Saint-Joseph, Beyrouth, 2002 
Abou Fadel, Gina, Le texte Imara et son traducteur – L’exégèse 
formelle : porte d’accès au sens, (ouvrage écrit en arabe), «  Sources 
Cibles », Université Saint-Joseph, Beyrouth, 2005 
Awaiss, Henri, « Je dis la ‘Traductologie’ sans que j’en susse rien » 
(Molière), in Ballard, Michel (Études réunies par), Qu’est-ce que la 
traductologie ?, « Traductologie », Artois Presses Université, Arras, 
2006, pp. 13-21)  
Debray, Régis, Transmettre,  O. Jacob, Paris, 1997 
Delisle, Jean; Lee-Jahnke, Hannelore; Cormier, Monique; Terminologie 
de la traduction, John Benjamins Publishing Company, Amsterdam / 
Philadelphia, 1999 
Delisle, Jean, « L’évaluation des traductions par l’historien », in Meta, 
vol. XLVI, numéro 2 
Hassan, Mohammed Abdel-Ghani,  L’art de traduire dans la littérature 
arabe , (ouvrage écrit en arabe), Maison d’édition égyptienne pour 
l’écriture et la traduction, Égypte, 1966 
Larbaud, Valery. Sous l’invocation de Saint Jérôme, Gallimard, Paris, 1997 
Meynet, Roland, Quelle est donc cette Parole? Lecture « rhétorique » de 
l’évangile de Luc (1-9 et 22-24), « Lectio Divina 99 A.B », Éditions du 
Cerf, Paris, 1979 

                                                 
20 Dans la mythologie grecque, Sisyphe fut condamné, pour avoir osé défier les dieux, à 
rouler éternellement un rocher jusqu’en haut d’une colline. Le rocher dégringolait 
toujours avant que Sisyphe ne parvienne au sommet.  

 49

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Meynet, Roland, De la forme au sens, « Techniques de Travail et 
d’Expression », Edifra, Paris, 1998 
Meynet, Roland. « L’importance de la réécriture pour la compréhension des 
textes », in Annales de l’ILT, numéro 4, 1997-1998 
Meynet, Roland, Études sur la traduction et l’interprétation de la Bible, 
« Sources-Cibles », Université Saint-Joseph, Beyrouth, 2006 
Schéhadé, Georges, Poète des deux rives. Dar An Nahar, Beyrouth, 1998 

 50

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Annexe 

 

 
 

 

 51

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:17 UTC)
BDD-A5047 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

