
 189

 
 
 

DE FIN DE PARTIE  VERS ENDGAME : 
QUELQUES OBSERVATIONS 

SUR LA COMPLEXITÉ INTERTEXTUELLE 
DE LA TRADUCTION ANGLAISE DES JEUX DE MOTS 

DANS LE THÉÂTRE DE SAMUEL BECKETT 
 

Constantin GRIGORUł 
Université d’Otago, Nouvelle-Zélande 

 
  

Abstract : The article is a comparative analysis of some important French 
puns and allusions in Samuel Beckett’s Fin de partie (1957) and Endgame 
(1958). Through a complex work of auto-translation, the well-known 
theatre author who won the Nobel Prize for Literature in 1969 aimed to 
preserve the main functions of his second play in his own translation. Was 
he able to do this? 
 
  

Le jeu de mots est à l’honneur dans toute l’œuvre de Beckett, 
rien de plus vrai.  Mais, insérés dans le discours de la plus 
inquiétante des pièces de Beckett, Fin de partie (1957), les quasi-
homonymies, les paronomases et les syllepses ouvrent un fascinant 
bouquet d’allusions à l’irrationalité de l’existence. Peuvent-elles, ces 
astuces (inter)textuelles, fonctionner transférées dans un autre 
système linguistique, surtout quand il s’agit d’un système assez 
éloigné de la langue dans laquelle elles ont été générées ? Sans trop 
m’attarder sur un certain métalangage spécifique à la théorie 
linguistique du calembour ou à celle de la traduction littéraire, je vais 
essayer un survol des stratégies de travail d’un grand écrivain dont le 
français fut une langue d’adoption littéraire, traducteur lui-même de 
ses textes de théâtre qui lui valurent le Nobel en 1969. 

Dès premières paroles de Clov au dernier soliloque de Hamm, 
Fin de partie et Endgame provoquent la perspicacité linguistique du 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 190

lecteur (ou du spectateur). Qu’il me soit permis de commencer mon 
analyse avec le titre de la pièce. Dans le texte français, le titre joue 
avec les valences polysémiques du mot ‘partie’. La critique lui 
accorde d’habitude quelques interprétations qui ne manquent pas de 
bon sens : Fin de partie renvoie au symbolisme du jeu d’échecs, 
mais aussi au jeu théâtral comme autoréférence. Dans la traduction 
anglaise, Beckett a choisi le titre Endgame, mot qui garde sans 
problèmes la première valence sémantique (le jeu d’échecs) mais 
s’éloigne de la deuxième (fin d’une pièce de théâtre). Profondément 
motivé par la première valence, Beckett l’aurait mentionnée lui-
même lors de la mise en scène de la pièce en Allemagne1, et sa 
passion pour les échecs était bien connue. Le registre sémiotique de 
Fin de partie et d’Endgame et les jeux linguistiques y subordonnés 
signalent cette première nuance du titre en égale mesure. Une 
première question surgit tout de suite : pourquoi cet intérêt de 
Beckett au symbolisme du jeu d’échecs ? Je dois l’avouer, après 
avoir vu les deux pièces à plusieurs reprises (soit enregistrées, soit 
directement sur la scène), la deuxième valence du titre – ‘partie’ 
comme pièce de théâtre –  me semble bien plus facile à suivre pour 
commencer mon investigation critique. Car le regard de Beckett 
survole le monde comme scène et, dans l’autre sens, le théâtre 
comme monde périssable, ce qui est tout de suite saisi. Si dans Fin 
de partie, juste après le retour définitif de Nagg dans sa poubelle, 
Hamm déclame : « Finie la rigolade! » (78), dans Endgame, Hamm 
cite les paroles de Prospero – « Our revels now are ended! » (56). 
Serait-elle, dans le texte français de Fin de partie, cette rigolade de 
Hamm une autre métaphore de la vie comme pièce de théâtre ? 
Insérée un peu avant, l’équation vie = comédie s’était retrouvée dans 
deux autres répliques, celle de Nell – « Pourquoi cette comédie, tous 
les jours? » (29) – et celle, en écho, de Clov (49). 

Quand Nagg et Nell se souviennent de leurs fiançailles et du 
voyage au lac de Côme, l’allusion en français va jusqu’à la naissance 

                                                 
1 La traduction allemande du titre, Endspiel, s’approche de merveille de la 
deuxième valence sémantique.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 191

de la comédie antique (kômos), au début du printemps. Tel son père 
qui répète rythmiquement son rôle dans ce petit segment de théâtre 
dans le théâtre, Hamm assume à son tour son rôle d’acteur : il se 
réveille avec un « À moi. De jouer. »/ « Me to play.  » (16) et se 
retire avec la même réplique (110). Quand Clov lui pose la question : 
« à quoi est-ce que je sers?  » (79), Hamm lui répond sans hésiter : 
« À me donner la réplique » (80). Il y a de nombreux autres éléments 
qui suggèrent cette autoréférence du texte beckettien. Mais revenons 
aux mots de Hamm en français, après la prière-juron et après les 
reproches de son père qui se retire dans sa poubelle, mots qui abritent 
un intertexte venant de loin. « Finie la rigolade » n’est que 
l’équivalent beckettien d’un acta est fabula, ou finita la commedia. 
Si l’on compare l’intertexte de Shakespeare inséré par Beckett dans 
la traduction anglaise, « finie la rigolade » a le même poids 
herméneutique, car une seule équation est visée, celle du monde 
comme théâtre : fin de partie, fin de la comédie, fin de la rigolade.  

Il y a néanmoins une troisième valence sémantique du titre Fin 
de partie, dont je voudrais parler un peu dans les pages suivantes, il 
s’agit du sens très simple du mot ‘partie’ : partie comme portion d’un 
tout ou élément qui concourt à un ensemble. Nul doute, dans le titre 
anglais, ce sens ne peut pas être gardé, car le mot ‘game’ ne touche 
point le même registre. Analysons de plus près le texte français. 
Quand Hamm lui pose la question « Tu te crois un morceau, hein? », 
Clov lui répond sans hésiter : « Mille. » (26). Dans le texte anglais, 
Beckett a traduit les paroles de Hamm : « You’re a bit of al right, 
aren’t you ? », alors que la réplique de Clov devient « A 
smithereen. »  C’est ainsi que, dans le texte français, l’allusion glisse 
vers un problème très débattu dans l’Antiquité : le rapport unité / 
pluralité. L’entier peut produire le bruit (perceptible), mais non 
l’unité, disait Zénon. Dans son allusion, Hamm applique cet 
argument à la notion de temporalité : « Instants sur instants [...] et 
toute la vie on attend que ça vous fasse une vie » (90). Conclusion 
logique, tirée de l’exemple du sorite et des arguments de Zénon : si 
l’instant (comme unité) ne peut pas être saisi, la vie (comme entier) 
échappe à la perception humaine en égale mesure. Voici donc le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 192

paradoxe suggéré par le discours allusif de Hamm : si l’instant est 
indivisible, l’année est indivisible et donc la vie comme somme (tas) 
d’années (ultime entier) l’est aussi. Indubitablement, Beckett réussi à 
développer une stratégie intertextuelle qui renvoie des flèches vers 
les mêmes cibles dans le discours dramatique de la traduction 
anglaise, car les allusions aux Mégariques y ont été vite observées 
par la critique. Mais le titre ne l’annonce pas. Intimement  liée aux 
deux autres valences sémantiques du titre Fin de partie, cette 
troisième nuance du mot ‘partie’ est d’autant plus importante. 
Voyons pourquoi. 

Torturés par la sciure du temps, les personnages beckettiens 
connaissent pleinement l’enfer d’une décomposition graduelle. C’est 
une  sciure de tout corps physique, celui humain avant tout. À partir 
de la voix morcelée, diminuée au halètement, et jusqu’aux pieds qui 
perdent leur fonction locomotrice, le corps humain se décompose 
sous l’action du temps exterminateur. Si le crâne est suggéré dans la 
description de l’espace scénique de Fin de partie, ne pourrait-on dire 
que Beckett s’intéresse, à la manière d’un artiste minimaliste, à 
réduire le corps à l’unité minimale de l’atome? Les paroles de Clov –  
reprises du Sorite – suggèrent l’impossible tas de grains de temps et 
d’espace de la scène. Et ce sont les personnages eux-mêmes qui 
fonctionnent comme des agents adjuvants dans la déconstruction 
temporelle. Il n’y a plus d’espoir, car il n’y a plus de futur. Un rat qui 
s’égare dans la cuisine et que Clov doit tuer, abrite à l’intérieur de 
son corps linguistique une allusion multiple : à la célèbre réplique de 
Hamlet, après le meurtre de Polonius caché derrière un rideau dans la 
chambre de la reine, et à la chanson de Brander dans la cave 
d’Auerbach. Le rat se retrouve dans le discours dramatique anglais, 
rien de plus vrai (« There is a rat in the kitchen ! »), et l’allusion 
shakespearienne y est absolument évidente. Mais en français, 
l’inquiétant rat abrite d’une manière homophonique le suffixe de la 
3e personne du futur du verbe être : ce rat / sera (75).  Après ce 
segment, un peu plus tard, Clov cogite : « Si je ne tue pas ce rat il va 
mourir. » (90). Outre une certaine connexion suggérée par les 
biographes de Beckett, qui ne fait point l’objet de cette analyse, la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 193

paronomase et son poids métaphysique ouvrent un autre éventail 
sémantique de la phrase de Clov : quelle serait la relation entre le rat 
de la cuisine et la mort qui menace Hamm (virtuellement seul après 
le départ envisagé de Clov) ?  Le temps immobile ne peut pas avoir 
de futur. Comme prévu, le rat se sauve, Clov ne l’extermine pas :  
 
HAMM (fièrement). Loin de moi c’est la mort. (Un temps.) Et ce rat?  
CLOV. Il s’est sauvé.  
HAMM. Il n’ira pas loin. (Un temps. Inquiet.) Hein?  
CLOV. Il n’a pas besoin d’aller loin. (93) 
 

Ce rat ou pas ce rat, sera ou pas sera, voici la question! 
L’angoissante discussion avait été anticipée par la présence de la 
puce dans les pantalons de Clov :   
 
CLOV (avec angoisse, se grattant). J’ai une puce!  
HAMM. Une puce ! Il y a encore des puces?  
CLOV (se grattant). A moins que ce ne soit un morpion.  
HAMM (très inquiet). Mais à partir de là l’humanité pourrait se 
reconstituer! Attrape-la, pour l’amour du ciel! (50) 

 
Tout d’abord, dans ce contexte sémantique insultant la religion 

chrétienne, le mot ‘puce’ désacralise la Vierge, surtout après 
l’association quasi-vulgaire du ‘morpion’. Seraient-ils finalement, 
ces rats, des symboles des mots, de noirs pions du langage à 
exterminer? Doublé par les didascalies (« avec angoisse »; « très 
inquiet »), le poids métaphysique d’un jeu linguistique de type verlan 
(toujours une paronomase) réussit à travestir un pion de la mort en 
morpion ! Bien que chargée d’inquiétude, la polysémie des termes 
glisse vers la parodie ludique. Rien de plus caricatural que ce 
carnaval de mots tragiques à l’envers. Hélas, Beckett ne réussit pas à 
le garder entièrement dans sa traduction anglaise. Le frisson 
métaphysique qui rappelle le jeu d’échecs avec la Mort ne s’y 
retrouve plus : 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 194

CLOV :  The bastard ! 
HAMM : Did you get him ? 
CLOV : Looks like it. (He drops the tin and adjusts his trousers.) 
Unless he’s lying doggo. 
HAMM : Laying ! Lying you mean. Unless he’s lying doggo. 
CLOV : Ah ? One says lying ? One doesn’t say laying ? 
HAMM : Use your head, can’t you. If he was lying we’d be bitched. 
(34) 
 

Un degré zéro du mouvement (et de la signification) suppose 
un degré zéro de l’existence. L’espace scénique « mortibus » 
communique pleinement avec le dehors de la scène, car il n’y a plus 
de nature. Quand Hamm pose des questions à Clov et veut plus de 
détails sur l’espace du dehors, les calembours s’entremêlent. Par 
exemple le mot français ‘fanal’ entre dans un jeu sémantique double, 
rappelant à la fois un cours de français langue étrangère (ou même 
une comptine pour les enfants) et la lanterne des morts. Ainsi, le jeu 
de rimes ‘fanal’ / ‘canal’ conjugue deux valences importantes, celle 
de l’arbitraire de la langue et celle du rappel eschatologique dans un 
monde mortibus où, toujours à travers une valse homophonique, 
même les muettes mouettes ont estompé leurs cris. Décidemment, 
Beckett n’a pas trouvé une solution pour garder cette richesse de sens 
dans la variante anglaise (« The light is sunk. »). 

Que de cendres dans ce monde irréel qui ressemble à un camp 
d’extermination! Que de cendres aussi dans cet autre monde gris – 
combinaison de blanc et de noir – de l’écriture! Tel Malone, celui qui 
écrit est entouré de gris, devient gris lui-même (Beckett 1951, 67). Et 
quand l’être se dissout dans l’angoisse de la solitude absolue, que 
reste-t-il à faire au bord du néant, sinon ouvrir la bouche et crier 
(Gris /cri) cette angoisse? Le texte des didascalies et l’emploi des 
majuscules collaborent magistralement à la réussite de ce dernier jeu 
de mots : « […] Gris ! (Un temps. Encore plus fort.) GRRIS! » (48). 

Il est vrai que la traduction anglaise n’y trouve pas de 
difficulté, bien que la prononciation du mot ‘grey’ ne peut pas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 195

convaincre le spectateur d’un jeu homophone avec ‘cry’… Nous 
n’allons pas insister. 

Un autre exemple digne d’analyse serait la traduction anglaise 
du mot ‘mur’ – ‘wall’. De nouveau, je ne crois pas que la traduction 
anglaise y réussit le même développement sémantique qu’existe en 
français. À cette étrange école du ‘rien’, le statut d’esclave de Clov 
n’est qu’une étape d’apprentissage de l’impossible liberté de 
l’individu : l’oiseau restera toujours dans sa cage, Clov ne peut pas 
partir car, pareillement à l’enfer existentialiste sartrien, il n’y a pas 
d’alternative : « Au-delà c’est... l’autre enfer » (Beckett 1957, 41). 
Comme l’illusoire mur de Sartre, le « vieux mur » ne peut plus isoler 
la salle. En tant qu’image-palimpseste, ce mur se remplit lui-même 
de signes : 
 
CLOV. …. (Un temps.) Je te quitte, j’ai à faire.  
HAMM. Dans ta cuisine ?  
CLOV. Oui.  
HAMM. A faire quoi, je me le demande.  
CLOV. Je regarde le mur.  
HAMM. Le mur ! Et qu’est-ce que tu y vois, sur ton mur ? Mané, 
mané? Des corps nus ?  
CLOV. Je vois ma lumière qui meurt. (26)  

 
Quel beau jeu d’allusions multiples dans le texte français ! 

Comme on l’a souvent observé, on peut retracer un hypotexte des 
paroles de Hamm dans la Bible, dans le livre de Daniel (retrouvé 
dans la traduction anglaise). Mais le spectateur français entend 
également ‘décor nu’ et ‘des cornus’. Avant tout, sur une trajectoire 
allusive biblique, Hamm attire l’attention à son néophyte : les limites 
corporelles du corps nu exposé directement à l’action du temps vont 
l’envoyer inéluctablement à la poubelle de l’espace existentiel. En 
même temps, dans la réponse de Clov (« je vois ma lumière qui 
meurt ») résonne un subtil écho venu de la caverne de Platon : 
Glaucon postmoderne, Clov doit interpréter les ombres qui défilent 
sur le mur de cette apocalyptique demeure quasi souterraine. La 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 196

fonction ludique du langage voilé où souvent un ‘oui’ peut très bien 
se confondre avec l’‘ouïe’, résonne dans les répétitions en chambre 
d’écho, car les mots (‘murmures’) sont eux-mêmes autant de murs 
répercutés dans l’empire des signes (‘murs...murs’): « Oui. […]  Oui! 
[…]  Avec le reste, à la fin, les ombres, les murmures, tout le mal, 
pour terminer. [...] » (106). 

Avant de conclure, j’insisterais sur cette troisième valence du 
mot ‘partie’ à travers quelques exemples de plus.  En vertu de la 
recherche d’un théâtre minimaliste, Beckett « exerce précisément 
une atomisation par la réduction des figures à des unités physiques 
minimales » (Noudelmann 14). Agents de cette réduction, les jeux de 
mots ouvrent, comme je l’ai déjà dit,  la porte à toutes sortes 
d’allusions à l’irrationalité de l’existence. Prenons le cas de cette 
obsession de l’impossible unité dans l’œuvre de Beckett, obsession 
qui, comme Emmanuel Jacquart l’a très bien dit, « est placée sous le 
signe de la tetraktys pythagoricienne [...] et plus généralement de la 
métaphysique des nombres » (Jacquart 31). Les pythagoréens avaient 
découvert que le radical de certains nombres pourrait être exprimé 
uniquement par des approximations. Donc on avait là des nombres 
irrationnels ou alogons, qui ne pouvaient avoir des quotients 
exprimables en nombres entiers ou par fractions. Innommable avait 
dit Beckett avant Fin de partie. « Mais qu’est-ce qui se passe, qu’est-
ce qui se passe? » (What’s happening, what’s happening ?), demande 
Hamm avec angoisse. « Quelque chose suit son cours » (Something 
it’s taking its course), lui répond Clov (28). Dans le texte français, un 
jeu linguistique d’homonymes, avec lequel s’amusaient jadis les 
écoliers pendant les classes de géométrie, gagne des valences 
intertextuelles inattendues : 

  
HAMM. On va condamner les couvercles. (Clov va vers la 

porte.) Ça ne presse pas. (Clov s’arrête.) Ma colère tombe, j’ai envie 
de faire pipi. (40) 

 
L’allusion au nombre π (pipi /ππ) doublée par le ‘tour du 

Monde’ fait d’une manière régulière par Hamm dans son fauteuil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 197

roulant, à l’aide de Clov, pourrait être un clin d’oeil à la 
métaphysique des nombres :  le calcul du périmètre (L=2πR), est 
exactement suggéré dans le tour de Hamm. « Fais-moi faire un petit 
tour. [...] Fais-moi faire le tour du monde! », ordonne Hamm à Clov 
et il s’agit là d’une activité répétée rythmiquement. « Rase les 
murs »– continue Hamm –  « Puis ramène-moi au centre. [ ...] j’étais 
bien au centre, n’est-ce pas? » (Beckett 1957, 41). L’exercice 
quotidien de Hamm (son ‘tour du monde’ en miniature) est un trajet 
circulaire (« Rase les murs ») suivi d’un déplacement final sur un 
rayon imaginaire de son cercle existentiel (« Ramène-moi au 
centre ») qui suggère l’irrationalité du nombre et son infini cortège 
de décimales, parties d’un entier métaphysique. Sur une toile où 
s’étalent trois belles allusions culturelles aux Mondes pluriels de 
Fontanelle et à la vanité de l’art en général (traduites à la lettre en 
anglais), la reprise en écho intratextuel de la théorie parménidienne 
de la continuité, défendue par les paradoxes de Zénon, se reconnaît 
dans les paroles de Hamm : 
 
HAMM. Une ! Silence ! (Un temps.) Ou en étais-je? (Un temps. 
Morne.) C’est cassé, nous sommes cassés. (Un temps.) ça va casser. 
(Un temps.) Il n’y aura plus de voix. (Un temps.) Une goutte d’eau 
dans la tête, depuis les fontanelles. (Hilarité étouffée de Nagg.) Elle 
s’écrase toujours au même endroit. (Un temps.) C’est peut-être une 
petite veine. (Un temps.) Une petite artère. (70) 
 

Sans doute, dans ces dialogues où des sous-entendus 
foisonnent, le langage se casse, s’atomise (« s’est cassé »). La 
citation biblique de l’Apocalypse de Jean – « il n’y aura plus de 
cris » (21:4) – mine les tons classiques du théâtre et annonce une 
sorte d’Apocalypse du silence. Quelle amère philosophie, quand 
même, dans les paroles de cet Ham-let immobile et vieux! L’allusion 
abrite l’angoisse de l’influence qui commence à hanter l’écrivain à 
l’aube du postmodernisme : comme tout a été dit, il n’y aura plus de 
voix. Tout comme les grains de mil des Mégariques, les mots – 
gouttes de discours et atomes de création – n’avanceront « pas de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava



 198

beaucoup » l’histoire de Hamm. Bien cachés, les jeux de mots – 
autant de parties d’échecs linguistiques – se donnent rendez-vous 
dans le théâtre de Beckett – dans n’importe quelle variante 
linguistique 2– pour en tirer la plus belle des ironies métaphysiques 
de la finitude, une finitude où l’on joue mallarméen avec les mots. 
Nul doute, c’est le texte français qui est le plus riche en jeu de 
combinaisons de ce point de vue. C’est plus à travers Fin de partie 
(et un peu moins à travers Endgame) que Beckett nous aide à mieux 
comprendre un ancien jugement d’Aristote dans les premières 
phrases du premier livre des Réfutations sophistiques : « […] les 
noms sont finis, de même que la somme totale des énoncés, alors que 
les choses sont infinies en nombres. Inévitablement, donc, le même 
énoncé et un seul nom signifient plusieurs choses. »  
 
Bibliographie 
 
Aristote : Organon, VI, Les Refutations Sophistiques, trad. J. Tricot, 

Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1987. 
Beckett, Samuel  (1957) : Fin de partie, Paris, Éditions de Minuit. 
Beckett, Samuel (1958): Endgame, New York, Grove Press.  
Jacquart, Emmanuel (1997): « Beckettissimo : Beckett virtuose de 

l’écho », dans SBT/A 6, « Crossroads and Borderlines/L’œuvre-
carrefour », Marius Bunning, Matthijs Engelberts, Sjef 
Houppermans (éds.), Amsterdam, Rodopi.  

Noudelmann, François (1998): Beckett ou La scène du pire : étude 
sur En attendant Godot et Fin de partie, Genève, Slatkine.  

                                                 
2 J’ai vu en 2006 à Tokyo un spectacle fascinant avec Fin de partie en … 
japonais !   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:07:55 UTC)
BDD-A5036 © 2007 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

