
 45

Adevărul între cuvîntul biblic şi cuvîntul poetic  
în viziunea lui Eminescu 

Dumitru IRIMIA 

Eminescu’s poetry highlights the consubstantiality between the divine and the 
poetic creativity. As substantiated by the absolute Truth, the sacredness of the 
World corresponds to the sacredness of the Word. The author examines the 
relationship between the sacred and the poetic, with reference to the Biblical text, 
on the one hand, and to some of Eminescu’s poems, on the other. 

 
În abordarea acestui subiect ne întemeiem mai cu seamă pe una dintre 

coordonatele poeticii eminesciene: înţelegerea creativităţii poetice în raport de 
consubstanţialitate cu creativitatea divină. 

În poemul iniţiatic Povestea magului călător în stele, seraful - voce interioară a 
Feciorului de împărat fără stea, în devenire ipostază a poetului orfic – îi dezvăluie 
condiţia de excepţionalitate: 

Ascultă glasu-mi rece: eu  sînt un seraf mare 
De Domnul eu trimisu-s căci te iubeşte mult, 
Să scap a ta viaţă de caosu-i imens 
Eu în glasul gîndiri-ţi am pus acesta sens. 
[…………………………………………..] 
Că-n lumea dinafară tu nu ai moştenire, 
A pus în tine Domnul nemargini de gîndire. 
[……………………………………………] 
Astă nemărginire de gînd ce-i pusă-n tine 
O lume e în lume şi în vecie ţine. 
 
Cînd moartea va cuprinde viaţa ta lumească, 
Cînd corpul [tău] cădea-va de vreme risipit, 
Vei coborî tu singur în viaţa-ţi sufletească 
 Şi vei dura în spaţiu-i stelos nemărginit; 
Cum Dumnezeu cuprinde cu viaţa lui cerească 
Lumi, stele, timp şi spaţiu ş-atomul nezărit, 
Cum toate-s el şi dînsul în toate e cuprins 
Astfel tu vei fi mare ca gîndul tău întins. (O/ IV: 161-162) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 46

Poate că, mai mult ca la oricare alt poet român, lumea semantică întemeiată de 
Eminescu este o lume de întrebări. Şi aceasta, întrucît, în / prin creaţia sa, Poetul îşi 
asumă întrebările Lumii, ale Fiinţei în general, în perspectiva din Archaeus: „În 
fiece om se-ncearcă spiritul Universului [...]. Oamenii sînt probleme ce şi le pune 
spiritul Universului, vieţile lor – încercări de dezlegare.” (O/ VII: 283), „Omul e o 
întrebare? fiecare om e-o-ntrebare pusă din nou Spiritului universului.” (Ms.2262; 
O/ VII: 287) şi întrebările Fiinţei umane faţă cu Fiinţa lumii. Este semnificativ că 
într-o aceeaşi creaţie poetică, Îmbătrînit e sufletul din mine..., sînt concentrate 
întrebări – retorice în esenţă – privind capacitatea limbajului, a oricărui limbaj, de a 
capta şi exprima tensiunea raportului omului cu Lumea: „Ah, ce-i cuvîntul, ce-i 
coloare, sunet, / Marmura ce-i pentru ce noi simţim?” (O/ IV: 490) şi întrebări 
privind cunoaşterea Lumii, care, prin nivelul de suprafaţă, ascunde sau doar nu-şi 
poate dezvălui esenţa de la nivelul de adîncime: „Ce-arată faţa mărei ce-i în 
mare?” (Ibidem) 

Imposibilităţii de a răspunde la întrebările lumii pe cale raţională, Poetul îi 
opune, în Memento mori, intrarea în comunicare cu Fiinţa lumii prin poezie: 
Şi de-aceea beau păharul poeziei înfocate. 
Nu-mi mai chinui cugetarea cu-ntrebări nedezlegate 
Să citesc din cartea lumii semne ce mai (eu) nu le-am scris. (O/ IV: 151) 
Poezia are acest privilegiu, întrucît are atributul sacralităţii, este cale de acces la 

transcendent. Răspunsul dat, în Epigonii - poem al deschiderii noii direcţii în 
poezia română,  la întrebarea: „Ce e poezia? Înger palid cu priviri curate,” (O/ I: 
36) trebuie corelat cu imaginea îngerului din poemul Demonism, care dezvăluie 
existenţa celor două nivele ale lumii: fenomenal şi esenţial: „Iar un înger, cel mai 
blînd, / Îngenuncheat l-a lui picioare cîntă / [...] / Nu credeţi cum că luna-i 
lună.Este / Fereasta cărei ziua-i zicem soare” (O/ IV: 87) şi cu imaginea creaţiei 
şi creativităţii poetului orfic prin dialogul cu fiinţa lumii, din Povestea magului 
călător în stele: 

Tot ce-am gîndit mai tînăr, tot ce-am cîntat mai dulce, 
Tot ce a fost în cîntu-mi mai pur şi mai copil 
S-a-mpreunat în marea aerului steril 
Cu razele a lunei ce-n nori stă să se culce 
Şi a format un înger frumos şi juvenil. (O/ IV: 173)  
sau din  Mureşanu (varianta din 1876):  
Un înger eşti, un suflet ce-i rătăcit de mult, 
Al cărui glas de noapte eu noaptea îl ascult? 
O, cine eşti? 
[………………………………………….] 
Chipul 
Vin! eu vin. 
Sufletul în vecia-i atras de-a ta chemare, 
Din noaptea nefiinţei înfiorat apare... 
[………………………………………….] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 47

La al tău glas de jale lumina tremura, 
Chiar Dumnezeu ce-adie în ceru-i înflorit, 
Ascultă blînda rugă, ce trece liniştit 
Prin nopţile-nstelate – o muzică de vis – 
Ce-inundă faţa-i veche c-un dureros surîs 
Şi inima-i bătrînă din nou o mai inspiră 
De cugetă lumi nouă – cum cugetă o liră  
Eternele-i armonii...  (O/ IV: 311-312) 
Prin consubstanţialitatea creativitate divină-creativitate poetică, sacralităţii 

Lumii îi corespunde sacralitatea cuvîntului, aceasta în temeiul Adevărului – ca 
Adevăr absolut, adevăr originar în a fi-ul lumii, adevăr revelat, în a fi-ul lumii 
poetice, ceea ce impune o anume înţelegere a raportului dintre cuvînt şi lume, în 
textul biblic, mai întîi, în textul poetic, apoi. 

În Biblie, Cartea I. Facerea, cap. I, Lumea este întemeiată prin rostirea 
Cuvîntului creator: Logosul divin îşi dezvăluie cele trei ipostaze: gîndirea divină 
trecută în rostire este facere: „(3) Şi zise Dumnezeu: «Să se facă lumină!» Şi se 
făcu lumină.” 

Cuvîntul dă, apoi, prin numire, identitate componentelor şi dimensiunilor 
Lumii, în procesul de transformare a Hosului în Cosmos: „(5) Şi numi Dumnezeu 
lumina ziuă şi întunericul l-a numit noapte.”  

Verbul zicerii şi verbul numirii se impun ca centri semantici complementari în 
versetele de început ale creării originare a Lumii. Nu se mai înscriu, însă, acestei 
complementarităţi în versetele creării vieţuitoarelor din cele trei spaţii: apă, aer, 
pămînt: (24) Şi a spus Dumnezeu: „Să scoată pămîntul fiinţe vii de tot felul, 
dobitoace şi tîrîtoare şi fiare sălbatice după felul lor.” Şi s-a făcut aşa. 

(25) Şi a făcut Dumnezeu fiarele sălbatice după felul lor şi dobitoacele după 
felul lor şi toate tîrîtoarele pămîntului după felul lor. Şi a văzut Dumnezeu  că sînt 
bune. 

În cap.2 din Facerea, Dumnezeu plăsmuieşte din nou vieţuitoarele şi-i cere lui 
Adam, „creat după chipul şi asemănarea noastră” (26-27), să le dea nume: 

(19) Şi a mai plăsmuit Dumnezeu din pămînt toate fiarele pămîntului şi toate 
păsările cerului şi le-a adus în faţa lui Adam să vadă cum le va numi; şi aşa cum a 
numit Adam orice fiinţă vie, acesta va rămîne drept nume. 

(20) Şi a pus Adam nume tuturor dobitoacelor şi tuturor păsărilor cerului şi   
tuturor fiarelor pămîntului; 

Fără a putea intra într-o exegeză biblică, dincolo de interpretarea numirii ca act 
prin care omul poate lua în stăpînire vieţuitoarele, rămîne esenţială întrebarea: 
"Cum a ştiut Adam să dea nume potrivit vieţuitoarelor?" Întrebarea este dezvoltată 
în două direcţii de către U. Eco în capitolul De la Adam la confundarea limbilor, 
din volumul masiv Căutarea limbii perfecte. Semioticianul italian, exeget al 
culturii şi literaturii medievale, plecînd de la versiunea Vulgata a Bibliei, se 
întreabă: „Spunînd că Adam a numit diversele animale nominibus suis ( în 
traducere, «cu numele lor») [...] înseamnă că Adam le-a numit cu numele care li se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 48

cuvenea în baza vreunui drept extralingvistic sau cu numele pe care astăzi noi (în 
baza convenţiei adamice) le atribuim lor? Orice nume i-ar fi dat Adam este numele 
pe care trebuia să-l aibă animalul datorită naturii sale sau pe care Nomothet a 
hotărît în mod arbitrar să i-l atribuie, ad placitum, instaurînd în felul acesta o 
convenţie?» (p.14). În versetele despre această a doua facere a vieţuitoarelor de 
către Dumnezeu lipsesc şi verbul zicerii şi verbul numirii; Dumnezeu le 
plasmuieşte/zideşte din nou. Verbul ( şi actul ) numirii este trecut lui Adam, pentru 
ca omul să-şi dezvăluie o anumită capacitate?  

ca să vază ce le va numi pre dînsele ( Biblia  lui Şerban – 1688) 
să vază ce le va numi (Biblia de la Blaj, 1860-61 – Vulgata) 
ca să vază cum le va numi (Biblia, traducere Bartolomeu.Anania) 
pentru a vedea cum acesta le va numi (Bible de Jérusalem) 
ca să vadă cum avea să le numească (Bibbia, traducerea  italiană) 
Iar dacă le-a numit cu numele potrivit: "...Şi au numit Adam cu numele lor toate 

jivinele şi toate paserile cerului şi toate fiarele pămîntului..." (Biblia de la Blaj – 
Vulgata) înseamnă sau că a descoperit / i s-a revelat identitatea fiinţelor dată de 
Dumnezeu în momentul creării lor: „ ...şi oricum va numi Adam toată fiinţa vie, ea 
aşa se va numi” (traducere Bartolomeu Anania), „...în orice mod omul ar fi numit 
fiecare din vieţuitoare, acela trebuia să fie numele său.” (traducerea italiană), 
„fiecare trebuia să aibă numele pe care omul avea să i-l dea...” (Bible de 
Jérusalem) sau că a instituit el un raport de consubstanţialitate nume-sens (ceea ce 
poate fi o urmare a primei ipoteze): „Şi cum a numit Adam vieţuitoarele aşa le-a 
fost numele.” (Septuaginta), „Şi tot ce au numit Adam suflet viu, acesta e numele 
lui.” (Biblia – 1688, Biblia de la Blaj). În oricare dintre variante rămîne 
semnificativ că Adam a identificat esenţa fiinţelor lumii şi totodată a creat expresia 
prin care aceasta a putut fi fixată.  

În interiorul raportului limbă-lume versetele în discuţie permit interpretarea că 
Dumnezeu creează Lumea iar Adam îi dă identitate.Sau poate mai exact: Crearea 
Lumii în elementele ei primordiale: Apă, Pămînt, Aer stă sub semnul sacrului, în 
mod implicit, în momentul prim al creaţiei – al Fiinţei Lumii şi în mod explicit prin 
identitatea pe care o dă Adam fiinţelor lumii, într-un moment ulterior, prin 
revelarea esenţei acestora în conştiinţa umană-congeneră creativităţii divine. Am 
putea interpreta numirea de către Adam a fiinţelor Lumii din perspectiva identităţii 
intuiţie-expresie din gîndirea lui Croce din Estetica sa. În temeiul acestei 
interpretări, actul numirii de către om, în temporalitatea inocenţei sale, a 
cunoaşterii intuitive sau a cunoaşterii prin revelaţie, poate fi regăsit în actul poietic; 
Lumea creată prin Cuvîntul divin este recreată prin Cuvîntul poetic în funcţie 
ontologică. 

Natura limbajului poetic stă în funcţia de a revela sacralitatea lumii şi identitatea 
din stratul ei de adîncime. Cuvîntul poetic face parte din categoria Cuvintelor 
originare din eseul lui Lucian Blaga cu acest titlu şi este metafora revelatorie din 
aceeaşi concepţie, prin care cuvîntul profan îşi recuperează esenţa de cuvînt sacru 
şi, prin aceasta, capacitatea  de a revela sacralitatea lumii: „Ochiul vostru vedea-n 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 49

lume de icoane un palat” (Epigonii), „Şi apele mişcă în păture plane, / În funduri 
visează a lumei icoane” (Diamantul Nordului; O/ IV: 328), „Şi Rîul îşi mişcă 
oglinzile-i plane / N-adîncu-i umplute de-a lumei icoane” (O/ V: 300) şi principiile 
care îi guvernează dinamica internă: armonia  muzicală şi lumina: „Rămîneţi, dară, 
cu bine, sînte firi vizionare, / Ce făceaţi valul să cînte, ce puneaţi steaua să 
zboare” (Epigonii), „Atunci luciul mărei turburi se aplană, se-nsenină / Şi din 
fundul ei sălbatec auzi cîntec, vezi lumină.” (Memento mori; O/ IV: 143). Din 
această perspectivă, întrebarea din Criticilor mei: „Unde vei găsi cuvîntul / Ce 
exprimă adevărul?” (O/ I: 227) deschide drum către înţelegerea esenţei creativităţii 
poetice; accesul la adevărul Lumii e posibil numai prin transcenderea limbii 
fenomenale, într-un proces de descifrare-încifrare, prin care Adevărul ontic trece 
în Adevăr poetic. Adam identifică esenţa fiecărei vieţuitoare şi, prin numele impus 
de esenţa însăşi, o întrupează pentru a o putea exprima în exterior. Altfel spus, 
numele identifică şi revelă esenţa Lumii făcînd-o conştientă de propria-i esenţă. 
Este semnificativ că, într-una din variante la Criticilor mei, Eminescu  recurge la 
verbul a întrupa: „Zgomotos şi îndărătnic / Ele bat fugind sub tîmple / Toate cer să 
se-ntrupeze / File albe să le umple.” (O/ III: 288). Dar întrebarea „Unde vei găsi 
cuvîntul / Ce exprimă adevărul?”, din creaţia poetică,  se impune corelată cu 
întrebarea din însemnările rămase în manuscris: „Ce-i adevărul? Stafia 
minciunosului ieri în lumina zburîndului azi?” (Ms.2262; Fragmentarium, p.85). 
Raportată intratextual la întrebarea biblică din temporalitatea istoric-umană a lui 
Isus, întrebare pe care i-o adresează Pilat: „Dar ce este adevărul?” (Evanghelia 
dupa Ioan; XVIII, 38),  situează,  de fapt, în antiteză, două ipostaze ale Adevărului:  

- Adevărul absolut, din cuvîntul lui Isus: „Am venit în lume ca să dau mărturie 
despre adevăr.” (Evanghelia dupa Ioan; XVIII, 37); 

- Adevărul relativ, adevărul la care oamenii pot ajunge prin cunoaşterea unor 
variante perceptibile ale lumii fenomenale: „Lumea nu-i cumu-i, ci cum o vedem, 
pentru gînsac cum o vede el, pentru cîne item, pentru membru de la primărie, 
pentru Kant item. Care-i adevărul? Cel văzut clar de un gînsac sau cel abia 
întrevăzut ca printr-o negură de Kant?” ( Archaeus; O.VII, p.278) sau pe care îl 
dau drept adevăr: „De aceea, cînd auzim trîmbiţa marilor adevăruri, cari se 
prezintă cu atîta conştiinţă de sine, să zîmbim şi să zicem: Vorbe!vorbe! vorbe!” 
(Idem, p.282) 

Dependent de limitele condiţei umane: „Adevărul, creaţie a omului, e ca şi el 
(fiinţa lui) efect a împregiurărilor.” (Ms.2257; Fragmentarium, p.85), dificultatea 
definirii Adevărului: „Adevăr, orice definiţiune ţi-aş da trece ca nourii în 
nestabilitatea ideii.” (Ibidem) este de raportat la modul de a fi al cunoaşterii 
umane, care se blochează la primul nivel, al adevărului relativ al lumii fenomenale, 
reprezentînd o multitudine de variante ale invariantei  care este Fiinţa lumii: 

Din munţi bătrîni şi din păduri măreţe 
Se nasc izvoare, ropotind se plimbă, 
[…………………………………….] 
În drumul lor ia firea mii de feţe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 50

Aceleaşi sînt deşi mereu se schimbă.  
(Coborîrea apelor; O.IV, p.247) 
Au nu sînt toate-nvelitori 
Fiinţei ce nu moare?  
(Luceafărul, var.; O/ II: 388, 405) 
Accesul la esenţa lumii nu este posibil în condiţiile situării omului în spaţio-

temporalitatea fenomenală: 
Timp, căci din izvoru-ţi curge a istoriei gîndire 
Poţi răspunde la-ntrebarea ce pătrunde-a noastră fire? 
 […………………………………………………….] 
Nu!...Tu măsuri intervalul de la leagăn pîn' la groapă,  
În ăst spaţ' nu-i adevărul…" 
 (Memento mori; O/ IV: 148) 
Concluzia aceasta încheie o suită de întrebări privind esenţa fiinţei umane, 

căutată în interiorul raportului Om-Dumnezeu, printr-o inversare a perspectivei 
căutării:  

Tu, ce scrii mai dinainte a istoriei gîndire, 
Ce ţii bolţile tăriei să nu cadă-n risipire, 
Cine eşti?...Să pot pricepe şi icoana ta...pe om. (Idem, p.147),  
întrebări dublate de o succesiune de eşuări, în adevăruri efemere (substantivul la 

plural), care împiedică accesul la Adevărul absolut (substantivul la singular): 
Ca s-explic a ta fiinţă, de gîndiri am pus popoare 
Ca idee pe idee să clădească pîn-în soare 
Cum popoarele antice în al Asiei pămînt 
Au unit stîncă pe stîncă, mur pe mur s-ajungă-n ceruri. 
Un grăunte de-ndoială mestecat în adevăruri 
Şi popoarele-mi de gînduri risipescu-se în vînt. (Idem, p.148) 
 sau în imaginar poetic: „Şi cînd cred s-aflu adevărul mă trezesc - c-am fost 

poet.” (Ibidem).  
Respingerea adevărurilor efemere în  creaţia poetică intră în complementaritate 

cu afirmarea, în însemnările manuscris, a Adevărului absolut, principala exigenţă a 
textului biblic şi a discursului religios: „Care e cestiunea principală la  religie? Este 
ca ea să fie un adevărat absolut în privirea simbolurilor ei, în privirea formelor 
esterioare sau să cuprinză înlăuntru-i o repartiţie de idei astfel încît asemenea 
cîntarului să arate totdeauna că răul este rău, binele bine. Dacă o religie pozitivă 
îndeplineşte această din urmă condiţie ni se pare că capetele seci pe cari le produce 
Pămîntul ar putea să se dispenseze de cercetări asupra adevărului istoric a celor 
cuprinse în Biblie.” (Ms.2275 B; Fragmentarium,p.376)  

În interiorul concepţiei organice a lui Eminescu, raportul dintre Adevărul 
absolut şi adevărul relativ corespunde situării lumii, prin cele două nivele: de 
adîncime şi de suprafaţă, între sacru şi profan şi implică deschiderea fiinţei umane 
spre transcenderea lumii fenomenale prin transcenderea limbii fenomenale (limba 
neutră, practică), în temeiul aceluiaşi raport sacru-profan. În acest sens, este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 51

semnificativ  un model sintactic în care aceeaşi predicaţie trimite spre Adevăr: 
„Adevărul e stăpînul nostru, nu noi stăpînii adevărului.” (Ms.2275 B ; 
Fragmentarium, p.87) şi spre Limbă: „Nu noi sîntem stăpîni limbei, ci limba e 
stăpîna noastră.” (Idem, p.241).  

Sacralitatea limbii este revelată în acelaşi fragment manuscris prin imaginea 
sanctuarului şi a originarităţii: „Precum într-un sanctuar  reconstituim piatră cu 
piatră tot ce-a fost înainte – nu după fantazia sau inspiraţia noastră  momentană – ci 
după ideea în genere şi în amănunte care-a predomnit la zidirea sanctuarului, astfel 
trebuie să ne purtăm cu limba noastră românească.” (Ibidem) 

Limba română dispune de doi termeni pentru a numi, metonimic, dimensiunea 
ei profană, aflată în relaţie cu adevărul oamenilor: vorbă şi dimensiunea sacră, în 
legătură cu adevărul sacru al Fiinţei lumii şi al fiinţei umane: cuvînt. Opoziţia 
cuvînt-vorbă se întemeiază în limbajul eminescian, în creaţia poetică şi în 
publicistică, pe recuperarea unei trăsături semantice originare, uitată de limba 
comună în întrebuinţarea ei actuală, unde termenii sînt sinonimi. Trăsătura 
semantică + sacralitate a termenului cuvînt este o dezvoltare a semanticii 
termenului latinesc. Din planul semantic al termenului originar conventu(s/m), 
limbile romanice occidentale au continuat şi dezvoltat sensul de comunitate şi 
spaţiul de adunare a comunităţii romane, restrîns la comunităţile de creştini: it. 
convento, sp. convento, fr. couvent, cu sensul de mînăstire. Limba română, în 
schimb, a conservat şi dezvoltat sensul de înţelegere, mijloc de înţelegere: cuvînt. 
Trăsătura semantică + sacru a trecut în ambii urmaşi ai termenului latinesc, dar 
numai în limba română a devenit trăsătură definitorie a limbii. Conţin această 
trăsătură a sacralităţii, circumscrisă modului de a fi al fiinţei umane, în cultura 
originar orală, expresii fixe care au ca nucleu semantic şi structural termenul 
cuvînt: a avea cuvînt, a-şi da cuvîntul, a-şi  ţine cuvîntul, a fi om de cuvînt etc. 
Intră în antonimie cu aceste expresii fixe, expresiile dezvoltate în baza termenului 
vorbă, conotate negativ: efemeritatea, lipsa de substanţă, falsul etc., situînd fiinţa 
umană în profan: a duce cu vorba, din vorbă în vorbă, vorbe de clacă, vorbe în 
vînt etc. 

Cu această percepere antitetică, Eminescu situează creativitatea poetică între cei 
doi poli: ai mimesisului necreator, străin artei autentice, reflectat în perspectivă 
satirică, ironică şi autoironică, şi al tensiunii creatorului în căutarea căilor de acces 
la esenţa lumii. La primul pol, centrul nuclear al semantizării poziţiei poetului este 
reprezentat de termenul vorbă: „Aceasta e menirea unui poet în lume? / Pe valurile 
vremei, ca boabele de spume / Să-nşire-ale lui vorbe, să spuie verzi ş-uscate” 
(Icoană şi privaz; O/ IV: 288), „În capetele noastre de semne-s multe sume / Din 
mii de mii de vorbe consist-a noastră lume, / […] / Nu-i acea altă lume a geniului 
rod.” (Idem, p.289), „Cu-aurul fals al vorbii spoiesc zădarnic banul / Cel rău al 
minţii mele...” (Ibidem), „Astfel la clăi de vorbe eu fac vîrfuri / De rime 
splendizi...” (Cum negustorii din Constantinopol; O/ IV: 205). La celălalt pol, 
centrul nuclear îl reprezintă termenul cuvînt: „Ah, ce-i cuvîntul, ce-i coloare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 52

sunet, / Marmura ce-i pentru ce noi simţim?” (Îmbătrînit e sufletul din mine...; O/ 
IV: 420), „Unde vei găsi cuvîntul ce exprimă adevărul?” (Criticilor mei)  

Cuvînt şi adevăr se întîlnesc prin dimensiunea + sacru în Luceafărul, 
considerat în macrosintaxa poemului în varianta publicată şi în coexistenţa, în 
devenirea poemului, a variantelor-manuscris, într-o perspectivă poietică descrisă de 
Gianfranco Contini, o dată cu interpretarea variantelor creaţiilor lui Leopardi. În 
structurarea poemului eminescian, nucleul semantic central: întrebarea privind 
posibilitatea refacerii armoniei originare, prin iubire, opoziţia dintre lumea 
contingentului ( reprezentată  de Fata de împărat) şi lumea transcendentului 
(reprezentată de Luceafăr) este marcată, între altele, prin opoziţia vorbă-cuvînt. 
Armonizarea între cele două lumi nu este posibilă, pentru că însăşi comunicarea 
între ele nu este posibilă; Fata de împărat are acces numai la ipostaza profană a 
limbii: vorbă; ea nu are acces la sensul chemărilor Luceafărului întrucît îi 
receptează limbajul numai la nivelul de suprafaţă al limbii, limba fenomenală, care 
ţine de profan: „Străin la vorbă şi la port, / Luceşti fără de viaţă”, „Deşi vorbeşti 
pe înţeles, / Eu nu te pot pricepe”. În răspunsul ei, fata de împărat i se adresează tot 
printr-un limbaj întemeiat pe nivelul de suprafaţă al limbii: „Nu caut vorbe pe ales, 
/ Nici ştiu cum aş începe” , „Din cîte vorbe am ales / Nu ştiu cum aş începe, / Deşi 
vorbeşti pe înţeles / Eu nu te pot pricepe.” (var.; O/ II: 317). Termenul cuvînt, 
sinonim în limba fenomenală, antonim în limbajul poemului, prin trăsătura 
semantică + sacru, intervine numai în comunicarea dintre Demiurg şi Hyperion: 
„Iar tu Hyperion rămîi / Oriunde ai apune,/ Cere-mi, cuvîntul meu de-ntîi, /Să-ţi 
dau înţelepciune?”. Încercat într-o singură subvariantă: „Dar cere-mi vorba mea 
de-ntîi” (O/ II: 451), termenul vorbă este abandonat în toate variantele de 
structurare a răspunsului Demiurgului. 

În ediţia Maiorescu, în care poemul Luceafărul prezintă mai multe deosebiri 
faţă de varianta publicată în Almanahul Societăţii «România Jună» de la Viena şi 
reluată în acelaşi an în Convorbiri literare, în locul termenului cuvînt se află 
termenul formă: „Tu eşti din forma cea dintîi, / Eşti vecinică minune”. Şi într-o 
variantă şi în cealaltă trăsătura semantică esenţială rămîne originaritatea, implicită 
în planul semantic al celor doi termeni: cuvînt şi formă, explicită în determinarea 
dintîi. Cu deosebirea că, în varianta din ediţia Maiorescu, este privilegiată 
perspectiva filozofică, forma fiind în gîndirea antică principiu întemeietor, ceea ce 
implică, în fond, consubstanţialitatea sens-expresie. În prima variantă publicată, 
primează perspectiva biblică, cu originea, poate chiar directă, în Prologul 
Evangheliei după Ioan (copiat între manuscrisele eminesciene din preajma 
Luceafărului): „La-nceput a fost Cuvîntul şi Cuvîntul era la Dumnezeu şi 
Dumnezeu era Cuvîntul”. Dacă rămînem pe terenul concepţiei lui Gianfranco 
Contini, fără a ignora devenirea de la o variantă la alta, semnificaţia poemului 
Luceafărul se întemeiază pe toate variantele, considerate în simultaneitate. În felul 
acesta, fără a putea cunoaşte factorii care au concurat la înlocuire (care pare să fie 
făcută de Eminescu, aşa cum argumentează P. Creţia), rămîne esenţial că orice 
înlocuire în structura sintagmatică a versului/strofei nu conduce la întreruperea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 53

legăturii cu termenul existent în planul paradigmatic al poemului în devenire. Iar 
sub acest aspect, cuvîntul (dintîi) îşi revelă semantica profundă prin corelaţia cu 
adevărul din variantele poemului rămase în manuscris, deschizînd astfel drum spre 
recunoaşterea a trei ipostaze ale identităţii Luceafărului: 

- identitatea fenomenală, din planul / lumea contingentului, fixată prin termenul 
Luceafăr, nume folosit de Fata de împărat, exprimînd, din perspectiva perceperii 
fiinţei umane, o natură excepţională, prin fructificarea mito-poetică a modului 
specific în care limba română numeşte acelaşi corp ceresc pentru care alte limbi 
romanice (şi neromanice) recurg la termenul stea (it. stella mattutina, fr. étoile du 
matin/soir); 

- identitatea mito-simbolică, din planul/lumea transcendentului, fixată de 
termenul Hyperion, rostit de Demiurg, cu un plan semantic foarte complex, în care 
se întîlnesc nivele de semnificare mitologică, cu originea în mitologia şi filozofia 
greacă: Hyperion este unul din Titani, la Hesiod, zeul luminii, la Homer, este 
hyper-eon, în gnosticism, eon fiind aici fiinţă de esenţă spirituală, din spaţiul 
transcendentului;  

- identitatea esenţială, pentru care Luceafăr şi Hyperion erau două ipostaze de 
manifestare a sacrului, esenţă care se revelă în variante rămase în manuscris: este 
parte din Adevăr, din Absolutul Fiinţei, ceea ce înseamnă că este chiar Adevărul / 
Absolutul, care există ca întreg întrucît există partea.  

Fata de împărat percepe natura „peste fire” a Luceafărului: „Căci eu nu sînt de 
seama ta, / Cu chipul peste fire” (var.; O/ II: 423), nonapartenenţa la lumea 
muritorilor: „Tu te coboară pe pămînt, / Fii muritor ca mine” (O/ I: 175). 
Luceafărul însuşi îşi cunoaşte identitatea excepţională, de fiinţă nemuritoare: "Au 
nu-nţelegi tu oare, / Cum că eu sînt nemuritor / Şi tu eşti muritoare?"(Idem, 
p.172). Dar esenţa lui profundă o cunoaşte numai Demiurgul: Luceafărul nu are 
doar atributul eternităţii, el este chiar eternul. În revelarea acestei identităţi, pentru 
care Demiurgul nu-i poate schimba lui Hyperion Legea: „Ca adevăr din sînul meu / 
Tu faci din mine parte, /Dar adevărul ca şi eu / Noi nu cunoaştem moarte.” (O/ II: 
389), prin raportare la identitatea intuită de Fata de împărat şi cunoscută de 
Luceafăr, este semantizat poetic raportul dintre adevărul relativ şi adevărul absolut, 
formulat într-o însemnare rămasă între manuscrise: "Dreptul e adevăr – virtutea e 
adevăr, nu cel relativ care constată cum este ci cel absolut care este." 
(Fragmentarium, p.217).  

Fiind parte din Adevărul absolut: „Tu adevăr eşti datorind, / Lumină din lumină 
/ Şi adevărul nimicind / M-aş nimici pe mine” (O/ II: 389), prin schimbarea Legii 
Luceafărului, s-ar nega Fiinţa însăşi: „Hyperion ce din genuni / Răsai c-o-ntreagă 
lume / Tu îmi cei semne şi minuni / Ce fiinţa mea o neagă.” (O/ II: 414). Imaginea, 
de esenţă biblică, lumină din lumină, altă ipostază a Adevărului absolut, înţeles ca 
Dumnezeu - în continuitatea unei însemnări-manuscris: „Dumnezeu şi Adevărul 
sînt identici.” (Ms.2267; O/ XV: 348) – întăreşte direcţia de semnificare cristică, 
revelată într-o altă variantă prin sintagma a treia parte din întregul divinităţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 54

creştine: „Tu din eternul meu întreg / Te-ai smuls o stea senină / Cum vrei puterea 
mea s-o neg / Lumină din lumină” - var.: „Tu din eternul meu întreg /Rămîi a treia 
parte / Cum vrei puterea mea s-o neg / Cum pot să-ţi dărui moarte?” (O/ II: 418).  

O altă ipostază a întrupării lui Cristos – întruparea istoric-umană din poezia 
Dumnezeu şi om – revelă aceeaşi apartenenţă la Adevăr: „Mergeţi regi spre 
închinare la născutul în tavernă / [...] // În tavernă...-n umilinţă s-a născut dar 
adevărul ? /Şi în faşe de-njosire e-nfăşat eternul rege?” (O/ IV: 192). Nucleul 
semantic al poeziei Dumnezeu şi om îl constituie antiteza dintre două temporalităţi 
în conceperea artistică a Adevărului divin. Deschiderea fiinţei umane spre 
identitatea duală a lui Isus: întrupare umană şi esenţă divină este semantizată prin 
semnul poetic hieroglifă în temporalitatea inocenţei artistului şi a fiinţei omului: 
„Dar pe pagina din urmă în trăsuri greoaie, seci, / Te-am văzut născut în paie, faţa 
mică şi urîtă, / Tu, Christoase-o ieroglifă stai cu fruntea amărîtă, / Tu, Mario, stai 
tăcută, ţapănă cu ochii reci!” (Idem, p.191). Raportul estetic-sacru privilegia 
dimensiunea sacrului; imaginalul (H. Corbin) era chemat să deschidă calea spre 
perceperea fiinţei lui Dumnezeu: „Era vremi acelea, Doamne, cînd gravura 
grosolană / Aiuta numai al minţii zbor de foc cutezător...” (Ibidem). Epoca 
modernă a schimbat raportul sacru-estetic, absolutizînd esteticul, şi acesta, dintr-o 
perspectivă proprie ierarhiei din societatea oamenilor: „Azi artistul te concepe ca 
pe-un rege-n tronul său, / Dară inima-i deşartă mîna-i fină n-o urmează... / [...] / Şi 
în ochiul lui cuminte tu eşti om nu Dumnezeu.” (Idem, p.192), ajungînd, într-o 
variantă, pînă la coborîrea în profan şi la desemantizarea Cuvîntului: „Ieri ai fost 
steaua de aur a-mpăraţilor creştini / Azi în gura lor profană nu mai eşti decît un 
nume.” ( var. intitulată Christos; O/ V: 164)  

În antiteză cu imaginea din prima temporalitate, versurile finale semnificînd 
specificul artei neinspirate, nici în planul sacrului, nici în plan estetic: „Ieri ai fost 
credinţă simplă, însă, sinceră, adîncă, / Împărat fuşi omenirei, crezu-n tine era 
stîncă, / Azi pe pînză te aruncă, ori în marmură te taie.” (O/ IV: 192) intră în 
corespondenţă cu antiteza dintre cele două poetici, mimetic necreatoare şi vizionar-
revelatoare, din poemul Epigonii: „Voi pierduţi în gînduri sînte, convorbeaţi cu 
idealuri, / Noi cîrpim cerul cu stele, noi mînjim marea cu valuri.”, „Rămîneţi 
dară cu bine, sînte firi vizionare, / Ce făceaţi valul să cînte, ce puneaţi steaua să 
zboare.” 

 Cu această viziune asupra Fiinţei Lumii şi asupra fiinţării lumilor poetice, în 
semantica temenului hieroglifă adevărul poetic se întîlneşte cu adevărul sacru din 
perspectiva raportului dintre cele două nivele, de suprafaţă şi de adîncime: 

- în perceperea celor două ipostaze ale lui Isus: exterioară – întruparea istoric-
umană, interioară – esenţa divină: „Tu, Christoase–o– ieroglifă, stai cu fruntea 
amărîtă”; 

- în conceperea poeziei: limba neutră, fenomenală, la nivelul de suprafaţă, limba 
esenţială, limbajul poetic în funcţie ontologică, la nivelul de adîncime: „Adevărat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 55

cum că poezia nu are să descifreze ci, din contra, are să încifreze o idee poetică în 
simbolele şi hieroglifele imaginilor sensibile.” (Fragmentarium, p.238); 

- în înţelegerea mitului, basmului: naraţiunea, la nivelul de suprafaţă, sensul-
orientare în procesul de iniţiere în esenţa lumii, la nivelul de adîncime: „E păcat 
cum că românii au apucat a vedea în basm numai basmul, în formă numai formă 
[...]; mitul nu e decît un simbol, o hieroglifă, care nu-i de ajuns că ai văzut-o, că-i 
ţii minte forma [...], ci aceasta trebuie citită şi înţeleasă.” (Strîngerea literaturii 
noastre populare; Fragmentarium, p. 237). 

În aceste trei direcţii de semnificare ale semnului poetic hieroglifă, accentul 
semantic în perspectiva perceperii lumii în dimensiunea ei sacră şi a receptării 
poeziei şi mitului şi basmului este transcenderea nivelului de suprafaţă. În lumea 
divinului din Biblie au făcut-o, între alţii, vameşul Zahei şi tîlharul răstignit alaturi 
de Isus: „(42) Şi zicea către Isus: «Pomeneşte-mă, Doamne, cînd vei veni întru 
împărăţia Ta!»”, „(43) Atunci zise Isus lui: «Adevărat zic ţie, astăzi cu mine vei fi 
în rai».”. În poezie trebuie să o facă cititorul inocent, eliberîndu-se din prizonieratul 
limbii neutre: „Da, la voi se-ndreaptă cartea-mi, / La voi inimi cu aripe. / Ah! 
lăsaţi ca să vă ducă / Pe-altă lume-n două clipe.” (Aducînd cîntări mulţime; O/ IV: 
501), în basm, ascultătorul cu fiinţa deschisă: „Ş-apoi Dumnezeu mie mi-a dat gură 
şi limbă iar d-voastră v-a dat urechi şi de aceea ascultaţi şi asta, pe lîngă multe 
minciuni ce-aţi mai ascultat - da nu cumva să ziceţi că-i minciună, c-apoi atîta vă 
trebuie.” (Poveşti, snoave şi legende, p. 327), în descifrarea sensurilor mitului, 
cititorul specializat: „Ce face istoricul cu mitul? Caută spiritul, ideea acelor forme, 
cari ca atare sînt minciune.” (Fragmentarium, p.235) 

 
Bibliografie 
 
Mihai Eminescu, Opere (Ediţia critică întemeiată de Perpessicius şi continuată de P. Creţia 

şi D. Vatamaniuc): 
vol. I, Fundaţia pentru Literatură şi Artă „Regele Carol II”, Bucureşti, 1939 
vol. II, Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă, Bucureşti, 1943 
vol. III, Fundaţia Regele Mihai, Bucureşti, 1944; 
vol. IV, Editura Academiei Republicii Populare Române, Bucureşti, 1952; 
vol. V, Editura Academiei Republicii Populare Române, Bucureşti, 1958; 
vol. VII, Editura Academiei Republicii Socialiste România, Bucureşti, 1977; 
vol. XIV, Editura Academiei Republicii Socialiste România, Bucureşti, 1983; 
vol. XV, Editura Academiei, Bucureşti,1993; 
vol. XVI, Editura Academiei Republicii Socialiste România, Bucureşti, 1989; (Trimiterile la 

această ediţie se fac prin siglele O/ I, II, III etc., cu indicarea titlului poeziei şi a paginii.) 
Mihai Eminescu, Fragmentarium (ediţie Magdalena D. Vatamaniuc), Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1981 (Fragmentarium) 
Biblia adecă Dumnezeiasca Scriptură (reeditare), Editura Institutului Biblic, Bucureşti, 

1988 
Biblia (versiunea Bartolomeu Anania), Editura Institutului Biblic, Bucureşti, 2002 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 56

La Bible de Jérusalem, Les Editions du CERF, Paris, 2003 
La Sacra Bibbia, Roma, 1974 
Septuaginta.1.Geneza, Editura Polirom,Iaşi, 2004 
Monumenta Linguae Dacoromanorum.Biblia 1688, Pars I.Genesis, Iaşi, 1988 
*** Poveşti, snoave şi legende, Editura Academiei Republicii Socialiste România, 

Bucureşti, 1967  
Umberto Eco, La ricerca della lingua perfetta nella cultura europea, Laterza, Roma-Bari, 

1993 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)
BDD-A5 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

