Adevarul intre cuvintul biblic si cuvintul poetic
in viziunea lui Eminescu

Dumitru IRIMIA

Eminescu’s poetry highlights the consubstantiality between the divine and the
poetic creativity. As substantiated by the absolute Truth, the sacredness of the
World corresponds to the sacredness of the Word. The author examines the
relationship between the sacred and the poetic, with reference to the Biblical text,
on the one hand, and to some of Eminescu’s poems, on the other.

In abordarea acestui subiect ne intemeiem mai cu seamid pe una dintre
coordonatele poeticii eminesciene: intelegerea creativititii poetice In raport de
consubstantialitate cu creativitatea divina.

In poemul initiatic Povestea magului cdldtor in stele, seraful - voce interioara a
Feciorului de imparat fara stea, in devenire ipostaza a poetului orfic — 1i dezvéluie
conditia de exceptionalitate:

Ascultda glasu-mi rece: eu sint un seraf mare

De Domnul eu trimisu-s cdaci te iubeste mult,

Sa scap a ta viata de caosu-i imens

Eu in glasul gindiri-ti am pus acesta sens.

Ca-n lumea dinafara tu nu ai mostenire,

A pus in tine Domnul nemargini de gindire.
Astd nemdrginire de gind ce-i pusd-n tine
O lume e in lume si in vecie tine.

Cind moartea va cuprinde viata ta lumeascad,
Cind corpul [tau] cadea-va de vreme risipit,
Vei cobori tu singur in viata-ti sufleteasca
Si vei dura in spatiu-i stelos nemarginit;
Cum Dumnezeu cuprinde cu viata lui cereasca
Lumi, stele, timp si spatiu g-atomul nezarit,
Cum toate-s el si dinsul in toate e cuprins
Astfel tu vei fi mare ca gindul tau intins. (O/ IV: 161-162)

45

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



Poate cd, mai mult ca la oricare alt poet roman, lumea semantica intemeiata de
Eminescu este o lume de intrebari. Si aceasta, intrucit, in / prin creatia sa, Poetul isi
asuma intrebdrile Lumii, ale Fiintei in general, in perspectiva din Archaeus: ,In
fiece om se-ncearca spiritul Universului [...]. Oamenii sint probleme ce si le pune
spiritul Universului, vietile lor — incercari de dezlegare.” (O/ VII: 283), ,,Omul e o
intrebare? fiecare om e-o-ntrebare pusa din nou Spiritului universului.” (Ms.2262;
O/ VII: 287) si intrebarile Fiintei umane fata cu Fiinta lumii. Este semnificativ ca
intr-o aceeasi creatie poetica, Imbdtrinit e sufletul din mine..., sint concentrate
intrebari — retorice in esentd — privind capacitatea limbajului, a oricarui limbaj, de a
capta si exprima tensiunea raportului omului cu Lumea: ,,4h, ce-i cuvintul, ce-i
coloare, sunet, / Marmura ce-i pentru ce noi simgim?” (O/ IV: 490) si intrebari
privind cunoasterea Lumii, care, prin nivelul de suprafata, ascunde sau doar nu-si
poate dezvélui esenta de la nivelul de adincime: ,,Ce-arata fata marei ce-i in
mare?” (Ibidem)

Imposibilitatii de a raspunde la intrebarile lumii pe cale rationald, Poetul i
opune, iIn Memento mori, intrarea in comunicare cu Fiinta lumii prin poezie:

Si de-aceea beau paharul poeziei infocate.

Nu-mi mai chinui cugetarea cu-ntrebari nedezlegate

Sa citesc din cartea lumii semne ce mai (eu) nu le-am scris. (O/ IV: 151)

Poezia are acest privilegiu, intrucit are atributul sacralitatii, este cale de acces la
transcendent. Raspunsul dat, in Epigonii - poem al deschiderii noii directii in
poezia romdnd, la intrebarea: ,,Ce e poezia? Inger palid cu priviri curate,” (O/ 1:
36) trebuie corelat cu imaginea ingerului din poemul Demonism, care dezvaluie
existenta celor doud nivele ale lumii: fenomenal si esential: ,,/ar un inger, cel mai
blind, / Ingenuncheat I-a lui picioare cintd / [...] / Nu credeti cum ci luna-i
lund.Este / Fereasta cdrei ziua-i zicem soare” (O/ IV: 87) si cu imaginea creatiei
si creativitatii poetului orfic prin dialogul cu fiinta lumii, din Povestea magului
calator in stele:

Tot ce-am gindit mai tinar, tot ce-am cintat mai dulce,

Tot ce a fost in cintu-mi mai pur si mai copil

S-a-mpreunat in marea aerului steril

Cu razele a lunei ce-n nori sta sa se culce

Si a format un inger frumos si juvenil. (O/ IV: 173)

sau din Muresanu (varianta din 1876):

Un inger esti, un suflet ce-i ratdacit de mult,

Al carui glas de noapte eu noaptea il ascult?

O, cine esti?

Chipul

Vin! eu vin.

Sufletul in vecia-i atras de-a ta chemare,
Din noaptea nefiintei infiorat apare...

46

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



La al tau glas de jale lumina tremura,

Chiar Dumnezeu ce-adie in ceru-i inflorit,

Asculta blinda rugd, ce trece linistit

Prin noptile-nstelate — o muzica de vis —

Ce-inunda fata-i veche c-un dureros suris

Si inima-i batrina din nou o mai inspird

De cugeta lumi noud — cum cugeta o lird

Eternele-i armonii... (O/1V:311-312)

Prin consubstantialitatea creativitate divind-creativitate poetica, sacralitétii
Lumii 1i corespunde sacralitatea cuvintului, aceasta in temeiul Adevarului — ca
Adevir absolut, adevar originar in a fi-ul lumii, adevéar revelat, in a fi-ul lumii
poetice, ceea ce impune o anume intelegere a raportului dintre cuvint si lume, in
textul biblic, mai intii, in textul poetic, apoi.

In Biblie, Cartea I. Facerea, cap. 1, Lumea este intemeiati prin rostirea
Cuvintului creator: Logosul divin isi dezvaluie cele trei ipostaze: gindirea divina
trecuta in rostire este facere: ,,(3) Si zise Dumnezeu: «Sa se faca luminal!» Si se
fdacu lumina.”

Cuvintul da, apoi, prin numire, identitate componentelor si dimensiunilor
Lumii, in procesul de transformare a Hosului in Cosmos: ,,(5) Si numi Dumnezeu
lumina ziua si intunericul 1-a numit rnoapte.”

Verbul zicerii si verbul numirii se impun ca centri semantici complementari in
versetele de inceput ale credrii originare a Lumii. Nu se mai inscriu, 1nsd, acestei
complementaritati in versetele crearii vietuitoarelor din cele trei spatii: apd, aer,
pamint: (24) Si a@ spus Dumnezeu: ,,Sa scoatd pamintul fiinte vii de tot felul,
dobitoace si tiritoare si fiare sdlbatice dupa felul lor.” Si s-a facut asa.

(25) Si a fdacut Dumnezeu fiarele salbatice dupa felul lor si dobitoacele dupa
felul lor si toate tiritoarele pamintului dupa felul lor. Si a vazut Dumnezeu ca sint
bune.

In cap.2 din Facerea, Dumnezeu plismuieste din nou vietuitoarele si-i cere lui
Adam, ,,creat dupa chipul si asemanarea noastra” (26-27), sa le dea nume:

(19) Si a mai plasmuit Dumnezeu din pamint toate fiarele pamintului si toate
pasdrile cerului si le-a adus in fata lui Adam sa vada cum /e va numi; si asa cum a
numit Adam orice fiinta vie, acesta va ramine drept nume.

(20) Si a pus Adam nume tuturor dobitoacelor si tuturor pasarilor cerului si
tuturor fiarelor pamintului;

Fara a putea intra intr-o exegeza biblica, dincolo de interpretarea numirii ca act
prin care omul poate lua in stipinire vietuitoarele, ramine esentiala intrebarea:
"Cum a stiut Adam sa dea nume potrivit vietuitoarelor?" intrebarea este dezvoltatd
in doua directii de catre U. Eco 1n capitolul De la Adam la confundarea limbilor,
din volumul masiv Cdautarea limbii perfecte. Semioticianul italian, exeget al
culturii si literaturii medievale, plecind de la versiunea Vulgata a Bibliei, se
intreabd: ,,Spunind cd Adam a numit diversele animale nominibus suis ( 1n
traducere, «cu numele lory) [...] inseamna ca Adam le-a numit cu numele care 1i se

47

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



cuvenea In baza vreunui drept extralingvistic sau cu numele pe care astdzi noi (in
baza conventiei adamice) le atribuim lor? Orice nume i-ar fi dat Adam este numele
pe care trebuia sa-1 aiba animalul datoritd naturii sale sau pe care Nomothet a
hotarit in mod arbitrar s i-l atribuie, ad placitum, instaurind in felul acesta o
conventie?» (p.14). In versetele despre aceastd a doua facere a vietuitoarelor de
catre Dumnezeu lipsesc si verbul zicerii si verbul numirii; Dumnezeu le
plasmuieste/zideste din nou. Verbul ( si actul ) numirii este trecut lui Adam, pentru
ca omul sd-si dezvaluie o anumita capacitate?

ca sd vaza ce le va numi pre dinsele ( Biblia lui Serban — 1688)

sd vaza ce le va numi (Biblia de la Blaj, 1860-61 — Vulgata)

ca sa vaza cum le va numi (Biblia, traducere Bartolomeu.Anania)

pentru a vedea cum acesta le va numi (Bible de Jérusalem)

ca sa vada cum avea sa le numeasca (Bibbia, traducerea italiand)

lar dacd le-a numit cu numele potrivit: "...Si au numit Adam cu numele lor toate
jivinele si toate paserile cerului si toate fiarele pamintului..." (Biblia de la Blaj —
Vulgata) inseamna sau ca a descoperit / 1 s-a revelat identitatea fiintelor datd de
Dumnezeu in momentul credrii lor: ,, ...si oricum va numi Adam toata fiinta vie, ea
asa se va numi” (traducere Bartolomeu Anania), ,,...In orice mod omul ar fi numit
fiecare din vietuitoare, acela trebuia sa fie numele sau.” (traducerea italiand),
nfiecare trebuia sa aiba numele pe care omul avea sd i-1 dea...” (Bible de
Jérusalem) sau cé a instituit el un raport de consubstantialitate nume-sens (ceea ce
poate fi o urmare a primei ipoteze): ,,51 cum a numit Adam vietuitoarele asa le-a
fost numele.” (Septuaginta), ,,Si tot ce au numit Adam suflet viu, acesta e numele
lui.” (Biblia — 1688, Biblia de la Blaj). In oricare dintre variante rimine
semnificativ cd Adam a identificat esenta fiintelor lumii si totodata a creat expresia
prin care aceasta a putut fi fixata.

In interiorul raportului limbd-lume versetele in discutie permit interpretarea cd
Dumnezeu creeaza Lumea iar Adam 1i di identitate.Sau poate mai exact: Crearea
Lumii 1n elementele ei primordiale: Apa, Pamint, Aer sta sub semnul sacrului, in
mod implicit, iIn momentul prim al creatiei — al Fiintei Lumii i in mod explicit prin
identitatea pe care o da Adam fiintelor lumii, intr-un moment ulterior, prin
revelarea esentei acestora in constiinta umana-congenera creativitatii divine. Am
putea interpreta numirea de citre Adam a fiintelor Lumii din perspectiva identitatii
intuitie-expresie din gindirea lui Croce din Estetica sa. In temeiul acestei
interpretdri, actul numirii de catre om, In temporalitatea inocentei sale, a
cunoasterii intuitive sau a cunoasterii prin revelatie, poate fi regasit n actul poietic;
Lumea creatd prin Cuvintul divin este recreatd prin Cuvintul poetic in functie
ontologica.

Natura limbajului poetic std in functia de a revela sacralitatea lumii si identitatea
din stratul ei de adincime. Cuvintul poetic face parte din categoria Cuvintelor
originare din eseul lui Lucian Blaga cu acest titlu si este metafora revelatorie din
aceeasi conceptie, prin care cuvintul profan isi recupereaza esenta de cuvint sacru
si, prin aceasta, capacitatea de a revela sacralitatea lumii: ,,Ochiul vostru vedea-n

48

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



lume de icoane un palat” (Epigonii), ,,Si apele miscd in pature plane, / In funduri
viseaza a lumei icoane” (Diamantul Nordului; O/ 1V: 328), ,,Si Riul isi migcd
oglinzile-i plane / N-adincu-i umplute de-a lumei icoane” (O/ V: 300) si principiile
care 1i guverneaza dinamica internd: armonia muzicala si lumina: ,,Ramineti, dard,
cu bine, sinte firi vizionare, / Ce faceati valul sa cinte, ce puneati steaua sa
zboare” (Epigonii), ,,Atunci luciul marei turburi se apland, se-nsenina / Si din
fundul ei salbatec auzi cintec, vezi lumind.” (Memento mori; O/ 1V: 143). Din
aceastad perspectiva, intrebarea din Criticilor mei: ,,Unde vei gasi cuvintul / Ce
exprima adevarul?” (O/ 1: 227) deschide drum catre intelegerea esentei creativitatii
poetice; accesul la adevarul Lumii e posibil numai prin transcenderea limbii
fenomenale, Intr-un proces de descifrare-incifrare, prin care Adevarul ontic trece
in Adevar poetic. Adam identifica esenta fiecarei vietuitoare si, prin numele impus
de esenta insdsi, o Intrupeaza pentru a o putea exprima in exterior. Altfel spus,
numele identifica si reveld esenta Lumii facind-o constientd de propria-i esenta.
Este semnificativ cd, intr-una din variante la Criticilor mei, Eminescu recurge la
verbul a intrupa: ,.Zgomotos si indardatnic / Ele bat fugind sub timple / Toate cer si
se-ntrupeze / File albe sa le umple.” (O/ 11I: 288). Dar intrebarea ,,Unde vei gasi
cuvintul / Ce exprima adevarul?”’, din creatia poeticd, se impune corelatd cu
intrebarea din insemnadrile rdmase in manuscris: ,,Ce-i adevarul? Stafia
minciunosului ieri in lumina zburindului azi?” (Ms.2262; Fragmentarium, p.85).
Raportata intratextual la Intrebarea biblica din temporalitatea istoric-umana a lui
Isus, intrebare pe care i-o adreseaza Pilat: ,,Dar ce este adevarul?’ (Evanghelia
dupa loan; XVIII, 38), situeaza, de fapt, in antiteza, doud ipostaze ale Adevarului:

- Adevirul absolut, din cuvintul lui Isus: ,,Am venit in lume ca sa dau marturie
despre adevar.” (Evanghelia dupa loan; XVIII, 37);

- Adevarul relativ, adevarul la care oamenii pot ajunge prin cunoasterea unor
variante perceptibile ale lumii fenomenale: ,,Lumea nu-i cumu-i, ci cum o vedem,
pentru ginsac cum o vede el, pentru cine item, pentru membru de la primarie,
pentru Kant item. Care-i adevarul? Cel vazut clar de un ginsac sau cel abia
intrevazut ca printr-o negura de Kant?” ( Archaeus; O.VII, p.278) sau pe care il
dau drept adevar: ,De aceea, cind auzim trimbita marilor adevaruri, cari se
prezintd cu atita constiintd de sine, sd zimbim si sa zicem: Vorbelvorbe! vorbe!”
(Idem, p.282)

Dependent de limitele conditei umane: ,,Adevarul, creatie a omului, e ca si el
(fiinta lui) efect a impregiurarilor.” (Ms.2257; Fragmentarium, p.85), dificultatea
definirii Adevarului: ,,Adevdr, orice definitiune ti-as da trece ca nourii in
nestabilitatea ideii.” (Ibidem) este de raportat la modul de a fi al cunoasterii
umane, care se blocheaza la primul nivel, al adevarului relativ al lumii fenomenale,
reprezentind o multitudine de variante ale invariantei care este Fiinta lumii:

Din munti batrini si din paduri marete

Se nasc izvoare, ropotind se plimbad,

In drumul lor ia firea mii de fete

49

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



Aceleasi sint desi mereu se schimba.

(Coborirea apelor; 0.1V, p.247)

Au nu sint toate-nvelitori

Fiintei ce nu moare?

(Luceafarul, var.; O/ 11: 388, 405)

Accesul la esenta lumii nu este posibil In conditiile situdrii omului In spatio-
temporalitatea fenomenala:

Timp, caci din izvoru-ti curge a istoriei gindire

Poti raspunde la-ntrebarea ce pdtrunde-a noastra fire?

Nul!...Tu masuri intervalul de la leagdn pin' la groapd,

In dst spat’ nu-i adevirul..."

(Memento mori; O/ IV: 148)

Concluzia aceasta incheie o suitd de intrebari privind esenta fiintei umane,
cautatd 1n interiorul raportului Om-Dumnezeu, printr-o inversare a perspectivei
cautarii:

Tu, ce scrii mai dinainte a istoriei gindire,

Ce tii boltile tariei sa nu cada-n risipire,

Cine esti?...Sa pot pricepe i icoana ta...pe om. (Idem, p.147),

intrebari dublate de o succesiune de esuari, in adevaruri efemere (substantivul la
plural), care impiedica accesul la Adevarul absolut (substantivul la singular):

Ca s-explic a ta fiinta, de gindiri am pus popoare

Ca idee pe idee sa clddeasca pin-in soare

Cum popoarele antice in al Asiei pamint

Au unit stinca pe stincd, mur pe mur S-ajungd-n ceruri.

Un graunte de-ndoiald mestecat in adeviruri

Si popoarele-mi de ginduri risipescu-se in vint. (Idem, p.148)

sau in imaginar poetic: ,,5i cind cred s-aflu adevarul ma trezesc - c-am fost
poet.” (Ibidem).

Respingerea adevarurilor efemere in creatia poetica intrd in complementaritate
cu afirmarea, in insemnarile manuscris, a Adevarului absolut, principala exigenta a
textului biblic si a discursului religios: ,,Care e cestiunea principala la religie? Este
ca ea sa fie un adevarat absolut in privirea simbolurilor ei, in privirea formelor
esterioare sau sd cuprinza inlduntru-i o repartitie de idei astfel Incit asemenea
cintarului sd arate totdeauna cé raul este rau, binele bine. Daca o religie pozitiva
indeplineste aceastd din urma conditie ni se pare ca capetele seci pe cari le produce
Pamintul ar putea sd se dispenseze de cercetéri asupra adevarului istoric a celor
cuprinse in Biblie.” (Ms.2275 B; Fragmentarium,p.376)

In interiorul conceptiei organice a lui Eminescu, raportul dintre Adevarul
absolut si adevarul relativ corespunde situdrii lumii, prin cele doua nivele: de
adincime si de suprafatd, intre sacru si profan si implica deschiderea fiintei umane
spre transcenderea lumii fenomenale prin transcenderea limbii fenomenale (limba
neutrd, practicd), in temeiul aceluiasi raport sacru-profan. In acest sens, este

50

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



semnificativ un model sintactic in care aceeasi predicatie trimite spre Adevar:
»Adevarul e stapinul nostru, nu noi stdpinii adevarului.,” (Ms.2275 B ;
Fragmentarium, p.87) si spre Limba: ,Nu noi sintem stipini limbei, ci limba e
stapina noastra.” (Idem, p.241).

Sacralitatea limbii este revelatd n acelasi fragment manuscris prin imaginea
sanctuarului si a originaritdtii: ,,Precum intr-un sanctuar reconstituim piatra cu
piatra tot ce-a fost inainte — nu dupa fantazia sau inspiratia noastra momentana — ci
dupa ideea In genere si in amanunte care-a predomnit la zidirea sanctuarului, astfel
trebuie sa ne purtim cu limba noastra romaneasca.” (Ibidem)

Limba roméana dispune de doi termeni pentru a numi, metonimic, dimensiunea
ei profand, aflata in relatie cu adevarul oamenilor: vorbd si dimensiunea sacrd, in
legatura cu adevarul sacru al Fiintei lumii si al fiintei umane: cuvint. Opozitia
cuvint-vorbd se intemeiaza in limbajul eminescian, in creatia poeticd si In
publicisticd, pe recuperarea unei trasaturi semantice originare, uitatd de limba
comund in Intrebuintarea ei actuald, unde termenii sint sinonimi. Trasatura
semanticd + sacralitate a termenului cuvint este o dezvoltare a semanticii
termenului latinesc. Din planul semantic al termenului originar conventu(s/m),
limbile romanice occidentale au continuat si dezvoltat sensul de comunitate si
spatiul de adunare a comunitatii romane, restrins la comunitatile de crestini: it.
convento, sp. convento, fr. couvent, cu sensul de mindastire. Limba roméana, in
schimb, a conservat si dezvoltat sensul de intelegere, mijloc de intelegere: cuvint.
Trasatura semantica + sacru a trecut in ambii urmasi ai termenului latinesc, dar
numai in limba romand a devenit trasdturd definitorie a limbii. Contin aceasta
trasaturd a sacralitatii, circumscrisd modului de a fi al fiintei umane, in cultura
originar orala, expresii fixe care au ca nucleu semantic §i structural termenul
cuvint. a avea cuvint, a-§i da cuvintul, a-§i tine cuvintul, a fi om de cuvint etc.
Intrd 1n antonimie cu aceste expresii fixe, expresiile dezvoltate in baza termenului
vorbd, conotate negativ: efemeritatea, lipsa de substantd, falsul etc., situind fiinta
umanad in profan: a duce cu vorba, din vorba in vorbd, vorbe de clacd, vorbe in
vint etc.

Cu aceasta percepere antiteticd, Eminescu situeaza creativitatea poetica intre cei
doi poli: ai mimesisului necreator, strdin artei autentice, reflectat in perspectiva
satiricd, ironica si autoironicd, si al tensiunii creatorului in cautarea cailor de acces
la esenta lumii. La primul pol, centrul nuclear al semantizarii pozitiei poetului este
reprezentat de termenul vorbd: ,,Aceasta e menirea unui poet in lume? / Pe valurile
vremei, ca boabele de spume / Sa-ngire-ale lui vorbe, sa spuie verzi s-uscate”
(Icoana i privaz; O/ IV: 288), In capetele noastre de semne-s multe sume / Din
mii de mii de vorbe consist-a noastra lume, /[...] / Nu-i acea alta lume a geniului
rod.” (Idem, p.289), ,,Cu-aurul fals al vorbii spoiesc zadarnic banul / Cel rau al
mintii mele...” (Ibidem), ,Astfel la clai de vorbe eu fac virfuri / De rime
splendizi...” (Cum negustorii din Constantinopol; O/ 1V: 205). La celalalt pol,
centrul nuclear il reprezintd termenul cuvint: ,,Ah, ce-i cuvintul, ce-i coloare,

51

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



sunet, / Marmura ce-i pentru ce noi simtim?” (Imbdtrinit e sufletul din mine...; O/
1V: 420), ,,Unde vei gasi cuvintul ce exprima adevarul?” (Criticilor mei)

Cuvint si adeviar se intilnesc prin dimensiunea + sacru in Luceafarul,
considerat in macrosintaxa poemului 1n varianta publicatd si in coexistenta, in
devenirea poemului, a variantelor-manuscris, intr-o perspectiva poietica descrisa de
Gianfranco Contini, o dati cu interpretarea variantelor creatiilor lui Leopardi. in
structurarea poemului eminescian, nucleul semantic central: intrebarea privind
posibilitatea refacerii armoniei originare, prin iubire, opozitia dintre lumea
contingentului ( reprezentatd de Fata de impdrat) si lumea transcendentului
(reprezentatd de Luceafdr) este marcatd, intre altele, prin opozitia vorbda-cuvint.
Armonizarea intre cele doud lumi nu este posibild, pentru ca insdsi comunicarea
intre ele nu este posibild; Fata de imparat are acces numai la ipostaza profana a
limbii: vorbd; ea nu are acces la sensul chemarilor Luceafarului intrucit 1i
recepteaza limbajul numai la nivelul de suprafata al limbii, limba fenomenala, care
tine de profan: ,,Strdin la vorbd si la port, / Lucesti fara de viata”, ,,Desi vorbesti
pe inteles, / Eu nu te pot pricepe”. In raspunsul ei, fata de impirat i se adreseaza tot
printr-un limbaj Intemeiat pe nivelul de suprafata al limbii: ,,Nu caut vorbe pe ales,
/ Nici stiu cum as incepe” , ,,Din cite vorbe am ales / Nu stiu cum ag incepe, / Desi
vorbesti pe inteles / Eu nu te pot pricepe.” (var.; O/ 1I: 317). Termenul cuvint,
sinonim in limba fenomenalda, antonim 1n limbajul poemului, prin trasatura
semanticd + sacru, intervine numai in comunicarea dintre Demiurg si Hyperion:
Llar tu Hyperion ramii / Oriunde ai apune,/ Cere-mi, cuvintul meu de-ntii, /Sa-ti
dau intelepciune?”. Incercat intr-o singurd subvarianti: ,,Dar cere-mi vorba mea
de-ntii” (O/ 1I: 451), termenul vorbd este abandonat in toate variantele de
structurare a raspunsului Demiurgului.

In editia Maiorescu, in care poemul Luceafirul prezinti mai multe deosebiri
fata de varianta publicatd In Almanahul Societdtii «Romdnia Jundy de la Viena si
reluatd in acelasi an in Convorbiri literare, in locul termenului cuvint se afla
termenul forma: ,,Tu esti din forma cea dintii, / Esti vecinica minune”. $i intr-o
varianta si in cealalta trasatura semantica esentiala ramine originaritatea, implicita
in planul semantic al celor doi termeni: cuvint si formd, explicitd in determinarea
dintii. Cu deosebirea ca, in varianta din editia Maiorescu, este privilegiata
perspectiva filozofica, forma fiind in gindirea antica principiu Intemeietor, ceea ce
implica, in fond, consubstantialitatea sens-expresie. in prima varianti publicat,
primeazad perspectiva biblicd, cu originea, poate chiar directd, in Prologul
Evangheliei dupa loan (copiat intre manuscrisele eminesciene din preajma
Luceafarului): ,La-nceput a fost Cuvintul si Cuvintul era la Dumnezeu si
Dumnezeu era Cuvintul”. Dacd raminem pe terenul conceptiei lui Gianfranco
Contini, fard a ignora devenirea de la o variantd la alta, semnificatia poemului
Luceafarul se intemeiaza pe toate variantele, considerate in simultaneitate. In felul
acesta, fard a putea cunoaste factorii care au concurat la inlocuire (care pare sa fie
facuta de Eminescu, asa cum argumenteaza P. Cretia), ramine esential ca orice
inlocuire in structura sintagmaticd a versului/strofei nu conduce la intreruperea

52

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



legaturii cu termenul existent 1n planul paradigmatic al poemului in devenire. lar
sub acest aspect, cuvintul (dintii) 1si revela semantica profunda prin corelatia cu
adevarul din variantele poemului ramase in manuscris, deschizind astfel drum spre
recunoasterea a trei ipostaze ale identitatii Luceafarului:

- identitatea fenomenald, din planul / lumea contingentului, fixata prin termenul
Luceafar, nume folosit de Fata de impdrat, exprimind, din perspectiva perceperii
fiintei umane, o naturd exceptionald, prin fructificarea mito-poetica a modului
specific in care limba romana numeste acelasi corp ceresc pentru care alte limbi
romanice (i neromanice) recurg la termenul stea (it. stella mattutina, fr. étoile du
matin/soir),

- identitatea mito-simbolica, din planul/lumea transcendentului, fixatd de
termenul Hyperion, rostit de Demiurg, cu un plan semantic foarte complex, in care
se Intilnesc nivele de semnificare mitologica, cu originea in mitologia si filozofia
greaca: Hyperion este unul din Titani, la Hesiod, zeul luminii, la Homer, este
hyper-eon, in gnosticism, eon fiind aici fiintd de esentd spirituald, din spatiul
transcendentului;

- identitatea esentiala, pentru care Luceafar si Hyperion erau doua ipostaze de
manifestare a sacrului, esenta care se revela in variante rdmase in manuscris: este
parte din Adevar, din Absolutul Fiintei, ceea ce inseamna ca este chiar Adevarul /
Absolutul, care existd ca intreg Intrucit exista partea.

Fata de imparat percepe natura ,peste fire” a Luceafarului: ,,Cdci eu nu sint de
seama ta, / Cu chipul peste fire” (var.; O/ II: 423), nonapartenenta la lumea
muritorilor: ,,7u te coboara pe pamint, / Fii muritor ca mine” (O/ 1. 175).
Luceafarul 1nsusi isi cunoaste identitatea exceptionala, de fiintd nemuritoare: "Au
nu-ntelegi tu oare, / Cum cd eu sint nemuritor / Si tu esti muritoare?"(1dem,
p-172). Dar esenta lui profunda o cunoaste numai Demiurgul: Luceaférul nu are
doar atributul eternitatii, el este chiar eternul. In revelarea acestei identitati, pentru
care Demiurgul nu-i poate schimba lui Hyperion Legea: ,,Ca adevir din sinul meu /
Tu faci din mine parte, /Dar adevérul ca si eu / Noi nu cunoastem moarte.” (O/ 11:
389), prin raportare la identitatea intuitda de Fata de impdrat si cunoscutd de
Luceafar, este semantizat poetic raportul dintre adevérul relativ si adevarul absolut,
formulat intr-o Insemnare ramasa intre manuscrise: "Dreptul e adevar — virtutea e
adevar, nu cel relativ care constatd cum este ci cel absolut care este.”
(Fragmentarium, p.217).

Fiind parte din Adevarul absolut: ,,7u adevar esti datorind, / Lumind din lumina
/ Si adevarul nimicind / M-as nimici pe mine” (O/ 1I: 389), prin schimbarea Legii
Luceafarului, s-ar nega Fiinta insasi: ,,Hyperion ce din genuni / Rasai c-o-ntreaga
lume / Tu imi cei semne si minuni / Ce fiinta mea o neagd.” (O/ 11: 414). Imaginea,
de esenta biblica, lumina din lumind, alta ipostaza a Adevarului absolut, inteles ca
Dumnezeu - in continuitatea unei insemnari-manuscris: ,,Dumnezeu si Adevarul
sint identici.” (Ms.2267; O/ XV: 348) — intdreste directia de semnificare cristica,
revelatd intr-o altd variantd prin sintagma a treia parte din intregul divinitatii

53

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



crestine: ,,Tu din eternul meu intreg / Te-ai smuls o stea senind / Cum vrei puterea
mea s-o neg / Lumind din lumina” - var.: ,,Tu din eternul meu intreg /Ramii a treia
parte / Cum vrei puterea mea s-o neg / Cum pot sa-ti darui moarte?” (O/ 11: 418).

O altad ipostaza a intruparii lui Cristos — intruparea istoric-umanad din poezia
Dumnezeu si om — revela aceeasi apartenentd la Adevdr. ,,Mergeti regi spre
inchinare la nascutul in tavernd / [...] // In tavernd...-n umilintd s-a ndscut dar
adevarul ? /Si in fase de-njosire e-nfasat eternul rege?” (O/ IV: 192). Nucleul
semantic al poeziei Dumnezeu si om 1l constituie antiteza dintre doud temporalitéti
in conceperea artisticdi a Adevarului divin. Deschiderea fiintei umane spre
identitatea duala a lui Isus: Intrupare umana si esentd divina este semantizatd prin
semnul poetic hieroglifd in temporalitatea inocentei artistului si a fiintei omului:
»Dar pe pagina din urmd in trasuri greoaie, seci, / Te-am vdzut nascut in paie, fata
mica si urita, / Tu, Christoase-o ieroglifa stai cu fruntea amarita, / Tu, Mario, stai
tacutd, tapana cu ochii reci!” (Idem, p.191). Raportul estetic-sacru privilegia
dimensiunea sacrului; imaginalul (H. Corbin) era chemat sa deschida calea spre
perceperea fiintei lui Dumnezeu: ,.Era vremi acelea, Doamne, cind gravura
grosolana / Aiuta numai al mintii zbor de foc cutezdtor..” (Ibidem). Epoca
modernd a schimbat raportul sacru-estetic, absolutizind esteticul, si acesta, dintr-o
perspectiva proprie ierarhiei din societatea oamenilor: ,,Azi artistul te concepe ca
pe-un rege-n tronul sau, / Dara inima-i degarta mina-i find n-o urmeaza... / [...] / Si
in ochiul lui cuminte tu esti om nu Dumnezeu.” (Idem, p.192), ajungind, intr-o
variantd, pind la coborirea in profan si la desemantizarea Cuvintului: ,,/eri ai fost
steaua de aur a-mparatilor crestini / Azi in gura lor profand nu mai esti decit un
nume.” ( var. intitulatd Christos; O/ V: 164)

In antitezd cu imaginea din prima temporalitate, versurile finale semnificind
specificul artei neinspirate, nici in planul sacrului, nici in plan estetic: ,,leri ai fost
credinta simpld, insd, sincerd, adinca, / fmpdrat fusi omenirei, crezu-n tine era
stincd, / Azi pe pinzd te aruncd, ori in marmurd te taie.” (O/ IV: 192) intrd in
corespondenta cu antiteza dintre cele doud poetici, mimetic necreatoare §i vizionar-
revelatoare, din poemul Epigonii: ,,Voi pierduti in ginduri sinte, convorbeati cu
idealuri, / Noi cirpim cerul cu stele, noi minjim marea cu valuri.”, ,,Ramineti
dara cu bine, sinte firi vizionare, / Ce ficeati valul sa cinte, ce puneati steaua sd
zboare.”

Cu aceasta viziune asupra Fiintei Lumii si asupra fiintarii lumilor poetice, in
semantica temenului hieroglifd adevarul poetic se intilneste cu adevarul sacru din
perspectiva raportului dintre cele doua nivele, de suprafata si de adincime:

- in perceperea celor doud ipostaze ale lui Isus: exterioara — Intruparea istoric-
umand, interioard — esenta divina: ,,7u, Christoase—o— ieroglifa, stai cu fruntea
amarita’;

- In conceperea poeziei: limba neutrd, fenomenald, la nivelul de suprafatd, limba
esentiala, limbajul poetic in functie ontologica, la nivelul de adincime: ,,Adevarat

54

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



cum cd poezia nu are sa descifreze ci, din contra, are sa incifreze o idee poeticd in
simbolele si hieroglifele imaginilor sensibile.” (Fragmentarium, p.238);

- in intelegerea mitului, basmului: naratiunea, la nivelul de suprafata, sensul-
orientare in procesul de initiere in esenta lumii, la nivelul de adincime: ,,E pdcat
cum cd romdnii au apucat a vedea in basm numai basmul, in forma numai forma
[...]; mitul nu e decit un simbol, o hieroglifa, care nu-i de ajuns ca ai vazut-o, ca-i
tii minte forma |[...], ci aceasta trebuie citita si inteleasa.” (Stringerea literaturii
noastre populare; Fragmentarium, p. 237).

In aceste trei directii de semnificare ale semnului poetic hieroglifi, accentul
semantic in perspectiva perceperii lumii in dimensiunea ei sacra si a receptarii
poeziei $i mitului §i basmului este transcenderea nivelului de suprafata. In lumea
divinului din Biblie au facut-o, intre altii, vamesul Zahei si tilharul rastignit alaturi
de Isus: ,,(42) Si zicea catre Isus: «Pomeneste-ma, Doamne, cind vei veni intru
imparatia Ta!»”, ,,(43) Atunci zise Isus lui: «Adevarat zic tie, astdzi cu mine vei fi
in rai».”. In poezie trebuie si o faci cititorul inocent, eliberindu-se din prizonieratul
limbii neutre: ,,Da, la voi se-ndreapta cartea-mi, / La voi inimi cu aripe. / Ah!
lasati ca sa va duca / Pe-alta lume-n doua clipe.” (Aducind cintari multime; O/ IV:
501), in basm, ascultatorul cu fiinta deschisa: ,,S-apoi Dumnezeu mie mi-a dat gura
si limba iar d-voastrd v-a dat urechi si de aceea ascultati si asta, pe lingd multe
minciuni ce-ati mai ascultat - da nu cumva sa ziceti ca-i minciund, c-apoi atita va
trebuie.” (Povesti, snoave si legende, p. 327), in descifrarea sensurilor mitului,
cititorul specializat: ,,Ce face istoricul cu mitul? Cauta spiritul, ideea acelor forme,
cari ca atare sint minciune.” (Fragmentarium, p.235)

Bibliografie

Mihai Eminescu, Opere (Editia critica Intemeiata de Perpessicius si continuata de P. Cretia
si D. Vatamaniuc):

vol. I, Fundatia pentru Literaturd si Arta ,,Regele Carol II”’, Bucuresti, 1939

vol. II, Fundatia Regala pentru Literatura si Arta, Bucuresti, 1943

vol. III, Fundatia Regele Mihai, Bucuresti, 1944;

vol. IV, Editura Academiei Republicii Populare Romane, Bucuresti, 1952;

vol. V, Editura Academiei Republicii Populare Romane, Bucuresti, 1958;

vol. VII, Editura Academiei Republicii Socialiste Romania, Bucuresti, 1977;

vol. X1V, Editura Academiei Republicii Socialiste Romania, Bucuresti, 1983;

vol. XV, Editura Academiei, Bucuresti,1993;

vol. XVI, Editura Academiei Republicii Socialiste Romania, Bucuresti, 1989; (Trimiterile la
aceasta editie se fac prin siglele O/ I, I, III etc., cu indicarea titlului poeziei si a paginii.)

Mihai Eminescu, Fragmentarium (editie Magdalena D. Vatamaniuc), Editura Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1981 (Fragmentarium)

Biblia adeca Dumnezeiasca Scriptura (reeditare), Editura Institutului Biblic, Bucuresti,
1988

Biblia (versiunea Bartolomeu Anania), Editura Institutului Biblic, Bucuresti, 2002

55

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)



La Bible de Jérusalem, Les Editions du CERF, Paris, 2003
La Sacra Bibbia, Roma, 1974

Septuaginta.l.Geneza, Editura Polirom,lasi, 2004
Monumenta Linguae Dacoromanorum.Biblia 1688, Pars I.Genesis, lasi, 1988

**%  Povesti, snoave si legende, Editura Academiei Republicii Socialiste Romania,
Bucuresti, 1967

Umberto Eco, La ricerca della lingua perfetta nella cultura europea, Laterza, Roma-Bari,
1993

56

BDD-A5 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 23:06:19 UTC)


http://www.tcpdf.org

