LA TRADUCTION DANS L’(EUVRE
ROMANESQUE DE
MOULOUD MAMMERI

Boussad BERRICHI

Université Paris VIII Vincennes, France

« Ce qui reste intraduisible est au fond la
seule chose a traduire, la seule chose
traductible » écrivait Jacques Derrida,
Ulysse gramophone. Deux mots pour

Joyce, Galilée, 1987, p. 59.

Abstract : Mouloud Mammeri is an Algerian writer, whose native
language and culture is deeply rooted in the region of Kabylie
(Berbérie). This article means to show the presence of the berbere
language in his novels (La Colline oubliée, Le Sommeil du juste, a.s.o.),
indirectly, by means of translation of proverbs or phrases into French,
Mammeri’s creation language.

Préambule :

Dans La Colline oubliée (LCo), premier roman de M.
Mammeri publié en 1952, le narrateur, Mokrane ouvre de fait son
récit sur une constatation amere et nostalgique:

« Le printemps, chez nous, ne dure pas. [...] que déja le
soleil fait se faner les fleurs, puis jaunir les moissons. Le
printemps des jeunes filles non plus ne dure pas. J'avais laissé en

125

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



partant Aazi de Taasast, la fiancée du soir, et c'est Tamazouzt,
fille de Lathmas, jeune fille a marier, que je retrouvais. » (LCo,
p.- 13).

En écrivant ces lignes, Mammeri, qui appréciait
Apollinaire', avait peut-étre dans l'oreille la derniére strophe de
Vitam impendere amori (sacrifier la vie a l'amour): O ma
jeunesse abandonnée / Comme une guirlande fanée / Voici que
s'en vient la saison / Des regrets et de la raison.

L'intertexte pourrait aussi bien (ou a la fois) étre les
quatre premiers vers de 1'z1i* kabyle Ifuk unebdu fellas : Je pleure
autant que pleure l'oiseau / Pour qui 1'été a pris fin / J'ai peine
pour 1'écheveau de soie / Qui a peine fleuri s'est fané (Yacine
Titouh, 1988, p. 150-151).

Introduction :

Mouloud Mammeri® est originaire voire natif d’une
région d’Algérie: La Kabylie. Ce dernier point nous semble

' « Guillaume Apollinaire », conférence donnée par Mouloud Mammeri
a Alger en mai 1953, un compte rendu publié dans Le Journal d’Alger,
27 mai 1953 (Boussad Berrichi, Bibliographie des travaux de et sur
Mouloud Mammeri, 130 p. A paraitre en 2006).

2 1zli : Nom berbere singulier (pluriel: izlan), donné & une forme de
poésie chantée dans beaucoup de populations berberes, en particulier
celles du Moyen Atlas (le terme désigne a la fois le genre et un
spécimen particulier). L’izli classique est un trés court poeme a mélodie
et rythme fixes. Il est formé de deux hémistiches (respectivement :
amezwarou «le premier », et asmoun «le compagnon »), suivis d’un
refrain indépendant. Le rythme n’a pas encore été clairement déterminé,
il semble cependant que chaque hémistiche comporte de cinq a sept
temps accentués, le second pouvant étre raccourci d’une syllabe. [l n’y a
ni rime, ni assonance, sinon par réalisation fortuite. Chaque izli forme
une unité a la fois grammaticale et sémantique. Les izlan sont, au cours
d’une méme performance, totalement indépendants les uns des autres,
quoique tous suivis du méme refrain. Ce type peut cependant présenter
des variantes.

3 J’ai consacré plusieurs articles et études a I’ceuvre du romancier dont
un apercu bio-bibliographique de Mouloud Mammeri intitulé
«Amusnaw », Algérie Hebdo, Alger, n° 92, semaine du 28 février au 6

126

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



important dans la mesure ou cet écrivain a baigné dans un
« bain » linguistique ou tout au moins possede-t-il la langue
maternelle : le berbere (kabyle).

Le rapport de cet écrivain a sa langue maternelle est
différent des autres écrivains maghrébins, il ne se fait pas selon la
méme logique. En effet, nous avons conscience que les écrivains
maghrébins d’expression francaise manifestent une certaine
affection vis-a-vis de la langue d’écriture : la langue francaise.
Ces derniers tres souvent refusent de le reconnaitre. De ce fait,
pour se démarquer ils introduisent dans leur texte des marques de
I’oralité ou du moins des situations de traduction. Ces emprunts
faits a la tradition orale — a la langue maternelle — remplissent une
fonction esthétique dans le texte littéraire, mais ils sont aussi un
facteur pour l’interprétation de 1’ceuvre. Ces rapports avec la
langue maternelle sont médiatisés dans chaque cas par la classe
d’origine de 'auteur mais aussi par son rapport a la culture
francaise. Un point important qu’il ne faut pas omettre car il
pourrait étre un facteur d’explications des situations de traduction
dans une ceuvre littéraire.

Pour quelles raisons la traduction se retrouve-t-elle dans
les romans ? Dans l’imaginaire trés « métissé» de notre
romancier (Mouloud Mammeri) de langue francaise, la traduction
fonctionne telle une preuve d’étre, d’exister, de prendre une
distance par rapport a la culture frangaise et par la, donc de
témoigner, de communiquer. De ce point de vue, peut-on
considérer la traduction comme un facteur d’identification capital
pour I’originalité de cette littérature ?

La lecture de I’ceuvre romanesque de Mammeri que nous
nous proposons de faire ici n’est qu'une esquisse d’une étude
inachevée.

mars 2001, p.15 (voir « Mouloud Mammeri Amusnaw » sur le site :
www.ifrance.com/sidiyahiainterface/html/mammeri.htm et « A propos
de La Colline Oubliée » sur: www.kabyle.com/mammeri.htm ou
boussadberrichi.htm)

127

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



I/- La langue maternelle dans le texte de I’auteur :

Les romans de Mouloud Mammeri ont été¢ qualifiés hier
« d’ethnographiques » et de «documentaires», de nos jours
« d’anthropologiques », parce que donnant a voir la société
berbere de Kabylie. Acceptons ces termes bien qu’ils ne se
réferent qu’au contenu des ceuvres. Ils vont nous permettre de
montrer a quel point la langue frangaise du romancier exprime la
richesse culturelle de la société en question, parce que I’auteur
était précisément treés enraciné dans son terroir. Ceci, a un point
tel qu’un lecteur « étranger » non versé dans la connaissance de la
culture berbere ne peut saisir de prime abord comment fonctionne
la traduction dans I’ceuvre du romancier.

Dans cette esquisse, nous nous proposons de voir
comment Mammeri a réussi a introduire dans ses romans en
langue francaise des marques de sa langue maternelle le kabyle.

Mammeri a profondément réfléchi ce que sont une culture
et une langue pour s’en tenir a cette complicité retrouvée par
I’usage de la langue maternelle, il montre combien est grand le
besoin de I’homme de renouer avec ses racines, on ne peut pas le
couper a la base sans le tarir.

A ce propos Antoine Berman explique dans un cours
inédit sur «La langue maternelle’» que cette écriture a une
double nature : d’un co6té elle appelle a elle les textes des autres,
qu’on désire faire revivre dans sa langue. De ’autre, elle résiste
parfois violemment a cette hospitalité. Pour sortir ce patrimoine
berbere (langue, culture et civilisation berberes) de 1’indifférence
et lui donner une dimension universelle, Mammeri le « naturalise
ou du moins le traduit en francgais ».

La présence massive et appuyée dans les textes de
Mammeri de mots, de citations, d’expressions et proverbes
kabyles, affirme une différence nette par rapport a un

* Antoine Berman, Cours inédits sur «La langue maternelle ». A
paraitre aux PUV, en 2007 (notes prises au séminaire « Penser la
traduction, penser le texte traduit» assuré par Madame Tiphaine
Samoyault pour les étudiants de Master en Littérature francaise a
I’Université de Paris VIII Vincennes — Saint-Denis (2005).

128

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



monolithisme binaire qui fait un black out’ parfait sur ce qui
n’arrange pas ses vues étriquées, et ce au détriment d’une réalité
diversement riche. Ces mots, citations, expressions et proverbes
sont employés de plusieurs manieres : soit directement, soit en
traduction ou encore en exprimant 1’idée dans un esprit
authentiquement kabyle (berbeére), ou enfin en combinant les
diverses manieres en méme temps. Par exemple dans L’Opium et
le baton (1965) :

- « Ammm aggou deg genni = Comme la fumée dans le
ciel ».

- « Lemmer d nek = si ¢’était moi ».

- « La terre de Dieu est vaste, dit Said, le pere d’Itto ».

- « Gens de la tente, que Dieu accroisse vos biens et que
cette union soit bénie ».

La langue kabyle de I’auteur foisonne d’expressions tres
imagées. C’est au travers de ces expressions que l'ont peut
comprendre la vision du monde de l'auteur et de sa société.
Certaines unités de la langue parlée sont tres significatives, car
elles prennent en compte le systtme de symboles, de valeurs
propres au groupe.

Les nombreuses références a la traduction a travers les
conversations courantes en langue kabyle marquent avec force la
continuité culturelle et tendent aussi a rappeler au lecteur que la
langue berbere existe, vit et veut encore vivre durablement. Parler
et perpétuer la langue de ses ancétres, qui symbolise un héritage
inestimable, par un usage permanent constitue a coup siir, dans le
cas du berbere, un acte militant en méme temps qu’il est un
hommage a I’adresse des « peres ».

La langue berbere, comme le montre Mammeri dans
L’Opium et le baton (LOb), n’est pas une langue intraduisible et
qui ne peut servir que d’un simple outil de communication lors
des échanges verbaux pour exprimer des besoins domestiques au
sein d’une société inculte et non civilisée, mais elle est une langue
parlée dans plusieurs registres et que chacun des registres

> Je souligne.
129

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



convient a une situation de rdle bien déterminé. Certaines
situations de communication appellent le recours a un registre qui
sied a la circonstance et revét le caractere d’une nécessité
contraignante. Seuls ceux qui conservent jalousement et
précieusement le sens de leur noblesse cherchent, dans les
précautions et le raffinement qu’ils apportent a leur langue, a se
hisser au-dessus des circonstances. Comprendre la langue de
ses « peres » dans les recoins les plus cachés, c’est comprendre
leur esprit. Sans quoi, indubitablement, le cordon ombilical serait
définitivement rompu.

Ainsi, lors de la cérémonie de ses adieux aux villageois,
Mohand puisait intentionnellement dans un registre de langue qui
paraissait singulierement obtus surtout aux jeunes qui
I’entouraient sur la place et écoutait avidement son laius :

« Les vieillards remarquérent que pour ses adieux
Mohand employait le berbere recherché qu’il gardait d’habitude
pour les grands jours et ils avaient inquiets, car était-ce
seulement pour ses adieux ? Les jeunes ne comprenaient pas tres
bien ; vaguement, ils sentaient que, parce que les événements
étaient graves, Mohand cherchait a mettre les mots sur la hauteur
des choses.» (LODb, p. 339)

Par le biais du personnage de Mohand, détenteur de la
sagesse ancestrale et de I’éloquence, Mammeri, a travers le
recours de ce dernier aux subtilités de la langue berbere
étrangement hermétique a ses jeunes héritiers, exprime ses
craintes fondées de voir un jour s’éteindre cette langue dont les
ancétres avaient semé les graines sur un vaste territoire. Car ne
pas comprendre I’esprit d’un discours prononcé dans sa langue,
pourtant pratiquée au quotidien, devient alors une véritable source
d’inquiétude quant au devenir de celle-ci. Et & Da Mohand qui
s’insurge :

« C’est bien ce que je disais, vous ne comprenez méme
plus la langue de vos peres. Ce village s’est fait lentement. Les
ans et les générations, les soleils et les pluies, les guerres et la
paix, les larmes, les retours du printemps, les rires, les douleurs

130

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



secretes, les ambitions folles, les folles joies, les réves enfouis, le
cal des mains, la sueur du fronts et les pieds raclant nus les
pierres ont modelé ce village qui ne ressemble a nul autre. Ce
que des siecles ont fait il suffit fffffff (il souffla sur ses doigts)
du vent d’une nuit pour les détruire, que ce soit la nuit du soleil
ou celle de vos esprits. Veillez, enfants, sur ce village que les ans
ont miiri.» (LOb, p. 340)

Il est connu que dans les sociétés a tradition orale ou les
habitudes scripturaires sont quasiment absentes, la transmission
des valeurs et de la culture est un role dévolu aux « anciens ».
Dans ce cas, Da Mohand en homme avisé et conscient de
I’importance et de I’amplitude de la tache qui lui est impartie, a
lui et a toute sa génération qui « vont mourir et aller au pardon de
Dieu », sent I’obligation du devoir de transmettre a son tour le
savoir hérité aux générations montantes. Il transmet en méme
temps qu’il « averti » de veiller sur « le précieux héritage ».

« Mon devoir est fait, dit Mohand, avant mon départ je
vous aurai averti. Jeunes qui recevez aujourd hui ce précieux
héritage, veillez sur lui » (LOb, p. 340)

La référence récurrente au patrimoine oral berbere est
aussi amarrée a la caractérisation narrative exprimée par la
qualification des lieux (la toponymie) et des personnages
(I’anthroponymie) typiquement en berbere. Que la narration se
déroule en Kabylie ou au Maroc, I’espace est toujours nommé en
berbere :

- Tala (la source), un nom chargé d’une symbolique tres
forte car dans 1’imaginaire populaire ’eau représente la vie. A
travers ce symbole Mammeri essaie de traduire a sa fagon un
parallele assez parlant : s’il est évident que I’eau donne la vie, la
vie de I’identité berbere dépend de la vie de la langue qui permet
sa perpétuation.

- Dou Tselnine (sous les frénes), nom du lieu ol se
tiennent les réunions de 1’assemblée du village (lieu de
transmission de la langue et la sagesse kabyle).

131

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



- Tiguemounine, Avizar, deux noms berberes de deux
villages en Kabylie.
- Ait Leuh, village marocain du MoyenAtlas.

L’oralité dans les textes de Mammeri fonctionne comme
identité du groupe, comme traduction mais aussi comme une
peinture — fresque de la société kabyle.

Il en est de méme concernant la plupart des noms des
différents personnages du roman de L’Opium et le bdton (par
exemple) : Akli, Tassadit, Itto, Farroudja, Mohand, Reho-Ou-
Heri, Meziane, Addi-Ou-Bihi, Ghenima, Smina... des noms que
I’ auteur essaie de perpétuer par leur usage.

Pour Mammeri, le berbere est la langue de la vie de ses
personnages, c’est celle aussi de 1’amour ; une langue par le
truchement de laquelle peuvent s’exprimer et se transmettre les
sensations et les sentiments humains. Menach dans La colline
oubliée évoque ses amours avec les petites berberes de la
montagne marocaine, Bachir dans L’Opium et le bdton refait la
méme quéte au Moyen Atlas et son aventure avec la belle Itto
détient son enchantement de leur communauté de peuple et de
langue. Apres s’étre séparé d’Itto, Bachir, pensant a elle, voulut
lui dire tous ses sentiments, mais les exprimer dans leur langue
commune :

« C’est en berbere que j'eusse aimé lui dire cela et
d’autres choses encore.» (LOb, p. 380)

Le passage d’un «registre » de langue a un autre n’est
que le passage d’un mode de pensée a un autre. Il n’est pas
toujours facile et possible de rendre dans une langue tous les
doubles sens, toutes les connotations suggérées par la langue

source.

II — Les scenes (situations) de traduction dans I’ccuvre
romanesque de Mammeri:

Berman parvient a définir la traductologie :

132

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



« Je dirai maintenant quelques mots concernant [’horizon
du “discours” que j’entends tenir sur la traduction [...] Il ne peut
étre question ici de théorie, d’aucune sorte. Mais plutot de
réflexion, dans un sens que je préciserai bientdt. Je veux me
situer entierement hors du cadre conceptuel fourni par le couple
théorie/pratique, et remplacer ce couple par celui d’expérience et
de réflexion.

Le rapport de [’expérience et de la réflexion n’est pas
celui de la pratique et de la théorie. La traduction est une
expérience qui peut s’ouvrir et se (re) saisir dans la réflexion.
Plus précisément : elle est originellement (en tant qu’expérience)
réflexion, cette réflexion n’est ni la description impressionniste
des processus subjectif de ['acte de traduire, ni une
méthodologie. »°

Donc, la traductologie de Berman serait alors la réflexion
de la traduction sur elle-mé&me a partir de sa nature d’expérience,
c’est dans le sens d’une réflexion littéraire que nous allons étudier
les situations de traduction relevées dans les romans de Mouloud
Mammeri.

A la lecture des romans, nous remarquons des scenes de
traduction. Pour I’ auteur,

« chacun sait que les hommes communiquent dans le lot
commun de leur humanité. Depuis que Babel a été détruite que
nous reste-t-il d’autre a faire que d’aller a sa patiente
reconstruction pour réaliser la cité de notre union, plutot que les
clans de nos particularismes ? La traduction est a ce titre un

® La Traduction poésie : a Antoine Berrman, éditions PU de Strasbourg,
dir. Martine Broda, 1999, p. 61-62. Certaines notes prises au séminaire
«Penser la traduction, penser le texte traduit » assuré par Madame
Tiphaine Samoyault pour les étudiants de Master en Littérature frangaise
a I’Université de Paris VIII Vincennes — Saint-Denis (2005).

133

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



moindre mal. J’en déplore les insuffisances mais je ne vois par
. 7
quoi d’autre la remplacer’. »

La traduction apparait dans les romans de I’auteur, quand
les personnages en présence ne parlent pas la méme langue :

« [...] le capitaine fit réunir le village par Tayeb.

- Dis-leur : « Ils ont de beaux fusils, ils assurent la garde
tous les soirs, ils ne sont ni aveugles ni borgnes. »

Tayeb traduisit. Les paysans se demandaient ce que le
capitaine voulait dire.

-Cayest?

- Ca y est mon capitaine.

- Tout le monde a compris ?

- Le capitaine demande si vous avez compris ?

Tout le monde avait compris » (LOb, p. 256).

Dans L’Opium et le bdton, Si Bachir, lui, peut parler
directement avec le policier qui I’interroge, quand ce dernier tente
de le confronter avec des informations contradictoires qui lui
viendraient de la trahison de son ami Ramdane, Bachir est dans le

doute quant a l’intégrit¢t de son ami. Un de ses gardes
« indigenes » en profite :

« Il s’approcha, heurta Bachir du pied.

- Pardon, dit Bachir.

- Pourriture, dit I’arabe.

1l passa, revint puis hurla en arabe :

- L’homme n’a rien révélé du tout. 1l a tenu jusqu’au bout
et maintenant il est au camps.

La voix gutturale et rauque était haineuse. Bachir
regarda I’homme. Double jeu ou provocation ? » (LOb, p. 166).

" Entretien sur la littérature avec Mouloud Mammeri. A paraitre dans
Mouloud Mammeri, écrits et paroles (1952-1989), réunis, transcrits et
annotés par Boussad Berrichi (Alger / Paris, 2006, p. 101).

134

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



A T'ombre des traductions se découvrent des armes de
résistance.

Il n’est nullement naif d’affirmer que «la langue est le
véritable maquis du peuple ». Conscient de cette importance,
Mouloud Mammeri, treés tot, accorde la premicre place a la
langue, support spécifique et identitaire d’un peuple. Privilégier la
langue, c’est en effet se procurer les moyens de préserver ce qui
constitue la totalité d’une culture maternelle séculaire en contact
avec d’autres cultures au milieu de rapports d’échanges inégaux
et dont les effets peuvent, a terme, n’étre que d’un apport néfaste ;
une situation qui prépare et favorise en définitive I’assimilation
aux dépens des valeurs premieres. Promouvoir et assurer la
continuité de la culture berbere justement dans une conjoncture de
déséquilibres désavantageux appelle a coup slir des mesures de
préservation des valeurs identitaires en danger. A ce moment
précis, la langue se dresse tel un rempart rassurant contre la
menace pesante de la disparition des traditions, des modes de vie
et des valeurs. A ce titre il croyait que laisser et accepter la mort
de sa langue serait le pire des préjudices qu’un peuple pourrait se
faire subir :

« Il fallait en quelque sorte réaliser du méme coup une
double opération : une de véritable sauvetage, une autre plus
tournée vers [’avenir, parce qu’ainsi étaient ménagées les
conditions de nouvelles créations. De toute facon, il n’était pas
possible d’accepter de gaieté de ceeur que la langue qui servait
aux guerriers de Jugurtha cessdt de chanter sur les lieux de leurs
combats, par la faute de quelques préjugés rétrogrades®. »

Plus fort encore, il considere que la défense de sa langue,
pour lui éviter de sombrer dans les abysses de 1’oubli et de la
disparition, est un acte qui releéve du nationalisme :

¥ « Aux origines de la quéte, Mammeri parle... », Paris, MSH, Awal —
Cahiers d’études berbéres, spécial « Hommage a Mouloud Mammeri »,
1990, p. 76.

135

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



« La question ne se posait pas pour moi. Le nationalisme,
si nationalisme il y a, ¢’était la langue que je parlais et ¢’ était le
N .. . . 9
berbere. Je ne me suis jamais posé la question’. »

L’espace linguistique de base de ces situations de
traduction est le francais, la langue de la narration. Pour Mouloud
Mammeri, I’emploi du francais est, en soi, un moyen de
communication quand il s’adresse a des Algériens arabophones et
berbérophones qui ont tous été plus ou moins francisés. Le
francais est alors, littéralement, un moyen d’expression utilisé en
traduction sur une langue autre. Et a ce propos, Henri Meschonnic
écrit :

« Le paradoxe est que, devant la littérature, ce n’est pas
la littérature que vise alors la traduction, mais la langue »"°

Deés ses premiers romans, M. Mammeri inscrit cette
traduction de la langue francaise sur un langage « algérien » qui,
de cette facon, transparait lui-méme dans différentes situations de
traduction. Par exemple, dans La Colline oubliée :

« C’était la formule rituelle par ou débute tout discours
soutenu.

L’assemblée répondit par les mots d’usage.

- En ton nom, prophéte ! que la priére et le salut soient
sur toi. » (LCo, p. 65).

Comme ce sont les Kabyles qui parlent, il faut
nécessairement en déduire que le francais est ici en transparence
sur le berbere.

« Sur les conseils de sa mere, Ibrahim apprit a prier et
régulierement cing fois par jour, le visage tourné vers La

9 4y .

Ibid.
19 Henri Meschonnic, Poétique du traduire, Lagrasse, Verdier, 1999, p.
84.

136

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



Mecque, il adressait au Dieu de bonté les paroles arabes de la
priere auxquelles il ne comprenait rien. » (LCo, p.105).

« Rabeh et Ouali durent reprendre leur planchette o
étaient écrits quelques versets du Coran qu’ils étaient incapables

de déchiffrer, un vieux livre arabe dont ils ignoraient jusqu’au
titre. » (LCo, p.112).

Ainsi, I’arabe est-il explicitement une langue étrangere
aux personnages.

« Arezki bientot se tourna vers eux et cria en francgais :
“Nom de Dieu de nom de Dieu, le chanteur coupe ton sifflet.““ »
(Le Sommeil du juste — (LSj), p.135).

« Menach regarde autour de lui : Meddour avait dit cela
en frangais, personne visiblement n’avait compris. » (LCo, p.
150).

Le fait est que, dans ces exemples, la particularit¢ du
francais comme langue étrangere nous indique une volonté de
manifester que le francais de la narration ne correspond pas a la
langue des personnages, au langage intradiégétique. Les
personnages et le roman en entier se dessinent donc alors sur un
fond de berbere, ce qui se confirme plus loin :

« Quand il eut fini la sourate, Ouali I’entendit adresser
sa priere a Dieu en kabyle :

- N’attise pas le feu qui briile, mon Dieu... » (LCo, p.
162).

Il en sera de méme dans le cas du Sommeil du juste (LSj):
« - Le chef demande ce que tu parles ?
- Le kabyle.

- L’administrateur te demande si tu ne pourrais pas
parler francais comme tout le monde.

137

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



- Dis-lui, si ce n’est pas ’offenser, que le kabyle est la
langue de mes peres. » (LSj, p. 22).

« L’étranger c’était aussi des langues nouvelles : Sliman
ne comprenait ni [’arabe ni le francais. » (LSj, p. 61).

« - Ligote ce chien, lui dit-il en arabe, et meéne-le chez les
gendarmes» (LSj, p.68)

« Le soir au dortoir des que le surveillant avait éteint,
J enfoncais ma téte dans les couvertures et je pleurais de n’avoir
pas compris la moitié de ce que le professeur de frangais avait dit
et qui a tout le monde avait paru naturel » (LSj, p. 136)

« Arezki acheva de donner en kabyle des explications a
Zerrouk qui, ayant enfin compris, salua et sortit. » (LSj, p. 141).

A la différence de La Colline oubliée ou cette
transparence du francais laissait entendre seulement du berbere
sur toute la longueur du roman, avec Le Sommeil du juste, le texte
laisse entendre d’une part, surtout dans la partie du roman
consacrée a Arezki, ce sont des échos d’allemand - qui
deviennent ceux de la guerre elle-méme — accompagnés d’un
francais modulé sur des accents « algériens » dans la tournure et
le ton : la langue en évolution des lettres d’ Arezki & son maitre et
celle de son proces.

Cette structure combinée des deux romans apparait
homologue a celle que j’ai retrouvé a propos de 1’évolution de la
conscience du colonisé : structure elle-méme a deux temps du
repli sur soi du colonisé suivi d’une ouverture de sa conscience ol
les nécessités historique font que la culture du colon n’est plus
mise de c6té dans une sorte de scotomie intellectuelle, mais
regardée en face.

Au lycée de Rabat (les années 30), ot Mammeri suivit sa
scolarité, il recut les premicres ondes de choc et eut
prématurément conscience qu’une thérapie salutaire passe
nécessairement par la réappropriation raisonnée et sans affect de
cette parcelle de la mémoire collective par I’examen rigoureux et

138

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



attentif des réalités loin des putréfactions historiques et des
schémas idéologiques, qu’ils soient imposés ou hérités. Cette
période du lycée a donc servi d’élément déclencheur du déclic qui
le mena a s’intéresser et a explorer le domaine berbere.

« Depuis le lycée...je dois, par ailleurs, dire que ce fut
pour moi un endroit qui a été déterminant dans ma vie puisque
des la sixieme on commencait déja a apprendre les civilisations
du monde entier... J'ai procédé par analogie et j’ai songé a la
mienne. Je me suis rendu compte que le vaste monde était peuplé
de peuples et donc de cultures différentes et il n’y avait pas
seulement la France et nous. Tous les peuples avaient contribué a
cette ceuvre."" »

Compte tenu de I'importance de la tiche a laquelle
s’attaque Mammeri, avec une passion débordante bien siir, n’est
pas de tout repos. Elle est titanesque. Par les moyens colossaux
qu’il déployait et I’énergie immense qu’il dépensait sur ce terrain,
il fut a cet égard 1’écrivain algérien le plus engagé dans la défense
de la premiere langue dépositaire de 1’ancestrale culture nationale.

Dans cette aventure plus qu’exaltante, I’acte d’écriture
chez Mammeri ne pouvait pas se simplifier a I’exhumation d’un
passé nostalgique ou déterrer des souvenirs passéistes lointains
dans les abysses profonds de I’histoire, mais c’était un projet
réfléchi, nourri et motivé par un triple objectif : sauvegarder les
racines d’un peuple qu’une suite de dominations injustes menace
de faire disparaitre, le faire connaitre dans son authenticité aux
siens comme a I’autre et répandre au plus loin sa civilisation avec
ses valeurs universelles.

Avec L’Opium et le bdton, la démarche est plus
complexe. On y traduit également de 1’arabe et du berbere.

« - Quand vas-tu le jeter a la porte ? dit Itto.
- Il te dérange ?

" Op., Cité, Paris, Awal, 1990, p. 72.
139

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



- 11 dit que je suis jolie...

- Vous parlez arabe, monsieur ? dit le chasseur.
- C’est du berbere.

- C’est la méme chose. Vous le parlez bien.

- C’est ma langue. » (LOb, p. 208).

Par contre, le francais se fait plus présent, surtout au
début du roman ou il prend littéralement corps sur le personnage
de Claude, la copine francaise de Bachir :

« Elle dirait: “Bonjour, mon chou”. C’était vulgaire,
cela! Les petits choux, les gros chats, les pigeons, toute cette
faune ou cette flore sentimentale I’agacaient. 1l aurait bien voulu
le dire a Claude. Il n’osait pas, parce que Claude était Frangaise,
que le frangais c’était sa langue (alors, elle devait bien savoir
comment la manier, non ?), qu’elle était trés pointilleuse sur ce
chapitre : « Mais non, mon gros chat, pas : je m’en rappelle, je
me le rappelle. Quand on est médecin, on soigne sa langue. »
L’innocente ! L’idée ne lui venait pas que le gros chat était un
médecin algérien qui avait appris le francais parce que, n’est-ce
pas, il faut bien vivre. Appris ? Non, qui [’avait conquis de haute
lutte, mais pour qui les mots étaient comme le stéthoscope ou le
scalpel, de simples instruments. Pour elle, au contraire (c'en était
méme agacant), les mots, les tournures, les facons de dire (elle
aimait ¢a : ce n’est pas ou c’est une facon de dire) étaient comme
des plats mijotés, une couleur de robe ou le timbre d’une voix : ils
avaient un fumet, une teinte, une résonance. Quelquefois, méme,
ils n’avaient que cela : pourvu que ce fiit bien dit, elle se souciait
peu que ce fiit justement ou a tort; quand la facon de dire était
jolie ou spirituelle (elle disait : futée), elle ne pouvait exprimer
que la vérité ou alors... tant pis pour la vérité ! » (LOb, p. 14-15).

S’il se trouve 1a un « langage algérien », c’est directement
en tant que « transgression » de la langue francaise, celle que
Claude se plait a souligner dans la bouche de Bachir.

Ce corps des mots, les femmes berberes en ont un aussi :
le corps des Tifinagh, cet alphabet des Berberes, dont jadis seules

140

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



les femmes, ou a peu pres, avaient une connaissance pratique. Les
évocations qui en sont faites sont toutes explicites d’un lieu du
mystere du féminin, de la langue maternelle. Je rappelle deux
passages cités de La Colline oubliée :

« [...] (suit ici en lettres berberes, difficiles a déchiffrer,
une définition médicale de la femme qui n’est pas a I’honneur du
sexe faible). » (LCo, p. 101)

«[...] en dessous un mot en lettres berberes que peu
savent déchiffrer, sans doute le nom de la femme. » (LCo, p. 134)

La démarche poursuivie par Mammeri a ses impératifs.
La marginalisation dans laquelle était confinée sa culture était
injustement ressentie. Pour lui,

« [...] ma culture, ma langue sont en effet le berbére et
J’y tiens particulierement, parce que je considere qu’elles servent
a me définir. Elles sont moi-méme en quelque sorte. Mon opinion
est qu’'une culture n’est vraie que quand elle est intériorisée.
Vous pouvez acquérir n’importe quelle culture vous venant de
Uextérieur. Je dirais que c’est treés bien d’acquérir le plus grand
nombre de cultures que I’on peut. Mais il leur manquera toujours
un parametre. C’est justement le parametre de 'intimité, de la
profondeur.

Un écrivain berbére qui s’appelle Amrouche, qui est
poéte, a dit une chose que j’ai trouvée tres juste. Il a dit : "j’écris
des poémes en francais — (et il en écrivait effectivement) — mais je
ne peux pleurer qu’en berbere". Pleurer et rire, connaitre la joie
et la douleur avec authenticité, il ne pouvait le faire que dans sa
langue maternelle, parce qu’il y a des harmoniques, il y a un tas
de résonances qu’il avait acquises en naissant dans cette langue,
il les avait presque sucées, il les avait tétées dans sa toute
premiére enfance et on ne peut pas a mon sens étre réellement soi
en évacuant la langue dans laquelle on a grandi, la culture dans
laguelle on est né, dans laquelle on a été nourri. »

12 0p., cité, Portrait radiophonique.
141

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



La revendication d’un lointain lignage et la reconstruction
d’une mémoire séculaire a 1’état d’assoupissement, fait naitre
chez lui le sentiment de faire siens les outils scientifiques de
I’analyse anthropologique. En plus de ses qualités d’écrivain, il se
découvre un autre talent qui lui fera parcourir toute 1’étendue
arpentée par les ancétres, celui d’anthropologue.

« Je suis certain que cet état d’isolement dans lequel je
me suis trouvé tout jeune a mon arrive au Maroc, c’était en
quelque sorte des prémices. La premiere chiquenaude qui faisait
boule de neige par la suite a fini par me jeter, si j ose dire, par
m’amener a 1’anthropologie. Cette société qui était la mienne
dont je sentais I’exclusion a peu prés totale de part et d’autre des
sociétés que je rencontrais a Rabat. Le pouvoir était
nominalement entre les mains d’un certain nombre de Francais
et les Berberes étaient percus comme les opposants qui avaient
tenu les fusils dans la montagne qu’il fallait réduire en envoyant
l’armée. Je suis siir que cet isolement est réel...Je veux dire que
cet isolement est culturel et je I’ai senti culturellement....”” »

Apres L’Opium et le bdton, c’est dix-sept ans plus tard,
en 1982, que Mouloud Mammeri publie son dernier roman, La
Traversée (LTa). La encore, on retrouve des situations de
traduction mais qui, pour certaines, ont radicalement changé :

« Boualem avait hdte de quitter la séance du comité de
rédaction. Il n’avait pas tout saisi de ce qui s’était dit, les autres
prenant souvent la paroles en francais » (La Traversée, p. 24).

Le francais devient transparent de Iui-méme. Et il
s’opacifie sur les autres langues, entre autres le touareg, qui est
une des variantes de la langue berbere :

« Amayas s’éloigna de quelques pas dans la direction de la
lune, se tourna vers Amalia puis, baissant obliquement |’épée

3 Op., Cité, Paris, Awal, 1990, p. 75.
142

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



devant elle, dit en touareg des mots que personne ne comprit. »
(LTa, p. 80)

Pourtant, Mourad, lui, comprend le Tifinagh :

« [...] il répétait comme une litanie la phrase qu’il avait vue,
écrite en tifinagh, sur un rocher de la route : “Moi, Berkezou, je
fais paitre mes chevres et je suis sans personne.” » (LTa, p. 113)

Dr’ailleurs, on situe politiquement Mourad comme étant
un « berbériste » (LTa, p. 29).

Le francais de la narration va méme jusqu’a s’identifier
entierement a la langue sur laquelle il est en transparence. Ainsi
quand on rapporte les paroles de deux révolutionnaires québécois,
le francais de la narration ne « traduit » plus : il colle a la parole et
le francais «autre » conserve les expressions de son altérité,
confirmant d’autant la perte de transparence au profit d’une totale
présence du francais :

« - La mort, on s’en saque, mais on voulait faire quelque
chose avant. » (LTa, p. 16)

« - On est tanné de tourner en rond. » (LTa, p. 19).

« - Venez a Noél. A Noél, le Québec, c’est feun. » (LTa, p.
20).

La Traversée se situe apres 1’Indépendance, quelques
temps apres le printemps berbere d’avril 1980 et que « ’actuel
président (ait) pris le pouvoir » (LTa, p. 142). Mourad entreprend
une traversée du Sahara avec des collegues journalistes apres
avoir publié un article qui a déplu au parti politique au pouvoir.
Le désert devient ’espace d’une réflexion sur son passé et son
avenir. Alors qu’il devrait quitter I’ Algérie pour la France, c’est a
son village kabyle qu’il retourne et il y mourra bientot.

143

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



Ce village se nomme Tasga, et dans son délire, Mourad
retrouve les personnages et les lieux qu’on aura déja rencontrés
dans La Colline oubliée (p. 186-188 de La Traversée).

Bien d’écrivains kabyles s’étaient mis a étudier et
explorer le domaine berbere, mais de facon plus au moins
« artificielle » et « émotionnelle », tandis que chez Mammeri le
souci de sauver la langue berbere qui a bercé son enfance est
encore plus prononcé et beaucoup mieux réfléchi. En plus de son
golt tres tot affirmé pour la poésie kabyle, il a surtout conscience
d’une certaine unité et homogénéité de la Berbérie et de ses
variantes parlées possédant un fonds lexical et une unité
syntaxique communs. C’est incontestablement ce fonds
linguistique et culturel commun que vont aller rechercher ses
héros a travers leurs périples sur les terres de Berbérie.

Conclusion :

En résumé, la création littéraire et la traduction sont
imbriquées dans 1’ceuvre de Mammeri. Elles sont en rapport
étroit. La création littéraire est un ensemble parfaitement articulé.
La traduction se meut dans cet ensemble ou elle donne a I’ceuvre
sa pluralité de sens.

La traduction dont il est question dans les romans de
I’auteur repose sur la parole kabyle. Elle est aussi sa langue
maternelle. La dimension culturelle y est présente. Ce que I’on
constate c’est que la traduction s’inscrit objectivement dans
I’ceuvre mammerienne puisqu’elle a pour conséquence de
souligner I’identité et le patrimoine culturel du groupe, en offrant
aux lecteurs des éléments de sa tradition orale et culturelle. La
traduction est aussi ’expression dans ce contexte du monde de
I’imaginaire et des tensions qui parcourent la société. Le passage
des situations de traduction a I’écriture permet a [’auteur de
s’ouvrir vers 1’autre — de s’affirmer et d’affirmer 1’existence de sa
langue, mais avec un conflit qui demeure entre I’appel a la
traduction, I’exigence de la traduction et la difficulté qu’elle
représente'*.

14 Op., cité, Antoine Berman, Cours inédits sur La Langue maternelle.
144

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



Néanmoins, la traduction comme puissance d’affirmation
de la culture et de la langue reste décisive pour Mammeri. Elle a
été utilisée comme un moyen d’investigations de la réalité
sociale. Elle s’insere dans I’ceuvre littéraire tres fortement. Elle
est pour ainsi dire re-création du sens de I’ceuvre.

La traduction représente des sous-ensembles en relation
étroite avec le texte littéraire auquel ils ouvrent un espace riche en
connotations et signes. Dans les romans de Mammeri, la
traduction opere un mouvement circulaire a I'intérieur du texte
littéraire. Elle diffuse des bribes d’une culture et en méme temps,
elle crée un sens au texte.

Bibliographie :
Corpus : romans de Mouloud Mammeri,

La Colline Oublié¢e (LCo), Paris, Plon, 1952, 255 p.

Le Sommeil du Juste (LSj), Paris, Plon, 1955, 234 p.

L'Opium et le Bdton (LOD), Paris, Plon, 1965, 290 p (édition
utilisée: Plon, coll. 10/18, 1984, 381 p).

La Traversée (LTa), Paris, Plon, 1982, 195 p (réédition, Paris,
Plon, 1984, 382 p).

Ouvrages consultés,

Berman, Antoine, Cours inédits sur La langue maternelle. A
paraitre aux PUV, en 2007.

Broda, Martine (dir.), La Traduction poésie : a Antoine Berrman,
éditions PU de Strasbourg, 1999.

Meschonnic, Henri, Poétique du traduire, Lagrasse, Verdier,
1999.

Yacine Titouh, Tassadit, L’Izli ou l'amour chanté en kabyle,
Paris, Editions de la Maison des sciences de 'homme,
1988.

145

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)



Documents inédits,

Berrichi, Boussad, Bibliographie des travaux de et sur Mouloud
Mammeri, 130 p (A paraitre — 2° trimestre 2006).

Mouloud Mammeri, écrits et paroles (1952-1989), Volume 1,
réunis, transcrits et annotés par Boussad Berrichi (a
paraitre — Alger, 2006, 600 p.

Séminaires,

Samoyault, Tiphaine, Penser la traduction, penser le texte
traduit, séminaire assuré a 1’Université Vincennes Saint-
Denis pour les étudiants en Master littérature frangaise
(2005-2006), notes prises aux cours.

Journaux - revues,

Awal — Cahiers d’études berberes, spécial « Hommage a
Mouloud Mammeri », Paris, MSH, 1990.
Le Journal d’Alger, 27 mai 1953.

146

BDD-A4990 © 2006 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:34 UTC)


http://www.tcpdf.org

